# ٠١١١/سوال وجواب

حضرت اليتاللداعظى ناصرمكارم شيرازي دامظه

مترجم: اقبال حيدر هيدي

Presented by: Rana Jabir Abbas



Presented by: Rana Jabir Abbas



معرت رسول اکرم ملتی آیا نے فرمایا: "میں تمہارے درمیان دوگرانفقر چی می چیوڑے جاتا ہوں: (ایک) کتاب خدا اور (دوسری) میری عمر سے الل بہت (علیم السلام)، اگرتم الحمیں اختیار کے رہوتو بھی گراہ نہ ہوگے، بیردونوں بھی جدا نہ ہوں کے یہاں تک کہ دوش کور پر میرے یاس پہنچیں ہے یہاں تک کہ دوش کور پر میرے یاس پہنچیں ہے۔

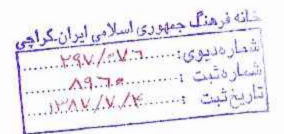
٥٥،٩٢٧ واعمد ١٨٢٥ او ١٨١٥ ومندرك عاكم: ١٩٠١ وادم ١٩٨١ وغرور)

Presented by: Rana Jabir Abbas

· abir abbas Oyahoo.co.

•اارسوال وجواب





٠ ١١ رسوال وجواب

حفرت آیة الله العظمی ناصر مکارم شیرازی دامظه

مترجم:اقبال حيدر حيدري

مجمع جهانى الل بيت يجبئا

: مکارم شیرازی ، ناصر ، ۱۳۰۵ سرشناسه : ۱۱۰ [صد و ده] سوال و جواب / ناصر مكارم شيرازي ؛ مترجم افيال حيدر حيدري . عنوان فراردادي : قم : مجمع جهائي اهل البيت (ع) ، ١٣٨٥. مشخصات نشر : ۲۲۹ ص. مشخصات ظاهرى 964 - 529 - 130-5 : شابک بادداشت : زبان : اردو. باددائث : اسلام - مسائل متفرقه - پرسش و پاسخها . موضوع ۽ اسلام - پرسش ها و ياسخها . موضوغ ؛ حيدري ، اقبال حيدر ، مترجم. شناسه افزوده BP 17 / 0 00 1.15 1844 : رده بندی کنگره 14V/-VF: رده بندی دیویی شماره كتابخانه ملى : ٢١٥١٢ - ٨٥٠ م رّ تيب وتنظيم: سيدسين سيني ا قبال حيدر حيدري 7.5 فيروز حيدر فيضى خاراحدزین پوری تظرعاني: معاونت فرنتكىءادارؤترجمه مجمع جباني ابل بيت بليم السلام proof pirty تعداد: ĽÝ. مطبع ISBN:\_964\_529\_130\_5 info@ahl-ul-bayt.org www.ahl-ul-bayt.org

## حرفءاول

جب آفاب عالم تاب افق پر نموار ہوتا ہے کا نئات کی ہر چیز اپنی صلاحیت وظرفیت کے مطابق اس سے فیضیاب ہوتی ہے حتی نضے نضے پودے اس کی کرنوں سے سبزی حاصل کرتے اور غونی وکلیاں رنگ و نکھار پیدا کرلیتی ہیں تاریکیاں کا فوراور کو چہ وراہ اجالوں سے پرنور ہوجاتے ہیں، چنا نچہ متمدن دنیا سے دور عرب کی سنگلاخ وادیوں میں قدرت کی فیاضوں سے جس وقت اسلام کا سورج طلوع ہوا، دنیا کی ہر فرداور ہرقوم نے قوت وقابلیت کے اعتبار سے فیض اٹھایا۔

اسلام کے بہا وہ میں مرور کا تنات حضرت محر مصطفیٰ طریقی بیار داء ہے مشعل حق لے کرآئے اور علم وآگی کی بیاسی اس دنیا کو بھی میں وحقیقت سے سیراب کردیا، آپ کے تمام البی پیغامات ایک ایک عقیدہ اور ایک ایک بیک فطرت انسانی ہے ہم آ بنگ ارتقائے بشریت کی ضرورت تھا، اس لئے ۲۲ برس کے مختصر عرصے میں ہی اسلام کی عالمتناب شعاعیں ہم طرف چھیل گئیں اور اس وقت دنیا پر حکمر ال ایران وروم کی فقد عم تہذیبیں اسلامی فقد رول کے سامنے ماند پڑگئیں وہ تہذیبی اصنام جو صرف دیکھنے میں اور تھی لگتے ہیں اگر حرکت و ممل سے عاری ہول اور انسانیت کوست دینے کا حوصل ولولہ اور شعور ندر کھتے تو قد بہ عقل وآگی سے دو بروہ ونے کی تو انائی کھودیتے ہیں ہی وجہ ہے کہ کہ ایک چوتھائی میں سے بھی کم مدت میں اسلام نے سے رو بروہ ونے کی تو انائی کھودیتے ہیں بہی وجہ ہے کہ کہ ایک چوتھائی میں سے بھی کم مدت میں اسلام نے تمام ادیان و مذا ہب اور تہذیب و روایات پر غلیہ عاصل کرلیا۔

اگر چدرسول اسلام طراقی ایم کر اجبها میراث که جس کی انال بیت علیم اسلام اوران کے بیرووں نے خود کوطوفانی خطرات سے گزار کر حفاظت و پاسبانی کی ہے، وقت کے ہاتھوں خود فرزندان اسلام کی بے تو جبی اور منا قدر کی کے سبب ایک طویل عرصے کے لئے تنگانا ئیوں کا شکار ہوکرا پئی عمومی افادیت کو عام کرنے سے محروم کردی گئی تھی، پھر بھی حکومت وسیاست کے عماب کی پروا کئے بغیر مکتب اہل بیت علیم السلام نے اپنا پخشمہ فیض جاری رکھااور چود و سوسال کے عرصے بیس بہت سے ایسے جلیل القدر علیاء و دانشور دنیا ہے اسلام کو چشمہ فیض جاری رکھااور چود و سوسال کے عرصے بیس بہت سے ایسے جلیل القدر علیاء و دانشور دنیا ہے اسلام کو حقد کی ہوئیات کی جاور ہر دور اور ہر زمانے بیس ہوشم کے مقد کی تخلف فکری و نظری موجوں کی زو پر اپنی حق آ گین تحریروں اور تقریروں سے مکتب اسلام کی چنیناتی کی ہے اور ہر دور اور ہر زمانے بیس ہوشم کے شکوک و شبہات کا از الد کیا ہے، خاص طور پر عصر حاضر بیس اسلامی انقلاب کی کامیا بی کے بعد ساری دنیا کی مگائیں ایک بار پھر اسلام و قرآن اور مکتب اہل بیت علیم السلام کی طرف آخی اور گڑی ہوئی ہیں، وشمنان مگائیں ایک بار پھر اسلام وقرآن اور مکتب اہل بیت علیم السلام کی طرف آخی اور گڑی ہوئی ہیں، وشمنان مگائیں ایک بار پھر اسلام وقرآن اور مکتب اہل بیت علیم السلام کی طرف آخی اور گڑی ہوئی ہیں، وشمنان

اسلام اس فکری و معنوی قوت واقتدار کوتو ڑنے کے لئے اور دوستداران اسلام اس نہ جی اور ثقافتی موج کے ساتھ واپنارشتہ جوڑنے اور کامیاب و کامرال زندگی حاصل کرنے کے لئے بے چین و بے تاب ہیں ، سیز مانہ علمی اور فکری مقابلے کا زمانہ ہے اور جو کمتب بھی تبلیغ اور نشر واشاعت کے بہتر طریقوں سے فائدہ اٹھا کر انسانی عقل و شعور کو جذب کرنے والے افکار ونظریات دنیا تک چہنچائے گا، وہ اس میدان میں آگے نکل حائے گا۔

(عالمی اہل بیت کوسل) جمع جہانی اہل بیت علیم السلام نے بھی مسلمانوں خاص طور پر اہل بیت عصمت وطہارت کے بیرووں کے درمیان ہم فکری و بیج ہی کوفر وغ دینا وقت کی ایک اہم ضرورت قرار دیتے ہوئے اس راہ ہیں قدم اٹھایا ہے کہ اس نورانی تحریک ہیں حصہ لے کر بہتر انداز سے اپنا فریضہ اداکرے ، باکہ موجودہ دنیا نے بیش ہیں ہے جو قرآن وحترت کے صاف و شفاف معارف کی پیای ہے زیادہ سے زیادہ عشق و معنویت سے سرشاز اسلام کے اس مکتب عرفان وولایت سے سیراب ہوسکتے ،ہمیں یقین ہے عقل و خرد پر استوار ماہرانہ انداز میں آگر اہل ہیں عصمت وطہارت کی ثقافت کو عام کیا جائے اور حریت و بیدار کی خرد پر استوار ماہرانہ انداز میں آگر اہل ہیں علی جائے اور حریت و بیدار کی کے علم روار خاندان نبوت و رسالت کی جاودان میراث اپنے سے خدون خواروں کی نام نہا د تہذیب و ثقافت اور عصر اخلاق وانسانیت کے و شمن ، انا نبت کے شکار مسلم الی خواروں کی نام نہا د تہذیب و ثقافت اور عصر عاضر کی تر تی یافتہ جہالت سے تھی ماندی آ دمیت کو اس و خوات کی دعوتوں کے ذریعہ امام عصر (رنج ) کی عالمی حکومت کے استقبال کے لئے تیار کیا جاسکتا ہے۔

ہم اس راہ میں تمام علمی و تحقیقی کوشٹوں کے لئے محقیق و مصنفین کے شکر گزار ہیں اورخودکومو نفین ہم اس راہ میں تمام علمی و تحقیقی کوشٹوں کے لئے محقیقین و مصنفین کے شکر گزار ہیں اورخودکومو نفین و مرتبہ ہمین کا اونی خدمت گارتصور کرتے ہیں ، زیر نظر کتاب ، کمتب اہل ہیت علیم السلام کی تروی و اشاعت کے اس سلطے کی ایک کڑی ہے ، حضرت آیت اللہ افتظی ناصر مکارم شیرازی کی گرانفذر کتاب ، اارسوال و جواب کو فاضل جلیل مولا نا قبال حدیدر حدیدری نے اردوزبان میں اپنے ترجمہ ہے آراستہ کیا ہے جس کے لئے ہم دونوں کے شکر گزار ہیں اور مزید تو فیقات کے آرزومند ہیں ، اسی منزل میں ہم اپنے تمام دوستوں اور معاونین کا بھی صمیم قلب سے شکر بیادا کرتے ہیں کہ جھوں نے اس کتاب کے منظر عام تک آنے میں کی جھون سے اس کتاب کے منظر عام تک آنے میں کی بھی عنوان سے زحمت اٹھائی ہے ، خدا کرے کہ ثقافتی میدان میں بیادنی جہادرضائے مولی کا باعث قرار

والسلام مع الا كرام مدريا مورثقافت ، مجمع جهانی ابل بيت عليهم السلام -2 4

# عرض مترجم

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ الحمد لله رب العالمين و به نستعين و صلى الله على محمد و آله الطيبين الطاهرين.

انسان جس چیز کے بارے میں نہیں جانتا اس کے بارے میں سوال کرتا ہے کیونکہ یہ چیز انسان کی فطرت میں شامل ہے، جس کی طرف قرآن کریم نے واضح طور پراشارہ کیا ہے کہ جس چیز کو تم نہیں جانے اس کے بار نے میں صاحبان علم سے سوال کرو، اس کے علاوہ سوال نصف علم ہوتا ہے، جس کہ حضرت علی علیہ السلام کا ارشاد ہے جس السوال نصف المعلم"، نیزید دیکھا گیا ہے کہ اگر انسان کی معلومات سوال کے ذریعہ حاصل ہوئی ہے تھیا کیدار ہوتی ہے، البنداسوال اور جواب کا سلسلہ قابل ایمیت ہے۔

عصر حاضر میں جوانوں اور نو جوانوں کو گمراہ کرنے کے لئے جس قدر پروپیگیٹرے کئے جارہ ہیں، تاریخ میں اس کی مثال نہیں ملتی، اخبار اور جرا کدایک ظرف ہور گذیو، ٹی وی دوسری طرف اور آج کل انٹرنیٹ کا زمانہ ہے جہاں پوری دنیا کی اچھا کیاں کم اور برا کیاں زیادہ پائی جاتی ہیں، ہرطرف سے اسلام کے خلاف پروپیگٹڈے کئے جارہے ہیں، اسلام کی ترقی دکھے کر اسلام دشمن طاقتیں ایری چوٹی کا زورلگارہی ہیں، خصوصاً جبکہ دشمن مجھ چکاہے کہ حقیقی دین کے مانے والے بہی شیعہ اثناعشری ہیں، کہیں یورپ اور امریکہ سے اسلام کے خلاف اعتراضات ہوتے ہیں تو بھی فرقہ وہابیت کی طرف سے شیعیت پر بے جااعتراضات کے جاتے ہیں۔

لہذا ایسے ماحول میں اپنے جوانوں اور نوجوانوں کو دینی راستہ پر قائم رکھنا ہم سب کی اہم ذمہ داری ہے،علمائے کرام، دینی رہبروں اور قوم وملت کے صاحبان حیثیت افراد کا فریضہ ہے کہ اس سلسلے میں ہرمکن کوشش کریں ،کہیں ایسانہ ہو کہ کل روز قیامت بارگاہ خداوندی میں شرمندگی ہو۔!!

ای ذمدداری کا احساس کرتے ہوئے مجمع جہانی اہل بیت علیہم السلام نے اس سلسلہ میں قدم اٹھایا ہے اور عربی وفاری ،اردواوردومری زبانوں میں موجودہ مفید کتابوں کا ترجمہ شروع کیا ہے ،
حس کی ایک کڑی کتاب ہذا ہے ،سوال و جواب کا یہ مجموعہ استاد محترم حضرت آیت اللہ العظلی ناصر مکارم شیرازی دام ظلہ کی تغییر '' مونہ'' اور تفییر '' بیام قرآن' سے فتخب کیا گیا ہے ، جس کو ججة الاسلام و السلام و السلمین جناب سید حسین میں جنوں نے تر تبیب دیا ہے ، واقعا موصوف قابل شحسین ہیں جنوں نے مذکورہ تفسیر سے یہ سوالات اور جوابات جمع کئے ، تا کہ ہمار سے جوان اور نوجوان ،خصوصاً طلاب کرام اس مجموعہ سے فیضیا ہو ہوگئیں ہو

ہم تہدول سے ان دوستوں کے شکر گزار ہیں جنھوں نے اس کتاب کی تھیج ، کمپوزنگ اور پروف ریڈنگ نیز طباعت واشاعت میں چھیر کا تعاون کیا ، خداوند عالم ہم سب کی توفیقات میں مزید اضا فہ فرمائے۔

"رَبِّنا تَقَبِّل مِنَّا إِنَّكَ آنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمِ"، والسّلامُ علَيكُم وَرَحْمَةُ اللهُ وَبَرَكَاتُه.

> اقبال حيدر حيدري ١٤ مرزيج الاول ٢٢٣٢ ه حوزه علميه قم المقدسه ايران

Emial: ihh2001@yahoo.com

## تقريظ

# حضرت آيت الثداعظلي مكارم شيرازي دام ظله

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ الحمد لله رب العالمين و به نستعين و صلى الله على محمدو آله الطيبين الطاهرين.

سوال ہمیشہ سے انسانی علم ودائش کے خزاند کی کنجی رہا ہے۔

البذاوہ افراداورقوم وملت جو کم سوال کرتے ہیں انھوں نے اس عظیم خزانہ ہے کم فائدہ حاصل کیا ہے، اور بنیادی طور پرسوال کرنااوراس کا جواب شنا ہرانسان کا حق ہے اورائے کوئی بھی اس عقلی و منطقی حق سے محروم نہیں کرسکتا، چنانچ قرآن مجید نے بار ہا اس بات کی تاکید کی ہے کہ جس چیز کے بارے بین تم نہیں جانے، اسے صاحبان علم ودانش سے دریا فت کرو: ﴿ اَلَّهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ تَعْمِدُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

اس قرآنی تھم کی وسعت اس بات کی نشاندہی کرتی ہے کہ اسلام ؛ سوال کے لئے کوئی حد معین کرنے کوقیوں سے مخاطب ہے معین کرنے کوقیوں سے مخاطب ہے اگر چداس کا مفہوم عام ہے ) کواس بات کی اجازت دیتا ہے کہ مختلف مسائل ہیں چاہے وہ اعتقادی مسائل ہوں جا جا ہے وہ اعتقادی مسائل ہوں جا تھیں۔

<sup>(</sup>۱) سوره کل ۱ آیت ۳۳.

یہ بات واضح ہے کہ لوگوں کے عقائد وافکار کوخراب کرنے یا عام لوگوں کے افکار میں تشویش اور تزلزل ایجاد کرنے یا ہد وحری اور جنگ وجدال کے لئے انحرافی سوال اس قاعدہ سے متنتی ہیں، کیونکہ درحقیقت یہ سوال نہیں ہے بلکہ سوال کے روپ میں فساد پھیلا نا ہے۔

یبر حال چونکه قرآن مجید خداشنای اور انسانی مسائل کا ایک عظیم الشان دائرة المعارف (انسائیکلوپیڈیا) ہے،اس لئے جگہ جگہ پر مختلف آیات کے ذیل میں بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں لیکن چونکہ عام طور پر سابقہ نہیں پڑتا تھا لہٰذا بعض مفسرین نے ان کا جواب پیش نہیں کیا۔ جس وقت ہم نے (چند دیگر فاضل علما کی مدد سے ) تفسیر نمونہ لکھنا شروع کی تو ہماری کوشش مختی ان تمام سوالات (خصوص عصر حاضر کی ترقی یافتہ دنیا میں پیدا ہونے والے سوالات) کو بیان

کریں اور دقیق طریقہ سے جواب دیا جائے۔ کریں اور دقیق طریقہ سے جواب دیا جائے۔

اور چونکہ ان سوالات کا جانتا سے گئے ضروری ہے خصوصاً آج کل کے پڑھے لکھے نوجوانوں کے لئے نہایت ہی مفید ہے، البذا نظر ججھ الاسلام جناب آقای حینی صاحب نے چند افاضل قم کی مدد سے جن کے نام مقدمہ میں بیان ہونے ہیں اس طرح کے سوالات اور ان کے جوابات کو تغییر نمونہ کی کا رجلدوں اور تفییر بیام قرآن کی ارجلدوں ہے جج کر کے ترتیب دیا جس کے نتیجہ میں اا راہم سوال آپ حضرات کی خدمت میں حاضر ہیں، واقعا سوالات کو مختلف ابواب کی صورت میں ترتیب دیا ان کے ذوق اور سلیقہ کی دلیل ہے، (خدا ان کو جزائے خیر دے)، امید ہے کہ سوالات کا بید مجموعہ سب کے لئے بالخصوص ہمارے جوانوں میں اسلامی اور قرآنی مسائل کو بچھنے کے لئے مفیدواقع ہواور آخرت کے لئے بہترین ذخیرہ قرار پائے۔

حوزه علميه قم المقدسه

## ببش گفتار

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

اگرچہ شیعہ علائے کرام ابھی تک قرآن مجید کی متعدد تفاسیر لکھ بچکے ہیں، جن سے عوام الناس، طلاب حوزات علمیہ اور علائے کرام فیضیاب ہوتے رہے ہیں، لیکن ان میں ' تفسیر نمونہ'' خاص امتیاز کی حامل ہے وہ بھی فاری زبان میں جس کی ضرورت محسوس کی جارہی تھی ،خصوصاً دور حاضر میں جبکہ قرآن بھی کا جذبہ ہرطبقہ میں بیدا ہور ہاہے۔

حضرت آیت اللہ انعظیٰ مکارم شیرازی نے چندعلا کے ساتھ ٹل کراس ضرورت کو پورا کیا اور اس تفسیر کے ذریعی قر آن مجید کی شایان شان خدمت انجام دی۔

ال تفییر کے خاص امتیازات حسب ذیل ہیں جو جائے ہوتے ہے مقبول عام ہوئی ہے:

ا - یقیراگر چہ فاری زبان ہیں ہے لیکن اس کے علمی اور تحقیقاتی فکات میں کافی رعایت کی گئی ہے،

تا کہ طلاب کرام ،علمائے عظام اور قرآن بنجی کاشوق رکھنے والے عوام النا می بھی اس سے فیضیاب ہوسکیس ۔

ایقیر آیات میں بعض غیر ضروری مسائل میں الجھنے کے بجائے ان مسائل سے خصوصی بحث کی گئی ہے جوانسان کے لئے واقعاً زندگی ساز ہیں جن کے ذریعیا نسان کی فردی اور معاشرتی زندگی کافی متاثر ہے۔

ہے جوانسان کے لئے واقعاً زندگی ساز ہیں جن کے ذریعیا نسان کی فردی اور معاشرتی زندگی کافی متاثر ہے۔

سے آیات میں بیان شدہ عناوین کے تحت ایک مختصر و مفید عنوان سے الگ بحث کی گئی ہے جس کے مطالعہ کے بعد قار کین کرام کودوسری کتابوں کے مطالعہ کی ضرورت نہ ہوگی۔

۴ تفیر میں مشکل اور پیچیدہ اصطلاحات سے پر ہیز کیا گیا ہے کیکن ضرورت کے وقت حاشیہ میں ضروری وضاحت بھی گی گئی ہے، تا کہ علماء اور صاحبان نظر حضرات کے علاوہ عام قار کین کرائ کے لئے بھی مفید واقع ہو سکے۔

۵-اس تفیر کا ایک اہم امتیاز رہے کہ اس میں اسلامی معارف اور اصول وفروع کے سلسلہ میں

دورحاضر میں ہونے والے مختلف سوالات اوراعتر اضات کا جواب دیا گیا ہے۔

انھیں انتیازات کی بنا پر استاد معظم ہے اجازت طلب کی تا کتفییر کے مختلف سوالات اور جوابات کو جمع کرکے الگ ایک کتاب کی شکل دے دی جائے جو عام قارئین کرام کے لئے مفید واقع ہو سکے ہماری خوش قتمتی ہے کہ استاد بزرگوار نے اجازت مرحمت فر مائی ،اور ہم نے بچ اسلام احمد جعفری ،سیدعلی رضا جعفری ،سید مرتضی موسوی ،سید اصفر سین اور محمد سین مجمدی کے ہمراہ تفییر نمونہ اور تفییر بیام قرآن کا شروع ہے آ خرتک دقیق مطالعہ کیا اور اس سے سوالات کو جمع کیا ، جو ۱۰ ارسوال و جواب کی صورت میں آپ کی خدمت میں حاضر ہے۔

چند ضروری تکات:

ا۔ابیابھی ہوا ہے ایک ہی سوال تفسیر کی مختلف جلدوں میں بیان ہوا ہے ہم نے ان کوایک جگہ

جمع كيااورخاص ترتيب ن ذكركيا

۲۔ اس مجموعہ میں تقبیر آیا۔ سوالات کا جمع کرنا تھا جو آج کل ہمارے دینی معاشرہ میں بیان ہوتے ہیں، نہ کہ تقبیری نکات ؛ ان کے لئے تقبیر کا تھل طور پرمطالعہ کیا جائے۔

سداگرچہ ظاہراً اس کتاب کے مطالب جمع کرنا آسان کام ہے لیکن اس کے مختلف مراحل طے کرنے پڑے ہیں، منجملہ تفییری دورہ، سوالات وجوابات کی جمع آوری اوران کومنظم ومرتب کرنا واقعاً ایک فرصت طلب کام تھا۔

٣- اس كتاب كا كثر سوال وجواب تفيير نمونت لئے گئے بيں اگر چه يجھ سوالات بيام قرآن اور پيام امام ہے بھى ماخوذ بيں، (سب كاحوالہ حاشيہ پرذكر كرديا گيا ہے)
اور پيام امام ہے بھى ماخوذ بيں، (سب كاحوالہ حاشيہ پرذكر كرديا گيا ہے)
اميد ہے كہ بينا چيز كوشش حضرت بقتية الله امام زمانہ مجل الله تعالى فرجه الشريف كى بارگاہ ميں شرف
قبوليت حاصل كرے۔

سيدحسين حسيني قم المقدسه





# ا۔خداکی معرفت کیوں ضروری ہے؟

جب بیہ بات اپنی جگ سلم ہے کہ کوئی بھی فعل بغیر علت کے نہیں ہوتا تو پھراس و نیا کے خالق کی معرفت اور اس کو پہچانے کے لئے بھی کوئی نہ کوئی علت اور سبب ہونا چاہئے، چنا نچہ فلاسفہ اور دانشوروں نے خداشنای کے لئے تین بنیا دی وجہیں اور علتیں بیان کی ہیں، جن پر قرآن کریم نے واضح طور پر روشنی ڈالی ہے:

ائے قلی علت۔

۲\_فطری علت۔

۳\_عاطفی علت\_

## عقلی علت:

انسان کمال کاعاشق ہوتا ہے،اور بیعشق تمام انسانوں میں ہمیشہ پایا جاتا ہے،انسان جس چیز میں اپنا کمال دیکھتا ہے اس کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے،البتہ یہ بات علیحدہ ہے کہ بعض لوگ خیالی اور بیہودہ چیز وں ہی کوکمال اور حقیقت تصور کر بیٹھتے ہیں۔

مجھی اس چیز کو' منافع حاصل کرنے اور نقصان ہے رو کنے والی طاقت' کے نام سے یا دکیا جاتا ہے کیونکہ انسان اس طاقت کی بناپر اپنی ذمہ داری سجھتا ہے کہ جس چیز میں اس کا فائدہ یا نقصان

ہواس پرخاص توجہ دے۔

انسان کی اس طاقت کو''غریزہ'' کا نام دینا بہت مشکل ہے کیونکہ معمولاً غریزہ اس اندرونی ربحان کو کہا جاتا ہے جوانسان اور دیگر جانداروں کی زندگی میں بغیرغور وقکر کے اثر انداز ہوتا ہے ای وجہ ہے حیوانات کے یہاں بھی غریزہ پایا جاتا ہے۔

لہذا بہتر ہے کہ اس طاقت کو''عالی رجحانات'' کے نام سے یاد کیا جائے جیسا کہ بعض لوگوں نے اس کا تذکرہ بھی کیا ہے۔

بہر حال انسان کمال دوست ہوتا ہے اور ہر مادی ومعنوی نفع کو حاصل کرنا جا ہتا ہے اور ہر مادی ومعنوی نفع کو حاصل کرنا جا ہتا ہے اور ہر مادی ومعنوی نفع کو حاصل کرنا جا ہتا ہے اور ہر مادی معنوی نفع کی حاصل کا اختال بھی ہوتو اس چیز پر توجہ دیتا ہے اور جس قدر بیا حتمال تو ہوجا تا ہے اس اعتبار ہے اس کی توجہ بھی برحتی جاتی ہے، لہذا بینا ممکن ہے کہ انسان اپنی زندگی میں کی چیز کو اہم وموثر مانے لیکن اس سلسلہ میں تحقیق وکوشش نہ کرے۔

خدارِ ایمان اور ند ب کامسکلہ بھی اٹھیں مسائل میں ہے کیونکہ ند ب کا تعلق انسان کی زندگی ہے ہوتا ہے اور اس سے انسان کی سعادت اور خوجنی یا شقاوت اور بد بختی کا تعلق ہوتا ہے ، اور اس کے ذریعہ انسان سعادت مند ہوتا ہے یا بد بخت ہوجا تا ہے ، اور ان دونوں میں ایک گہرار بطپایا جاتا ہے ۔

اس بات کوداضح کرنے کے لئے بعض علما مثال بیان کرتے ہیں: فرض کیجئے ہم کمی کوایک
ایسی جگہ دیکھیں جہاں سے دورائے نگلتے ہوں ، اور وہ کہے کہ یہاں پر رکنا بہت خطرناک ہے اور
(ایک راستہ کی طرف اشارہ کرکے ) کہے کہ بیراستہ بھی یقینی طور پرخطرناک ہے لیکن دوسراراستہ" راہ
نجات' ہے اور پھرا پنی بات کو ثابت کرنے کے لئے کچھ شواہد و قرائن بیان کرے ، تو ایسے موقع پر
گزرنے والا مسافرا پنی بیذ مہدواری سجھتا ہے کہ اس سلسلہ میں تحقیق وجبچو کرے ، ایسے موقع پر ب

توجیم کرناعقل کے برخلاف ہے۔(۱)

جبیہا کہ'' دفعِ ضرمِحمّل''(احمّالی نقصان سے بچنا)ایک مشہور ومعروف قاعدہ ہے جس کی بنیا دعقل ہے،قر آن کریم نے پیغیبرا کرم ملٹی ہی آئی سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ قُلْ أَرَأَيْفُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللهِ ثُمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ (٣)

"آپ کہدو بیجے کہ کیا تہمیں بیر خیال ہے اگر بیقر آن خدا کی طرف سے ہے اور تم نے اس کا اٹکار کر دیا تو اس سے ذیادہ کون گراہ ہوگا"۔

البتہ یہ بات ان لوگوں کے سلسلہ میں ہے جن کے یہاں کوئی دلیل ومنطق قبول نہیں کی جاتی ، در حقیقت وہ آخری بات جومتعصب، مغرور اور ہے دھرم لوگوں کے جواب میں کہی جاتی ہے، وہ یہ ہے: اگرتم لوگ قرآن، تو حید اور وجود خدا کی تقاضیہ کوسونی صدنہیں مانے تو یہ بات بھی مسلم ہے کہ اس کے برخلاف بھی تہمارے پاس کوئی دلیل نہیں ہے، للفالیدا حقال باقی رہ جاتا ہے کہ قرآنی دعوت اور قیامت واقعیت رکھتے ہوں تو اس موقع پرتم لوگ سوچ سے جو کہ دین خدا ہے گراہی اور شدید خالفت کی وجہ سے تہماری زندگی کس قدرتار کی اور اندھیرے میں ہوگی

اس بات کوائمہ ملیم السلام نے ہٹ دھرم لوگوں کے سامنے آخری بات کے عنوان سے کی ہے، جیسا کداصول کافی میں ایک حدیث نقل ہوئی ہے، جس میں حضرت امام صادق علیہ السلام نے این زمانہ کے محد ومنکر خدا'' ابن ابی العوجاء'' سے متعدد مرتبہ بحث و گفتگو فرمائی ہے، اور اس گفتگو کا آخری سلسلہ جج کے موسم میں ہوئی ملاقات پرتمام ہواجب امام علیہ السلام کے بعض اصحاب نے

<sup>(</sup>۱)تغیر بیام قرآن،جلد ۲۶،ص ۴۴۰

<sup>(</sup>٢) سوره فصلت آيت ٥٢.

آپ ہے کہا: کیا''ابن ابی العوجاء''مسلمان ہوگیا ہے؟! تو امام علیہ السلام نے فرمایا: اس کا دل کہیں زیادہ اندھا ہے میہ ہرگز مسلمان نہیں ہوگا،کین جس وقت اس کی نظرامام علیہ السلام پر پڑی تو اس نے کہا: اے میرے مولاو آتا!

الم عليه السلام في رايا: "ماجاء بِكَ إلى هذا الموضع" (تويهال كياكرد با

تواس نے عرض کی: "عادة المجسد، و سنة السلد، و لننظر ما الناس فيه من المجنون و العطق و رمی الحجارة!" (كوتكه بدن كوعادت بوگئ به اورماحول اسطرح كا بن كيا به اس كے علاق كول كا ديواند بن، ان كا سرمنڈ انا اور رى جمره و يكھنے كے لئے آگيا بول!!)

ا مام عليه السلام نے فر مايا: أَنْ الْتَلْ عَلَيْ عَلَى عَتُوك و ضلالك يا عبدَ الكريم! (اے عبد الكريم! تواجى بھى اپنے ضلالت و گراہى بي باقى ہے)(ا)

اس نے امام علیہ السلام سے گفتگو کا آغاز کر فی کے لئے کہا تو امام علیہ السلام نے فرمایا:
"لا جدال فی الحج" ( ج ، جنگ وجدال کی جگریں ہے ) اور الم علیہ السلام نے اس کے ہاتھ سے اپنی عبا کو صینی جوئے یہ جملہ ارشاوفر مایا:"ان یک ن الامر کما تقول . ولیس کما تقول . نجونا و ملکت"!:
نجونا و نجوت . و ان یکن الامر کما نقول . و هو کمانقول . نجونا و ملکت"!:

''اگر حقیقت ایسے بی ہے جیسے تو کہتا ہے کہ (خدااور قیامت کا کوئی وجو ڈبیس ہے) جب کہ ہرگز ایبانہیں ہے، تو ہم بھی اہل نجات ہیں اور تو بھی، لیکن اگر ہماراعقیدہ ہے، جب کہ تن بھی پہی ہے تو ہم اہل نجات ہیں اور تو ہلاک ہوجائے گا''۔

<sup>(</sup>۱) ' معبد الكريم' كا اصلى نام' ابن الي العوجاء' تقا ، كيونكه وه متكر خدا تفالبذا امام في خاص طور سے اس كواس نام سے بيكارا تا كه وه شرمنده موجائے.

''این الی العوجاء''نے اپنے ساتھی کی طرف رخ کیااور کہا:''و جدت فی قلبی حزازة فو دونبی، فو دوہ فمات'' (میں اپنے ول میں در د کااحساس کررہا ہوں، مجھے واپس لے چلو، چنانچہ جیسے ہی اس کو لے کرچلے تو تھوڑی ہی دیر بعدوہ اس دنیا ہے رخصت ہوگیا۔(۱)(۲)

#### ٧- جذبه محبت:

اشاره:

ایکمشهورومعروف ضرب المثل ب که "انسان احسان کاغلام بوتائے" (الانسسان عبید الاحسان)

یجی مطلب تھوڑے نے فرق کے ساتھ حضرت امیر الموشین علی علیہ السلام کی حدیث میں مجھ نقل ہوا ہے کہ آب نے فرمایا:

"الإنسان عبد الإحسان"(")

"انسان،احسان كاغلام ب"-

نیزامام علیدالسلام فے ایک دوسری حدیث میں فرمایا:

"بالإحسان تملك القلوب"(٣)

''احسان کے ذریعہ انسان کے قلوب کو مخر کیا جاتا ہے''۔

نیز ایک دوسری حدیث میں حضرت علی علیه السلام سے مروی ہے:

"وافضِلْ علىٰ من شئت تكن أميره"(٥)

<sup>(</sup>١) كافي ،جلداول ،صفحه ١١ ، (كمّاب التوحيد باب حدوث العالم)

<sup>(</sup>۲) تغيير نمونه ج٠٢ م صفحه ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣٠٣)غررالكم.

<sup>(</sup>۵) بحارالانوار، جلد ۲۷، صفحه ۱۳۳ (آخوندی)

" برفخص كے ساتھ احسان كروتا كماس كے حاكم بن جاؤ"

ان تمام مطالب كاسر چشمه حديث يغم راكرم المفايلة عب كدا ب فرمايا:

"إِنَّ اللهَ جَعَلَ قُلُوبِ عِبادِهِ على حُبٌّ مَنْ أَحسَنَ إليها ، و بغض من أساء

إليها"(١)

''خداوندعالم نے اپنے بندوں کے دلوں کواس مخص کی محبت کیلئے جھکا دیا ہے جوان پر احسان کرتا ہے اوران کے دلوں بیں اس مخض کی طرف سے عداوت ڈال دی ہے جوان سے بدسلو کی کہ جا یہ''

کرتاہے''۔

مخضریہ کہ بیالی تعقیقت ہے کہ اگر کوئی شخص کسی کے ساتھ احسان کرے یا اس کی کوئی خدمت کرے یا اس کو کئی تحدید کے دائے والے اور خدمت کرتا ہے، اور فعت عطا کرنے والے اور احسان کرنے والے ہے مانوس ہوجا تا لیم اور چاہتا ہے کہ اس کو کمل طریقہ ہے پہچانے، اور اس کا شکر بیا داکرے، اور بیر بات بھی طے ہے کہ فتمت اور احسان جتنے اہم ہوتے ہیں "دمنعم" [ یعنی فعمت دینے والے ] کی نسبت اس کی محبت اور اس کی پہچان بھی زیادہ ہوتی ہے۔

ای وجہ سے علم کے علم کلام (عقائد) قدیم الایام سے مذہب کی تحقیق کے سلسلہ میں 'مفکرِ منعم'' ( نعمت عطا کرنے والے کاشکر بیادا کرنے کو ) معرفت خدا کی علتوں میں سے ایک علت شار کرتے ہیں۔

لیکن اس بات پربھی توجہ رکھنا چاہئے کہ''شکر منعم'' کا مسئلہ عقلی تھم سے پہلے ایک عاطفی مسئلہ ہے، اس مختصر سے اشارہ کوعرب کے مشہور ومعروف شاعر'' ابوالفتح بستی'' کے شعر پرختم کرتے ہیں:

<sup>(</sup>١) تحف العقول ١٥٤ ( بخش كلمات بيام ر الفِيقِم)

احسن إلى النَّاس تَستعبد قلوبَهُم فطالما استعبد الإنسان إحسان "ولوگول كساتهويْكى كروتاكدان كول پرحكومت كرسكو، بِ شك انسان احسان كاغلام اوتا بِ"۔

حضرت امام محمد باقر عليه السلام بروايت بكرآپ فرمايا: "ايك روز رسول اكرمً عائشك مجر بين تصقوعا كشف سوال كياكمآپ اس قدر كيون خودكو (عبادت كيك) زحمت مين دُالت بين؟ جبكه خداو ترعالم في آپ كرشته اورآئنده ك الزامون كومعاف كرديا به "(۱) آنخضرت مُشْفِيلَة عمل في مايا: "إلا اكون عبداً شكوراً" (۲) (كيا مجھاس كاشكر گزار بنده نبيل بونا جا بين؟)

#### ٣\_فطرى لكاؤ:

اشاره:

جس وفت فطرت کے بارے میں گفتگو ہوتی ہے تو اس سے مراد اندرونی ادراک واحساس ہوتا ہے جس کے اوپر کسی عقلی دلیل کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی۔

جس دفت ہم ایک دکش منظر، یا خوبصورت باغ اور چمن دیکھتے ہیں اور ہمارے دل میں اس خوبصورت منظر کے پیش نظر کشش محسوس ہوتی ہے تو اندر سے ہماراا حساس آ واز دیتا ہے کہ اس کشش اور لگاؤ کا نام عشق یا خوبصورتی رکھ دیا جائے، جبکہ یہاں کمی بھی طرح کے استدلال کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی۔

<sup>(</sup>۱) سور کافتے کی پہلی آیت کی طرف اشارہ ہے اور اس کی تغییر کی وضاحت تغییر نموند کی جلد ۲۲، کے صفحہ ۱۸ پر موجود ہے۔ (۲) اصول کافی ، جلد ۲، باب افتکر حدیث ۲.

جی ہاں! خوبصورتی کا احساس کرنے والی پیر طافت ،انسان کی بلند پرواز روح کے خواہشات اور رج انات میں سے ہے، ندہب کے سلسلہ میں پیشش خصوصاً معرفت خدا کا مسئلہ بھی ایک اندورنی اور ذاتی احساس ہے، بلکدانسان کے اندرسب سے بڑی طاقت کا نام ہے۔ ای وجہ ہے ہم کسی قوم وملت کونہیں و سکھتے (ندآج اور ندماضی میں) کدان کے یہال مذہبی عقا ندندیائے جاتے ہوں،جس معلوم ہوتا ہے کہ پیمیق احساس ہرانسان کے یہاں پایاجا تا ہے۔ قرآن مجیدنے عظیم الثان انبیاء کے قیام کے دافعات کو بیان کرتے ہوئے اس مکتہ پر توجہ دی ہے کہ رسال کی ذمہ داری شرک و بت برتی کا خاتمہ تھا ( نہ کہ خدا کے وجو دکو ثابت کرنا ، کیونکہ بیہ موضوع توہرانیان کی فطرے میں پوشیدہ ہے)

يا دوسر الفاظ مين يول كها جائ كدانبياء عليهم السلام بينبين جائبت تق كد" خدايري كا درخت ''لوگوں کے دلوں میں لگا کیل ملکہ آن کا مقصد پیر ہوتا تھا کہ ان کے دلوں میں موجود اس ورخت کی آبیاری کریں اور اس کے پاس سے بے کارگھاس اور کا نٹوں کو ہٹادیں جن کی وجہ سے بھی بدورخت بالكل خنك بوسكتاب يهال تك كدير عا العرباتا -

"الَّا تعبيد وا إلَّا الله" بِيا "الَّا تعبدوا إلَّا إِياهُ" (خداكِ علاوه كي كي عيادت نبيل کرو)اس جملہ میں بتوں کی پوجا ہے روکا جار ہا ہے نہ ہیر کہ وجود خدا کو ثابت کیا جار ہاہے ، اور میہ جملہ بہت ہے انبیاء کی گفتگو میں بیان ہوا،منجملہ حضرت پیغیبرا کرم ملٹی آیل کی تبلیغ میں(۱) جناب نوح علیہ البلام كى تبليغ مين (٣) جناب يوسف عليه السلام كى تبليغ مين (٣) اور جناب مودعليه السلام كى تبليغ مين بیان ہواہے۔(۴)

(١)سورة بوديآيت.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ جوده آیت ۲۷.

<sup>(</sup>٤) سورة احقاف وآيت ٢١. (۳) سورة يوسف، آيت ۲۰۰

اس کےعلاوہ ہمارے دل وجان میں دوسرے فطری احساسات بھی پائے جاتے ہیں جیسے علم ودانش؛ جن کے بارے میں بہت زیادہ شوق ورغبت ہوتی ہے۔

کیا پیمکن ہے کہاں وسیع وعریض دنیا کے عجیب وغریب نظام کوتو دیکھیں لیکن اس نظام کے پیدا کرنے والے کی معرفت وشناخت کے سلسلہ میں کوئی شوق ورغبت نہ ہو؟

کیا بیمکن ہے کہ ایک دانشور چیونٹیوں کی شناخت کے بارے میں بیس سال تک ریسر چ کرےاور دوسرادسیوں سال پرندوں یا درختوں، یا دریائی مچھلیوں کے بارے میں شخفیق کرے، لیکن اس کے دل میں علم کا شوق میں بایا جاتا ہو؟ کیا بیاوگ اس وسیع وعریض و نیا کے سرچشمہ کی تلاش نہیں کریں گے؟!

بی ہاں! بیتمام چیزیں ہمیں وسعیرفت خدا'' کی دعوت دیتی ہیں، ہماری عقل کواس بات کی طرف بلاتی ہیں، ہماری عاطفی طاقت کواس طرف جذب کرتی ہیں اور ہماری فطرت کواس راستہ کی طرف لگاتی ہیں۔(۱) طرف لگاتی ہیں۔(۱)



<sup>(</sup>١) تغير بيام قرآن ،جلدا ،سفية٣٠.

# ٢ ـ خداوندعالم كوكيون درك نبين كيا جاسكتا؟

خداوند عالم کی ذات پاک کا نامحدود ہونا اور ہماری عقل علم اور دانش کا محدود ہونا ہی اس مسئلہ کا اصلی نکتہ ہے۔

خداوندعالم کا وجود ہر کھا ظرے لا متنائی ہے،اس کی ذات،اس کے علم وقد رت اور دوسرے صفات کی طرح نامحدود اور ختم ندہوئے واللہ معان وسری طرف ہم اور جو چیزیں ہم سے متعلق ہیں چاہے علم ہویا قدرت، زندگی ہویا ہمارے اختیار میں جو دوسرے امور سب کے سب محدود ہیں۔ لہذا ہم اپنی تمام ترمحدود دیت کے ساتھ کس طرح خدا وند عالم کے لامحدود وجود اور نامحدود صفات کو درک کر سکتے ہیں؟ ہمارا محدود علم اس لامحدود وجود کی خرکس طرح جود کی خرکس طرح ہے۔

جی ہاں!اگر ہم دور ہے کی چیز کودیکھیں اگر چہوہ ہماری سمجھ میں نئر آربی ہولیکن پھر بھی اس کی طرف ایک مختصر سااشارہ کیا جا سکتا ہے، لیکن خداوند عالم کی ذات اور صفات کی حقیقت تک پہنچنا ممکن ہی نہیں ہے یعنی تفصیلی طور پراس کی ذات کاعلم نہیں ہوسکتا۔

اس کےعلاوہ ایک لامحدود وجود کسی بھی لحاظ سے اپنامش و ما نندنہیں رکھتا، وہ محض اکیلا ہے کوئی دوسرااس کی طرح نہیں ہے، کیونکہ اگر کوئی دوسرااس کی ما نند ہوتا تو دونوں محدود ہوجاتے۔ اب ہم کس طرح اس وجود کے بارے میں تفصیلی علم حاصل کریں جس کا کوئی مثل ونظیز ہیں ہے، اس کے علاوہ جو پچھ بھی ہے وہ بھی ممکنات کے دائرے میں شامل ہے، اور اس کے صفات خداوندعالم سے مکمل طور پرفرق رکھتے ہیں (1)

ہم یہ بھی نہیں کہ سکتے کہ اس کے اصل وجود سے آگاہ نہیں ہیں،اس کے علم، قدرت،ارادہ اوراس کی حیات سے بے خبر ہیں، بلکہ ہم ان تمام امور کے سلسلہ میں ایک اجمالی معرفت رکھتے ہیں، جن کی گہرائی اور باطن سے بے خبر ہیں، بڑے بڑے علما اور دانشوروں کے عقلی گھوڑے (بغیر کسی استثنا کے )اس مقام پر کنگڑاتے ہوئے نظر آتے ہیں، یا شاعر کے بقول:

به عقل نازی حکیم تاکی؟ به فکوت این ره نمی شود طی! به کنه ذاتش خود بردی پی اگر رسد خس و به قعر دریا!(۲) "ای کیم ووانا وقلفی تواین عقل پر کب تک ناز کرے گا، تو عقل کے ذریعہ اس راہ کو طے نہیں کرسکتا۔

اس کی کیے ذات تک عقل نہیں پہنچ سکتی ہیں جس طرح خس و خاشاک سمندر کی تہ تک نہیں ہے ۔ پنچ سکتے۔

حضرت امام صاوق علیه السلام سے حدیث نقل ہو تی ہے:

<sup>(</sup>۱) اگرآپ حضرات تجب ندگرین قوجم' لا متابی' [لا محدود] مغبوم کا تصور بی تیس کر سکتے بالبذا کس طرح لفظ الا متابی' کو استعمال کیا جا تا ہے؟ اوراس کے سلسلہ بین خبر دی جاتی ہے اوراس کے احکام کے بارے میں گفتگو ہوتی ہے ہو کیا بفیر تصور کے تعد این ممکن ہے؟ جواب: لفظ الا متابی' و لفظوں سے لیکر بنا ہے' لا' بو کہ عدم اور شدے معنی میں ہے اور ' متابی' ، جو کہ محدود کے معنی میں ہے ، یعنی ان دونوں کو الگ الگ تصور کیا جا سکتا ہے ، ( شد محدود ) اس کے بعد دونوں کو مرکب کردیا گیا ، اوراس کے ذریعے ایسے وجود کی طرف اشار ہوگیا ہے جس کا تضور کیا جا سکتا ، اوراس پر اصرف علم اجمالی حاصل ہوتا ہے . ( خور بیجنے )

کیا گیا ہے جس کا تضور کیا جا سکتا ، اوراس پر اصرف علم اجمالی حاصل ہوتا ہے . ( خور بیجنے )

"إذا انتهىٰ الكلام إلىٰ الله فامسكوا" (1) "جسودت بات خداتك كَنْ جائزاس وقت خاموش موجاءً"

یعنی حقیقت خدا کے بارے میں گفتگونہ کرو، کیونکہ اس کے سلسلہ میں عقلیں جیران رہ جاتی بیں اور کسی مقام پرنہیں پہنچ سکتیں ،اس کی لامحدود ذات کے بارے میں محدود عقلوں کے ذریعیہ سوچنا ناممکن ہے، کیونکہ جو چیز بھی عقل وفکر کے دائر ہیں آجائے وہ محدود ہوتی ہے اور خداوند عالم کا محدود ہونا محال ہے۔ (۲)

یاواضی الفاظ میں یوں کہاجائے کہ جم وقت ہم اس دنیا کی عجیب وغریب چیزوں اور ان کی ظرافت وعظمت کے بارے میں غور وفکر کرتے ہیں یا خود اپنے او پرایک نگاہ ڈالتے ہیں تو اہمالی طور پر بیمعلوم ہوجا تا ہے کہ ان تمام چیزوں کا کوئی پیدا کرنے والا ہے، جبکہ بیروی علم اہمالی ہے جس پر انسان خدا کی معرفت اور اس کی شنا خلص کے آخری مرحلہ میں پہنچتا ہے، (لیکن انسان جس قدر اسرار کا ننات ہے آگاہ ہوتا جا اور اس کی عظمت واضی ہوتی جاتی ہوتی جاتی کہ وہ اہمالی معرفت قوی تر ہوتی جاتی ہوتی جاتی کہ وہ کون ہے؟ اور کس طرح جب ہوتی جاتی ہوتی جاتی کہ وہ کون ہے؟ اور کس طرح ہوتی جاتی ہوتی جاتی کے علاوہ پر چھواصل نہیں ہوتا، یہی وہ بات ہے جس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اس کی شناخت کا راستہ کمل طور پر کھلا ہوا ہے جالا نکہ کمل طور پر کھلا ہوا ہے۔ حالانکہ کمل طور پر بند بھی ہے۔

اس مسئلہ کوایک مثال کے ذریعہ واضح کیا جاسکتا ہے اور وہ بیہ ہے کہ بیہ بات ہم اچھی طرح جانتے ہیں کہ توتِ جاذبہ کا وجود ہے اور اس کا ثبوت بیہ ہے کہ اگر کسی چیز کوچھوڑتے ہیں تو وہ گرجاتی

<sup>(1)</sup> تغيير "على بن ابراجيم" نورالتقلين ، جلده ، صفحه ١٥ كي نقل كيمطابق.

<sup>(</sup>۲) تفييرنمونه، جلد۲۲ بصفحه ۵۵۸.

ہاورز مین کی طرف آتی ہے، اوراگر بیقوت جاذبہ نہ ہوتی تؤروئے زمین پر بسنے والے کسی موجود کو چین وسکون ندماتا کیکن اس قو 6 جاذبہ کے بارے میں علم ہونا کوئی ایسی بات نہیں جو دانشوروں سے مخصوص ہو، بلکہ چھوٹے بیچ بھی اس بات کواچھی طرح جانتے ہیں البتہ توت جاذبہ کی حقیقت کیا ہے؟ كيادكها كى ندديين والى ابرين بين ، يا نامعلوم ذرات يا دوسرى كوئى طاقت؟ بيا يك مشكل مرحله بـ اورتعجب کی بات سے ہے کہ بیقوت جاذبہ، مادی دنیا میں معلوم شدہ چیز کے برخلاف، ظاہراً سمی چیز کودوسری جگہ پہنچانے میں کسی زمانہ اور وقت کی مختاج نہیں ہے، نور کے برخلاف جو کہ مادی و نیا میں سب سے زیادہ تیز (فارہے، لیکن مجھی اس نور کوایک جگہ سے دوسری جگہ سینینے کے لئے لاکھوں سال درکار ہوتے ہیں، جبکہ قوت جاذبہاہے دنیا کے ایک گوشہ سے دوسرے گوشہ میں لھے بھر میں منتقل کردیتی ہے، یا کم سے کم ہم نے جوہرعت ورفتاری ہے اس سے کہیں زیادہ اس کی رفتار ہوتی ہے۔ بدُونی طاقت ہے جس کے آٹارالیے [ جیب وغریب ] ہیں؟ اس کی حقیقت کیا ہے؟ کوئی شخص بھی اس کا داضح جواب نہیں دیتا، جب اس'' توت جادی'' (جوایک مخلوق ہے) کے بارے میں جاراعلم صرف اجمالی پہلور کھتا ہے اور اس کے بارے میں تفصیلی علم بیں ہے، تو پھر کس طرح اس ذات اقدس کی گنہ [حقیقت] سے باخبر ہو سکتے ہیں جواس دنیا اور ماورائے طبیعت کا خالق ہے جس کا وجود لامتناہی ہے،لیکن بہرحال ہم اس کو ہرجگہ پرحاضرو ناظر مانتے ہیں اورکسی بھی ایسی جگہ کا تصور نہیں کرتے جہاں اس کا دجود نہ ہو۔

با صد هزار جلوه برون آمدی که من با صد هزار دیده تماشا کنیم تو را (۱) " تولاکھوں چلووں کے ساتھ جلوہ افروز ہے تا کہ ٹیس لاکھوں آ کھوں کے ذریعہ تیرادیدار کروں''۔

<sup>(</sup>١) پيام امام (شرح نج البلاغه) ،جلداول ،صفحه ٩٠

# ٣ \_ كس طرح بغير د تكھے خدا پرايمان لائيں؟

خدا پرستوں پر مادیوں کا ایک بیہودہ اعتراض بیہ وتا ہے کہ'' انسان کس طرح ایک ایسی چیز پر ایمان لے جس کواں نے اپنی آئکھ ہے نددیکھا ہویا اپنے حواس سے درک نہ کیا ہو،تم کہتے ہوکہ خدا کا نہ جم ہے اور نہ اس کے بہتے کے لئے کوئی جگہہ، نہذ مان در کارہا ورنہ کوئی رنگ و بووغیرہ تو ایسے وجود کو کس طرح درک کیا جاسکتا ہے اور کس طرح درک کیا جاسکتا ہے اور کس کے دریا ہے اور کس کے دریا کے اس کے دریا کے دریا کیا ن اور جس چیز کو ہماری عقل درک نہ کرسکے واس کے دریا کے دریا کہ کا کوئی وجود تی کہیں اور جس چیز کو ہماری عقل درک نہ کرسکے واس کے درجھ بھت اس کا کوئی وجود تی کہیں ہے''۔

جواب:اس اعتراض کے جواب میں مختلف پہلوؤں کے جواب کتی ہے:

## امعرفت خدا كے سلسله ميں ماديوں كى مخالفت كے اسباب:

ان کاعلمی غروراوران کا تمام ها کُل پرسائنس کوفو قیت دینا ، اورای طرح ہر چیز کو بیجھنے اور پر کھنے کا معیار صرف تجربہ اور مشاہدہ قرار دینا ہے ، نیز اس بات کا قائل ہونا کہ طبیعی اور مادی چیز ول کے ذریعہ بی کسی چیز کو درک کیا جاسکتا ہے ، (بیتخت بھول ہے۔)

کیونکہ ہم اس مقام پران لوگوں ہے سوال کرتے ہیں کہ سائنس کے بچھنے اور پر کھنے کی کوئی حدہے یانہیں؟! واضح ہے کہاس سوال کا جواب شبت ہے کیونکہ سائنس کے حدود دوسری موجودات کی طرح محدود ہیں۔

تو پھر کس طرح الامحدود موجود کولیدی چیزوں کے ذریعہ درک کیا جا سکتا ہے؟۔

لہذا بنیا دی طور پر خداوند عالم ، اور موجودات ماورائے طبیعت ، سائنس کی رسائی ہے باہر
ہیں ، اور جو چیزیں ماورائے طبیعت ہوں ان کو سائنس کے آلات کے ذریعہ درک نہیں کیا جا سکتا ،

"ماورائے طبیعت" سے خود ظاہر ہوتا ہے کہ سائنس کے ذریعہ ان کو درک نہیں کیا جا سکتا ، جیسا کہ
سائنس کے مختلف شعبوں میں ہے ہر شعبہ کے لئے ایک الگ میزان و مقیاس ہوتا ہے جس سے
دوسرے شعبہ میں کا منہیں لیا جا سکتا ، نجو شنای ، فضا شنای اور جراثیم شناس میں ریسر چ کے اسباب
ایک دوسرے شعبہ میں کا منہیں لیا جا سکتا ، نجو شنای ، فضا شنای اور جراثیم شناس میں ریسر چ کے اسباب
ایک دوسرے شعبہ میں کا منہیں لیا جا سکتا ، نجو ہیں ۔

مجھی بھی ایک مادی ماہراس بات کی اجازت بھی دےگا کہ ایک مجم ہے کہا جائے کہ فلاں جرثو مہ کوستارہ شناس وسائل کے ذریعہ ثابت کرو، اسی طرح لیک جراثیم شناس ماہر ہے اس بات کی امیر نہیں کی جائے تی کہ وہ اپنے آلات کے ذریعہ ستاروں کے بارے میں خبر دے، کیونکہ ہرشخص اپنے علم کے لحاظ ہے اپنے دائرے میں رہ کر کام کرسکتا ہے، اور اپنے دائرے سے باہر فکل کر کسی چیز کے بارے میں ''مثبت' یا ''دمنفی'' نظرینہیں دے سکتا۔

لہذا ہم کس طرح سائنس کواس بات کاحق دے سکتے ہیں کدوہ اپنے دائرے سے باہر بحث وگفتگو کرے،حالانکداس کے دائرے کی حدعالم طبیعت اور اس کے آٹاروخواص ہیں؟!

ایک مادی ماہر کو بیر حق ہے کہ وہ بیر۔ کہے کہ میں'' ماورائے طبیعت'' کے سلسلہ میں خاموش ہوں، کیونکہ بیر میرے دائرے سے باہر کی بات ہے، نہ بیر کہ وہ ماورائے طبیعت کا اٹکار کر ڈالے، بیرحق اس کونہیں دیا جاسکتا۔

جيبا كهاصولِ فلسفه حسى كاباني " ا گسٹ كانٹ " اپنى كتاب" كلماتى در پيرامون فلسفه حسي "

میں کہتا ہے:''چونکہ ہم موجودات کے آغاز وانجام سے بے خبر ہیں للبذاا پنے زمانہ سے پہلے یا اپنے زمانہ کے بعد آنے والی موجودات کا اٹکار نہیں کر کتے ، جس طرح سے ان کو ثابت بھی نہیں کر سکتے ، (غور سیجئے گا)

خلاصہ یہ کہ حسی فلسفہ، جہل مطلق کے ذریعی کسی بھی طرح کا نظریہ بیس ویتا، للہذاحسی فلسفہ کے فرعی علوم کو بھی موجوات کے آغاز اورانجام کے سلسلہ میں کوئی فیصلہ بیس کرنا چاہئے، یعنی ہم خدا کے علم وحکمت، اوراس کے وجود کا افکار نہ کریں اوراس کے بارے میں نفی واثبات کے سلسلہ میں بے طرف رہیں، [ نہ لاکار کریں اور نہ اثبات]''

ہمارے کہنے کا مقصد بھی یہی ہے کہ" ماورائے طبیعت دنیا" کوسائنس کی نگاہوں سے نہیں دیکھا جا سکتا ،اصولی طور پروہ خدا جس کو مادی اسباب کے ذریعہ ٹابت کیا جائے خدانہیں ہوسکتا۔ دنیا بھرکے خدا پرستوں کے مختال کی بنیا دیہہے کہ خدا ، مادہ اور مادہ کی خاصیت سے پاک و منزہ ہے ، اورا ہے کی بھی مادی وسیلہ سے درک نہیں کیا جا سکتا۔

لہذا پیمیں سوچنا جا ہے کہ اس دنیا کوخلق کرنے والے کو آسان کی گہرائیوں میں میکروسکوپ (Microscope) یا ٹلسکوپ کے ذریعہ تلاش کیا جاسکتا ہے، پیضل بیہودہ اور پیجا ہے۔

### ۲\_اس کی نشانیاں

دنیا کی ہر چیز کی بیچان کے لئے پچھآ ٹاراورنشانیاں ہوتی ہیں، لہذااس کی نشانیوں کے ذریعہ جن چیزوں کو ذریعہ جن چیزوں کو ذریعہ جن چیزوں کو دریعہ جن چیزوں کو دریعہ جن چیزوں کو درک کرتے ہیں درحقیقت ان کو بھی آ ٹاراورنشانیوں کے ذریعہ بی پیچانے ہیں، (غور بیجے)

کیونکہ کوئی بھی چیز ہمار نے فکروخیال میں واغل نہیں ہو کمتی اور ہمارامغز کسی بھی چیز کے لئے ظرف واقع نہیں ہوسکتی۔

مثال کے طور پر: اگراآ پ آئھوں کے ذریعی کی جسم کوشخیص دینا چاہیں اوراس کے وجود کو درک کرنا چاہیں تو شروع میں اس چیز کی طرف دیکھیں گے اس کے بعد نور کی شعا کیں اس پر پڑتی ہیں اور آ کھے کی پتلی میں نورانی لہریں' تشکیہ'' ٹامی آ کھے کے پر دہ پر منعکس ہوتی ہیں تو بینائی اعصاب نور کو حاصل کر کے مغز تک پہنچاتے ہیں اور پھرانسان اس کو تجھے لیتا ہے۔

اوراگرلمس کے ذریعہ [یعنی تیجوکر] کمی چیز کو درک کریں تو کھال کے یتجے کے اعصاب انسان کے مغز تک اطلاع پہنچاتے ہیں اورانسان اس کو درک کرتا ہے، لہذا کسی جسم کو درک کرتا اس کے اثر (رنگ، آواز اور کس دغیرہ) کے ذریعہ ہی کمکن ہے اور بھی بھی وہ جسم ہمارے مغز میں قرار نہیں پاتا، اوراگراس کا کوئی رنگ شہواور اعصاب کے ذریعہ اس کا اوراک نہ کیا جاسکتا ہوتو ہم اس چیز کو بالکل نہیں بچیان سکتے۔

مزید بید کہ کی چیز کی پیچان کے لئے ایک ارتبا ایک نشانی کا ہونا کافی ہے، مثلاً اگر ہمیں بید معلوم کرنا ہوکہ دس ہزار سال پہلے زمین کے فلال حصہ میں الک آبادی تھی اور اس کے حالات اس طرح تھے، تو صرف وہاں سے ایک مٹی کا کوزہ یا زنگ زدہ اسلحہ برآ مدہونا کافی ہے، اور اسی ایک چیز پر ریسر چے کے ذریعہ ان کی زندگی کے حالات کے بارے میں معلومات حاصل ہوجا کیں گی۔

اس بات کے پیش نظر ہر موجود جاہے وہ مادی ہو یا غیر مادی اس کواٹر یا نشانی کے ذریعہ ہی پیچانا جاتا ہے اور سے کہ ہر چیز کی پیچان کے لئے ایک اٹر یا نشانی کا ہونا کافی ہے، تو کیا پوری دنیا میں عجیب وغریب اور اسرار آمیز چیزوں کود کھنا خداکی شناخت اور اس کی معرفت کے لئے کافی نہیں ہے؟!

آپ کی چیز کو پہچانے کے لئے ایک اثر پر کفایت کر لیتے ہیں اور ایک مٹی کے کوزہ کے ذریعہ چند ہزار سال پہلے زندگی بسر کرنے والوں کے بعض حالات کا پنة لگا سکتے ہیں، جبکہ خدا کی شاخت کے لئے ہمارے پاس لا تعداد آثار، لا تعداد موجودات اور بے کراں نظم ،جیسی چیزیں موجود ہیں کیا استخد آثار کا فی نہیں ہیں؟! دنیا کے کسی بھی گوشہ پر نظر ڈالیس خدا کی قدرت اور اس کے علم کی

نشانیاں ہرجگہ موجود ہیں، پھربھی لوگ کہتے ہیں کہ ہم نے اپنی آئھوں سے نہیں دیکھااوراپنے کا نول سے نہیں سنا، تجربہ اور ٹلسکوپ کے ذریعیہ نہیں دیکھ سکتے، تو کیا ہر چیز کوصرف آئھوں سے دیکھا جاتا ہے؟!

## ٣\_و يكفف اورندو يكفف والى چيزين:

خوش صمتی ہے آج سائنس نے ترقی کر کے بہت ی الیمی چیزیں بنا ڈالی ہیں کہ ان کے وجود ہے مادیہ اور اس کے بنتے ہیں مادی اور الحادی نظریہ کی تر دید ہوجاتی ہے، قدیم زمانہ ہیں تو ایک دانشور یہ کہرسکتا تھا کہ جس چیز کو انسانی حواس درک نہیں کر سکتے اس کو قبول نہیں کیا جا سکتا، کیکن آج سائنس کی ترقی ہے یہ بات ثابت ہو چی ہے: اس دنیا ہیں دیکھی جانے والی اور درک ہونے والی چیزوں سے زیادہ وہ چیزیں ہیں جن کو دیکھا اور درک نہیں کیا جا سکتا، عالم طبیعت ہیں اس قدر موجودات ہیں کہ انھیں حواس میں سے کھی خریعہ درک نہیں کیا جا سکتا، عالم طبیعت ہیں اس قدر درک ہونے موجودات ہیں کہ انھیں حواس میں سے کھی خریعہ درک نہیں کیا جا سکتا، اور ان کے مقابلہ میں ورک ہونے والی چیزیں مفرشار ہوتی ہیں!

نمونہ کے طور پر چند چیزیں آپ کی خدمت میں پیش کرتے ہیں:

ا علم فیزکس کہتا ہے کہ رنگوں کی سات قسموں سے زیادہ نہیں ہیں جن بیس سے پہلاسرخ اور آخری جامنی ہے، کیکن ان کے ماوراء ہزاروں رنگ پائے جاتے ہیں جن کوہم درکنہیں کر سکتے ،اور ریگمان کیا جاتا ہے کہ بعض حیوانات ان بعض رنگوں کود کیھتے ہیں۔

اس کی دجہ بھی واضح اور دوش ہے، کیونکہ نور کی اہروں کے ذریعیہ رنگ پیدا ہوتے ہیں، لیعنی آ قاب کا نور دوسرے رنگوں سے مرکب ہوکر سفیدرنگ کو تشکیل دیتا ہے اور جب جسم پر پڑتا ہے تو وہ جسم مختلف رنگوں کو ہشتم کر لیتا ہے اور بعض کو واپس کرتا ہے جن کو واپس کرتا ہے وہ وہ بی رنگ ہوتا ہے جس کو ہم دیکھتے ہیں، لہذا اندھیرے ہیں جسم کا کوئی رنگ نہیں ہوتا، دوسری طرف نور کی موجوں ک

لہروں کی شدت اور ضعف کی وجہ سے رنگوں میں اختلاف بیدا ہوتا ہے اور رنگ بدلتے رہتے ہیں، یعنی اگر نور کی لہروں کی شدت فی سیکنٹر ۴۵۸ ہزار ملیار ڈ تک پہنچ جائے تو سرخ رنگ بنرآ ہے اور ۲۲۷ ہزار ملیار ڈلہروں کے ساتھ جامنی رنگ دکھائی دیتا ہے، اس سے زیادہ لہروں یا کم لہروں میں بہت سے رنگ ہوتے ہیں جن کوہم نہیں دیکھ یاتے۔

۲۔ آواز کی موجیں ۱۷ مرتبہ فی سکنڈے لے کر۲۰۰۰ مرتبہ فی سکنڈ تک ہمارے لئے قابل فہم ہیں اگراس سے کم یازیادہ ہوجائے تو ہم اس آواز کونہیں سن سکتے۔

سدامواج نورگی جن لہروں کوہم درک کر سکتے ہیں انھیں ۳۵۸ ہزار ملیار ڈ فی سکنڈ سے ۲۲۷ ہزار ملیار ڈ فی سکنڈ سے ۲۲۷ ہزار ملیار ڈ فی سکنڈ تک کی حدود میں ہونا چاہئے اس سے کم یا زیادہ چاہے فضا میں کتنی ہی آ وازیں موجود ہوں ہم ان کودرک نہیں کر سکتھے

۳۷۔ یہ بات سب جانتے ہیں کہ چھو کے جانداروں (وائرس اور بیکٹریز) کی تعدادانسان کی تعداد ہے ہائداروں (وائرس اور بیکٹریز) کی تعدادانسان کی تعداد ہے ،اور شایداس کے علاوہ بہت سے ایسے چھوٹے جاندار پائے جاتے ہیں جن کوسائنس کی پروی دور بینوں کے ذریعہ انجی تک شدد یکھا گیا ہو۔

۵۔ایک ایٹم اوراس کی مخصوص باڈی اورالکٹرون کی گروش نیز پروٹن کے ذریعہ ایک ایسی عظیم طاقت ہوتی ہے جو کی بھی حس کے ذریعہ قابل درک نہیں ہے، حالا نکہ دنیا کی ہر چیز ایٹم ہے بنتی ہے، اور ہوا بیس بمشکل دکھائی دینے والے ایک ذرہ غبار میں لا کھوں ایٹم پائے جاتے ہیں۔ ہے، اور ہوا بیس بمشکل دکھائی دینے والے ایک ذرہ غبار میں نظر پیپیش کیا تھا وہ صرف تھیوری کی حد گرشتہ دانشوروں نے جو پچھا پٹم کے بارے میں نظر پیپیش کیا تھا وہ صرف تھیوری کی حد تک تھالیکن کسی نے بھی ان کی باتوں کوئیں جھٹلایا۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) مجمله ان چیزول کے جومحسوس نہیں ہوتی لیکن کمی بھی دانشور نے ان کا انکار نہیں کیا ہے زمین کی حرکت ہے بیتی 👀

لہذااگر کوئی چیز غیر محسوں ہے تو بیاس کے ندہونے پردلیل نہیں ہے، آپ دیکھیے دنیا میں الی بہت ی چیز یں بھری پڑی ہیں جوغیر محسوں ہیں جن کو ہمارے حواس در کے نہیں کر سکتے!

حبیبا کہ اپنم کے کشف سے پہلے یا ذرہ بنی [پھوٹی چھوٹی چیز وں] کے کشف سے پہلے کی کواس بات کاحق نہیں تھا کہ ان کا اٹکار کرے، اور ممکن ہے کہ بہت ی چیز یں ہمارے کی ظ سے مخفی ہوں اور ابھی تک سائنس نے ان کو کشف نہ کیا ہو بلکہ بعد میں کشف ہوں تو ایک صورت میں ہماری معلم اس بات کی اجازت نہیں دیتی کہ ان شراکط (علم کا محدود ہونا اور مختلف چیز وں کے درک سے عامز ہونے) کے تحقیق ہم ان چیز وں کے بارے میں نظر میر بیش کریں کہ وہ چیز یں ہیں یانہیں ہیں۔ عامز ہونے) کے تحقیق ہم ان چیز وں کے بارے میں نظر میر بیش کریں کہ وہ چیز یں ہیں یانہیں ہیں۔ خلاصہ ہیکہ ہمارے حواس اور دو سرے دسائل کا دائر ہمید ود ہے لہذا ان کے ذریعہ ہم عالم کو محدود ہے لہذا ان کے ذریعہ ہم عالم کو محدود میں شریعہ دریا تھی محدود میں اس بیل کے دریوں ہم عالم کو محدود میں میں۔ (۱)

کرؤز بین گھومتا ہے، اور بیون "مرو جزز" إپھیلنا اور سکڑ نا ہے جواس نشین پر رونما ہوتا ہے، اور اس کا اثر بیہ وتا ہے کہ جارے
پاؤں تلے کی زمین ون میں دو بارہ ۳ بینٹی میٹر او پر آئی ہے، جس کونہ بھی جم فید یکھا، اور نہ بھی اس کا احساس کیا، میز شین ون میں دو
بارہ emr او پر آئی ہے.

انھیں چیز وں میں ہوا بھی ہے جو ہمدوت ہمارے چاروں طرف موجود رہتی ہے اور اس قدروزنی ہے کہ ہرانسان ۱۷ ہزار کلوگرام کے برابراس کو برداشت کرسکتاہے، اور بمیشہ عجیب وغریب دیاؤ میں رہتا ہے البتہ چونکہ بید یاؤ (اس کے اعدو فی دیاؤ کی وجہ ہے) ختم بوتار ہتا ہے لبذااس دیاؤ کا ہم پرکوئی اثر نہیں پڑتا، جبکہ کوئی بھی انسان بی تصور نہیں کرتا کہ ہوااس قدروزنی ہے، ''گلیلیج'' اور'' پاسکال'' سے پہلے کی کو ہواکے وزن کاعلم نہیں تھا، اور اب جبکہ سائنس نے اس کے وزن کی صحت کی گوائی دے دکی پھر بھی ہم اس کا احساس نہیں

آخیں غیرمحسوں چیزوں میں سے "افڑ" ہے کہ بہت ہے دانشوروں نے ریسری کے بعداس کا اعتراف کیا ہے، اور ال کے نظریہ کے مطابق یہ شے تمام جگہوں پر موجود ہے اور تمام چیزوں میں پائی جاتی ہے، بلکہ بعض دانشور تو اس کو تمام چیزوں کی اصل مانے ہیں، اور اس بات کی وضاحت کرتے ہیں کہ یہ "افڑ" ایک بے وزن اور بے دیگ چیز ہے اور اس کی کوئی بیسی بھی ہوتی ... جو تمام ستاروں اور تمام چیزوں میں پائی جاتی ہے اور تمام چیزوں کے اندر نشوذ کے ہوئے ہے، لیکن ہم اے درک کرنے سے قاصر ہیں،

(1) ندکورہ بالا مطلب کی تقدیق کے لئے "کا میل قلامارین" کی کتاب"امرارموت" سے ایک اقتباس آپ صفرات کی 14

البتہ بین فلط فہمی نہ ہو کہ ہم بید دعویٰ کرنا چاہتے ہیں کہ جس طرح سے الکٹرون ، پروٹون یا دوسرے رنگ سائنس نے کشف کئے ہیں تو سائنس مزید ترقی کر کے بعض مجہول چیزوں کو کشف کر لے گا،اور ممکن ہے کہ ایک روز ایسا آئے کہ اپنے ساز وسامان کے ذریعہ 'عالم ماورائے طبیعت'' کو بھی کشف کر لے!

بی نہیں، اس بات کا کوئی امکان نہیں ہے جیسا کہ ہم نے کہا کہ ''ماورائے طبیعت'' اور ''ماورائے مادہ'' کو مادی وسائل کے ذریعی نہیں سمجھا جاسکتا، اور بیکام مادی اسباب وساز وسامان کے بس کی بات نہیں ہے۔

اخدمت میں پیش کرتے ہیں:

"اوگ جہالت ونادانی کی وادی میں زعر کی بسر کردہ ہیں اور انسان پہنیں جانتا کہ اس کی ہے جسمانی ترکیب اس کو حقائق کی طرف رہنمائی نہیں کر عتی ہے، اور اس کو ہیر حوال بھر ہیں جو کے دور ہے معلا ہیں جو اس اس کی عقل و گرا و علی غور و گری حقائق کی طرف رہنمائی کر سے بین اور اس کے بعد ان چیز وں کو بیان کرنا شروع کرتا ہے جن کوانسانی حواس در کے بین کر کتے ، اور اس کے بعد اس چیز وں کو بیان کرنا شروع کرتا ہے جن کوانسانی حواس در کہ بہتا ہے ۔" البذا تیجہ ہے ، اور اس کے بعد اس کر کتا ہے اور کہ ہیں کہ کہتا ہے ۔" البذا تیجہ ہے ، اور ان کہ اور اس کنس کا بین طبق فیصلہ ہے کہ بہت کی ترکات ، خوا ما احقاقتیں اور دیگر چیز ہیں ایک چیز ہیں ہوں جمن کا حمال میں بہت کی ایک چیز ہیں ہوں جن کو اس کے دور اس کی ایک چیز ہیں ہوں جن کو اس کے دور اس میں کہت ہیں ہور وہ دور کو حقیقت کے بر طاف دکھاتے ہیں ، البذا ہمیں ہیں کہت ہیں ہور وہ دور کی کو حقیقت کے بر طاف دکھاتے ہیں ، ابلز ہمیں ہی پیش کرتے ، ہمیں کہت کی حوال میں جن کو ہم اپنے حوال کے ذریعہ درک کہت کی حوال کو ذریعہ درک کو ہم اپنے حوال کے ذریعہ درک کہت کی حواد وہ درک کہیں کر کتے ، جیسا کو 'جراغیم' کے کہت می حود وہ دور کو کہیں کر کتے ، جیسا کو 'جراغیم' کے کہت کی حود وہ دور کو کہیں کر کتے ، جیسا کو 'جراغیم' کے کہت کی حود وہ دور کو کہیں کر کتے ، جیسا کو 'جراغیم' کے گئی ہیں کہت کی حود وہ دور کو کہت کی مورود ہوں گے ، اور ان جراغیم' کے کئی ہر گیز کے جاروں طرف موجود ہوں گے ، اور ان جراغیم' کے کئی ہر کی کو کھیں نے کہت کی مورود ہوں گے ، اور ان جراغیم' کے کئی ہر گیز کے جاروں طرف موجود ہوں گے ، اور ان جراغیم' کے گئی ہر وہ دور کے انداز کی کو کھیں کو کو کو کو کہ کو کو کھیں کو کو کو کو کو کھیں کے کہ ہر وہ کو کہ کو کو کھیں کو کو کو کو کھیں کو کو کو کو کھیں کے کہ ہر وہ کو کھیں کو کو کو کی کو کھیں کے گئی ہر وہ کو کھیں کے کہ کو کو کو کھیں کو کھیں کو کو کھیں کو کھی کو کھیں ک

نتیجہ بیادا کہ ہمارے بیظ ہری حواس اس بات کی صلاحیت نہیں رکھتے کہ موجودات کی حقیقت اوران کی واقعیت کا سمج پند لگا سکیں بھمل طور پر حقائق کو بیان کرنے والی شئے ہماری عقل اور قلر ہوتی ہے'' ( نقل از علی اطلال المد ہب المادی ، تالیف فرید دجدی ، جلد س مطلب بیہ کے جس طرح بعض چیزوں کے کشف ہونے سے پہلے ان کے بارے میں انکار کرنا جا تزنییں تھا اور ہمیں اس بات کاحق نہیں تھا کہ بیہ کہتے ہوئے انکار کریں کہ فلاں چیز کو چونکہ ہم نہیں و یکھتے؛ جن چیزوں کو دنیاوی ساز وسامان کے ذریعہ درک نہیں کیا جاسکتا ، یاوہ سائنس کے ذریعہ تابت نہیں ہیں لہٰذا ان کا کوئی وجو زنہیں ہے، ای طرح ہے" ماورائے طبیعت" کے بارے میں یہ نظرینہیں وے سکتے کہ اس کا کوئی وجو زنہیں ہے، لہٰذا اس غلط راستہ کو چھوڑ نا ہوگا اور خدا برستوں کے یہ نظرینہیں دے سکتے کہ اس صورت میں واقعی طور یراس کا نتیجہ شبت ہوگا اس کے بعدا پنی رائے کے اظہار کاحق ہوگا اس لئے کہ اس صورت میں واقعی طور یراس کا نتیجہ شبت ہوگا (۱)

<sup>(</sup>۱) آ فریدگار جهان ، آیت الله العظمی مکارم شیرازی کی بحثوں کا مجموعه مضحه ۲۲۸.

### ۴ \_ تو حید ذات ، تو حید صفات ، تو حید افعال اور تو حید عبادت کے کیامعنی ہیں؟

ا\_توحيرذاتي

بہت سے لوگ کہتے ہیں کہتے حید ذات کے معنی یہ ہیں کہ خدا ایک ہے دوخد انہیں ہیں، لیکن یہ معنی ہے ہیں کہ خدا ایک ہے دوخد انہیں ہیں، لیکن یہ معنی ہے جیسا کہ حضرت علی علیہ السلام سے منقول روایت میں بیان ہوا ہے، کیونکہ اس کا مطلب '' واحدِ عددی' ہے ( یعنی دوسر ہے خدا کا تصور کیا جا تا ہے لیکن اس کا وجود خارجی نہیں ہے )، قطعاً پہنظریہ باطل ہے، تو حید ذات کے معنی ہے ہیں کہ خدا ایک ہے اور اس کے دوسر ہے کا تصور بھی نہیں ہے، یا دوسر سے الفاظ میں کہا جائے کہ '' خدا کے لئے کوئی شبیہ دنظیر اور ما نزنہیں ہے' نہ کوئی چیز سے مشابہ، کیونکہ ایک لامحد ودو بیکر ان کا ال وجود کے یہی صفات ہوتے ہیں۔

ای وجہ سے ایک حدیث میں بیان ہوا ہے کہ حضرت امام صادق علید السلام نے اپنے ایک صحابی سے بی چھا: "أی شعبیء الله أخبَر" (الله اكبرك كيام عني بير؟)

تواس نے عرض کی:"اللہ اکبر من کل شیء" اللہ تمام چیزوں سے بڑا ہے۔ امام علیدالسلام نے قرمایا:"فَکَانَ ثمَّ شیءِ فیکونُ اُکبرُ مِنْهُ" کیا کوئی چیز (اس کے مقابلہ میں) موجود ہے جس سے خدا بڑا ہو،؟

صحابی نے عرض کیا: 'فهما هو "؟ آپ خود بی فرمائیں الله اکبری تفسیر کیا ہے؟

توامام على السلام نے فرمایا: "الله أكبر من أنْ يُوصف" خدااس سے كہيں بلندوبالا ہے كماس كى توصيف كى جائے۔(1)

#### ٢\_توحيرصفاتي

جسودت ہم ہے کہتے ہیں کہ تو حید کی ایک تئم'' تو حید صفاتی'' ہے تو اس کا مطلب ہے ہوتا ہے کہ اگر ایک طرف خداوند عالم جس طرح اپنی ذات میں از لی اور ابدی ہے ای طرح اپنے صفات :علم وقد رت وغیرہ میں بھی از لی وابدی ہے ، تو دوسری طرف سے کہ بیصفات زائد برذات نہیں ہیں لیعنی اس کی ذات پر عارض نہیں جیں بلکہ بیصفات ؛ عین ذات ہیں ۔

نیز بیکهاس کے صفات ایک دوسرے سے جدانہیں ہیں یعنی اس کاعلم اوراس کی قدرت ایک ہی ہیں،اور دونوں اس کی عین ذات ہیں!۔

حریدوضاحت: جب ہم اپ آپ کوہ کھتے ہیں کہ شروع شروع میں ہمارے یہاں بہت
سے صفات نہیں تھے، پیدائش کے وقت نظم تھا اور ضطافت، لیکن آ ہستہ آ ہستہ بیصفات ہمارے
یہاں پیدا ہوتے گئے، ای وجہ سے کہتے ہیں کہ بیصفات ہمارے لئے زائد ہر ذات ہیں، لہذا ممکن
ہے کہ ایک روز ہمارا وجود ہولیکن ہماراعلم وطافت ختم ہوجائے، نیز ہم اس بات کو واضح طور پر دیکھتے
ہیں کہ ہماراعلم اور ہماری قدرت ہم سے جدا اور الگ ہیں، طاقت ہمارے جسم میں اورعلم ہماری روح
میں فتش ہے!

لیکن خداوندعالم کے یہاں پر تصور نہیں پایا جاتا، بلکہ اس کی تمام ذات علم ہے، اس کی تمام ذات قدرت ہے اور بیرتمام چیزیں ایک ہی ہیں، البتۃ اس بات کی تصدیق کرتے ہیں کہ ان معنی و مفہوم کی تصدیق کرناتھوڑا پیچیدہ اور غیر مانوس ہے کیونکہ بیصفات ہمارے یہاں نہیں پائے جاتے،

<sup>(</sup>١) "معانى الاخبار", صدوقٌ م شحداا، حديث ا.

# صرف عقل ومنطق اوردقیق استدلال کے ذریعہ بی ان صفات کو سمجھا جا سکتا ہے۔ (۱) **۳ ـ تو حیرافعالی**

یعنی دنیا میں ہر موجود، اور ہر فعل خداوند عالم کی ذات پاک کی طرف بلٹتا ہے، وہی مسبب الاسباب ہے، تمام علتوں کی علت اس کی ذات اقدس ہے، یہاں تک کہ جن افعال کوہم انجام دیتے ہیں ایک طرح سے وہ بھی اس کی طرف بلٹتے ہیں، اس نے ہمیں قدرت، اختیار اور ارادہ دیا ہے، لہذا ایک لحاظ سے ہم اپنے افعال کے فاعل اور ان کے ذمہ دار ہیں ، اور ایک لحاظ سے ان کا فاعل خداوند عالم ہے، کیونکہ جو پھی ہمارے پاس ہے وہ سب اس کی طرف بلٹتا ہے۔ "الا مسؤ شو فسی الوجو د الا اللہ" (وجود میں سوا کے اللہ کوئی مور نہیں ہے)

#### الرعبادت مل توحيد

یعنی صرف ای کی عبادت کی جائے اور اس کے علاوہ کوئی عبادت کا اہل اور سز اوار نہیں ہے،
کیونکہ عبادت اس کی ہونی جائے کہ جو کمالِ مطلق اور مطلق کمال ہو، جوسب سے بے نیاز ہو، جوتمام
نعمتوں کا عطا کرنے والا ہو، جوتمام موجودات کا خلق کرنے والا ہوم اور پیر صفات ذات اقدس الہی
کے علاوہ کی غیر میں نہیں ہیں۔

عبادت کا اصلی مقصد کمالِ مطلق اور لامتنا ہی وجود کی بارگاہ میں قرب حاصل کرنا ہے، تا کہ اس کے صفات کمال و جمال کاعکس انسان کی روح پر پڑے، جس کے نتیجہ میں انسان ہوا ہوں سے دور کی اختیار کرے اور اپنے نفس کے تزکیہ اور پاکیزگی کے لئے سعی وکوشش کرے۔

عبادت کابیر بدف اور مقصد صرف "الله تعالیٰ" کی عبادت میں موجود ہے اور اس کے علاوہ کسی غیر کی عبادت میں نہیں پایا جاتا چونکہ صرف وہی کمال مطلق ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) تغییر نمونه، جلد ۲۷ ، صفحه ۴۷۷. (۲) تغییر پیام قرآن ، جلد ۳ ، صفحه ۲۵.

### ۵\_دین کس طرح فطری ہے؟

فطرت کا مطلب میہ کہ انسان بعض حقائق کو بغیر کی استدلال اور برہان کے حاصل کر لیتا ہے، (چاہے وہ بیچیدہ اور مشکل استدلال ہواور چاہے واضح اور روثن استدلال ہوں) اور وہ حقائق اس پر واضح وروثن ہوتے ہیں ان کو وہ قبول کر لیتا ہے، مثلاً انسان کی خوبصورت اور خوشبودار پھول کو دیکھتا ہے تو اس کی ''خوبصورتی '' کا اعتراف کرتا ہے اور اس اعتراف کے سلسلہ میں کی بھی استدلال کی ضرورت نہیں ہوتی ، انسان اس موقع پر گھتا ہے کہ بید بات ظاہر ہے کہ خوبصورت ہے، اس میں کہ دیل کی ضرورت نہیں ہوتی ، انسان اس موقع پر گھتا ہے کہ بید بات ظاہر ہے کہ خوبصورت ہے، اس

خداکی شاخت اور معرفت کے سلسلہ میں بھی فطرت کا کروار یہی ہے جس وقت انسان اپنے دل وجان میں جھانگنا ہے تو اس کو''نورجن'' دکھائی دیتا ہے، اس کے دل کو ایک آ واز سنائی دیتا ہے، اس کے دل کو ایک آ واز سنائی دیتی ہے جو اس کو اس دنیا کے خالق اور صاحب علم وقدرت کی طرف دعوت دیتی ہے، اس مبداء کی طرف بلاتی ہے جو'' کمالِ مطلق' اور' معطلق کمال'' ہے، اور اس درک اور احساس کے لئے ای خوبصورت بھول کی طرح کی دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔

#### خدار ایمان کے فطری ہونے پر ذیرہ جوت:

سوال جمکن ہے وئی کے: بیصرف دعویٰ ہے، اور خداشناس کےسلسلہ میں اس طرح کی

فطرت کو ثابت کرنے کے لئے کوئی راستہ نہیں، کیونکہ میں تو اس طرح کا دعویٰ کرسکتا ہوں کہ میرے دل و جان میں اس طرح کا احساس پایا جاتا ہے، لیکن اگر کوئی اس بات کوقبول نہ کرے تو اس کو کس طرح قانع کرسکتا ہوں؟

جواب: ہمارے پاس بہت سے ایسے شواہد موجود ہیں جن کے ذریعی تو حید خدا کو فطری طور پر ٹابت کیا جا سکتا ہے اور بیشواہدا نکار کرنے والوں کا منہ تو ڑجواب بھی ہیں چنا نچہ ان قرائن کو پانچ حصوں میں تقنیم کیا جا سکتا ہے:

ا\_تاريخي ها كن

ان تاریخی حقائق کے سلسلیاں دنیا کے قدیم ترین مورخین نے جو تحقیق اورجبچو کی ہے،اس سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی بھی قوم وملت میں کوئی دین بیس تھا؟ بلکہ ہرانسان اپنے لحاظ سے عالم ہستی کے مبداعلم وقدرت کا معتقد تھا اوراس پرائیان رکھی تھا اوراس کی عبادت کیا کرتا تھا،اگریہ مان لیس کے مبداعلم وقدرت کا معتقد تھا اوراس پرائیان رکھی تھا اوراس کی عبادت کیا کرتا تھا،اگریہ مان لیس کہ اس سلسلہ بیس بعض اقوام متنی تھیں تو اس سے کوئی نقصان نہیں پہنچتا ( کیونکہ ہر عام کے لئے ناور مقامات براستنا ہوتا ہے)

"ویل ڈورانٹ" مغربی مشہور مورخ اپنی کتاب" تاریخ ترن کیں ہے دین کے بعض مقامات ذکر کرنے کے بعداس بات کا اعتراف کرتے ہوئے کہتا ہے:"ہمارے ذکر شدہ مطالب کے باوجود" ہے دین 'بہت ہی کم حالات میں رہی ہے، اور بیقد یم عقیدہ کددین ایک ایسا سلسلہ ہے جس میں تقریباً بھی افرادشامل رہے ہیں، یہ بات حقیقت پر پنی ہے، یہ بات ایک فلسفی کی نظر میں بنیادی تاریخی اور علم نفیات میں شار ہوتی ہے، وہ اس بات پر قالع نہیں ہوتا کہ تمام ادیان میں باطل و بیہودہ مطالب تھے بلکہ وہ اس بات پر قالد میم الایام سے ہمیشہ تاریخ میں موجود رہائے" (ا)

<sup>(</sup>۱) "تاريخ تدن،ول دُورانث'،جلدادل،صخيه۸۵ و۸۹.

یمی مؤلف ایک دوسری جگہ اس سلسلہ میں اس طرح لکھتا ہے: ''اس پر ہیزگاری کا منبع و مرکز کہاں قرار پاتا ہے جو کسی بھی دجہ سے انسان کے دل میں ختم ہونے والی نہیں ہے''(۱) ''ویل ڈورانٹ''اپنی دوسری کتاب'' درسہای تاریخ'' میں ایسے الفاظ میں بیان کرتا ہے جن مے معلوم ہوتا ہے کہ غیظ وخضب اور تاراحتی کی حالت میں کہتا ہے کہ'' دین کی سوجا نیں ہوتی ہیں اگراس کوایک مرتبہ مار دیا جائے تو دوبارہ زندہ ہوجا تا ہے!''(۲)

اگرخدااور ندب کاعقیده، عادت، تقلید، تلقین یا دوسرول کی تبلیغ کا پہلور کھتا ہوتا تو بیمکن نہیں تھااس طرح عالم طور پر پایا جا تا اور ہمیشہ تاریخ میں موجو در ہتا، لہذا ہیے بہترین دلیل ہے کہ دین فطری ہے۔

#### ٢\_ المرتديه كي والم

وہ آ ثار اور علامتیں جو ماقبل ٹاری کی کھنے کے فن اختراع سے پہلے اور لوگوں کے حالات زندگی تحریر کرنے سے پہلے) میں ایسے آ ثار و نشانیاں لئی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ گزشتہ مختلف قومیں این ایس این جائے گاظ سے دین و فد ہب رکھتی تھیں، '' خدا'' اور مرنے کے بعد'' معاد'' پرعقیدہ رکھتی تھی، کیونکہ ان کی من پیند چیزیں مرنے کے بعد ان کے ساتھ وڈن کی تئی ہیں تا کہ وہ مرنے کے بعد والی زندگی میں ان سے کام لے سیس! مردوں کے جسموں کو گلنے اور سرئرنے سے بچانے کے لئے ''مومیائی'' کرنا ، یا'' اہرام مصر'' جسے مقبر سے بنانا تا کہ طولانی مدت کے بعد بھی باتی رہیں سے تمام چیزیں اس بات کی شاہد ہیں کہ ماضی میں زندگی ہر کرنے والے افراد بھی خدا اور قیامت پر ایمان

<sup>(</sup>۱) " تاریخ تیرن ،ویل ژورانث ' بجلدادل ، سلحه ۸۵ و ۸۹.

<sup>(</sup>٢) "فطرت"شهيدمطهري بسفية ١٥١.

اگرچہ ان کاموں ہے ہمیں پتہ چاتا ہے کہ ان کے یہاں فرہبی عقائد میں بہت سے خرافات بھی پائے جاتے تھے، لیکن میاس بات کی دلیل ہے کہ اصلی مسئلہ یعنی فرہبی ایمان ماقبل تاریخ سے پہلے موجود تھا جس کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔

#### ٣- ماهرين نفسيات كي هفيق اوران كالكشافات:

انسانی روح کے مختلف پہلوؤں اوراس کی اصلی خواہشات پرریسرچ بھی اس بات کی واضح رکیل ہے کہ مذہبی اعتقاداوردین ایک فطری مسئلہ ہے۔

چارمشہورومعروف احساس (یا چار بلندخواہشات) اور انسانی روح کے بارے میں نفسیاتی ماہرین نے جوچار پہلوبیان کئے ہیں: (اےس دانائی، ۲۔س زیبائی، ۳۔س نیکی، ۲۔س نیہی،) ان مطالب پرواضح وروشن دلیلیں ہیں۔(۱)

انسان کی حس مذہبی یاروح انسان کا چوتھا پہلو، حس کو بھی '' کمال مطلق کالگاؤ''یا''دینی اور اللی لگاؤ''کہاجا تا ہے بیدوہی حس اور طاقت ہے جوانسان کو ندہب کی طرف دعوت دیتی ہے، اور بغیر کسی خاص دلیل کے خدا پر ایمان لیے آتی ہے، البتہ ممکن ہے کہاں مذہبی ایمان میں بہت سے خرافات پائے جاتے ہوں، جس کا نتیجہ بھی بت پرتی ، یا سورج پرتی کی شکل میں دکھائی دے، لیکن ہماری گفتگواصلی سرچشمہ کے بارے میں ہے۔

#### ٣ ـ ند ب مخالف يرو پيکند كانا كام بوجانا

جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ چند آخری صدیوں میں خصوصاً یورپ میں دین مخالف پروپیگنڈے بہت زیادہ ہوئے ہیں جوابھی تک وسیع اور ہمہ گیروسائل کے لخاظ سے بےنظیر ہیں۔ سب سے پہلے یورپ کی علمی تحریک (رنسانس) کے زمانہ سے جب علمی اور سیاسی محاشرہ

<sup>(</sup>۱) "حسنة بي يابعد چهارم روح انساني" يين كونائم"كم مقالد كاطرف رجوع فرمائين، (ترجمه مبتدس مياني)

گرجاگھر کی حکومت کے دباؤسے آزاد ہوا تو اس وقت اس قدر دین کے خلاف پروپیگنڈہ ہواجس
سے الحادی نظریہ یورپ میں وجود میں آیا ہے اور ہرجگہ پھیل گیا (البتہ بیخالفت عیسائی نمہب کے
خلاف ہوئی چونکہ یہی دین وہاں پر دائج تھا) اس سلسلہ میں فلاسفہ اور سائنس کے ماہرین سے مد لی
گئی تاکہ فرجی بنیا دکو کھو کھلا کر دیا جائے یہاں تک کہ گرجا گھر کی رونق جاتی رہی ، اور یور پی فہبی
علا گوششین ہوگے ، بہن نہیں بلکہ خدا ، مجرہ ، آسانی کتاب اور روز قیامت پر ایمان کا شارخرافات
میں کیا جائے لگا، اور بشریت کے چارز مانہ والا فرضیہ (قصہ و کہانی کا زمانہ ، فدہب کا زمانہ ، فلسفہ کا
زمانہ اور علم کا زمانہ کی جوگ کے بیات کے بیات کے بیات کے اس جو اور کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کیا جو بیات کی بیات کے بیات کے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے بیات کی بیات کیاتے گئا اور بیات کی بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کی بیات کے بیات کیاتے گئا کرنا نے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کو بیاتے گئا کرنا نے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے بیات کے بیات کے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے بیات کیاتے کا بیات کی بیات کے بیات کی بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کی بیات کے بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کی بیات کی بیات کی بیات کی بیات کے بیات کی بیات کی بیات کی بیات کے بیات کی بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کی بیات کی بیات کی بیات کی بیات کی بیات کی بیات کے بیات کی بیات کے بیات کے

عجیب بات توبیہ بے کہ آئی کل کی معاشرہ شنائ کی کتابوں میں جو کہ ای زمانہ کی ترقی یافتہ کتابیں ہیں جو کہ ای زمانہ کی ترقی یافتہ کتابیں ہیں اس فارمولہ کو ایک اصل کے عنوان سے فرض کیا گیا ہے کہ مذہب کا ایک طبیعی سبب ہے چاہے وہ سبب''جہ ل''ہویا''خوف''یا ''ارچہ اس کے فطریہ میں اختلاف بایا جا تا ہے!!۔

یہ بات اپنی جگد سلم ہے کہ اس وقت رائے مذہب یعنی گرجا گھرنے ایک طویل مدت تک
اپنے ظلم وستم اور عالمی پیانہ پرلوگوں کے ساتھ ہے رحمانہ سلوک کیا اور خاص کر سائنسدانوں پر بہت
زیادہ تختیاں کیس نیز اپنے لئے بہت زیادہ مرفداور آ رام طلب اور دکھاوے کی زندگی کے قائل ہوئے
اور غریب لوگوں کو بالکل بھول گئے لہٰذا آخیس اپنے انگال کی سزا تو بھگتنا ہی تھی ایکن مشکل میہ کہ میہ
صرف پاپ اور گرجا کا مسئلہ نہ تھا بلکہ دنیا بھر کے تمام مذاہب کی بات تھی۔

کیونسٹوں نے ند بہ کومٹانے کے لئے اپنی پوری طاقت صرف کردی اور تمام تر تبلیغاتی وسائل اور فلسفی نظریات کو لے کرمیدان میں آئے اور اس پروپیگنڈہ کی بھر پورکوشش کی کہ وہ نہ جب

#### معاشره كے لئے"افيون" إ

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ دین کی اس شدید خالفت کے باوجود وہ لوگوں کے دلوں سے ندہب
کی اصل کونہیں مٹاسکے، اور ندہجی جوش و ولولہ کو نابود نہ کر سکے، اس طرح سے کہ آج ہم خود اپنی
آئکھوں سے دیکھتے ہیں کہ فدہجی احساسات پر پھر سے نکھار آ رہاہے، یہاں تک کہ خود کیونسٹ مما لک
میں بڑی تیزی سے فدہب کی با تیں ہور ہی ہیں، اور میڈیا کی ہر خبر میں ان مما لک کے حکام کی پریشانی
کو بیان کیا جا رہا ہے کہ وہاں پر غذہب خصوصاً اسلام کی طرف لوگوں کا رجحان روز برور بردھتا جارہا
ہے، یہاں تک کہ خود کمیونسٹ مما لک میں کہ جہاں ابھی تک فدہب خالف طافتیں بیہودہ کوشش جاری
رکھے ہوئے ہیں، وہاں پر بھی غذہ ہب چھیاتا ہوانظر آتا ہے۔

ان مسائل کے پیش نظریہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مذہب کا سرچشہ خود انسان کی " "فطرت" ہے، لہذاوہ شدید مخالفت کے باوجود بھی اپن مخاطت کرنے پر قاور ہے، اورا گراییا نہ ہوتا تو مذہب بھی کامٹ گیا ہوتا۔

#### ۵\_زعر کی مشکلات می داتی تجربات:

بہت ہے لوگوں نے اپنی زندگی میں اس بات کا تجربہ کیا ہے کہ جس وقت بہت زیادہ مشکلات کا سامنا ہوتا ہے اور بلاؤں اور مصیبتوں کا طوفان آتا ہے جہاں پر ظاہری اسباب دم تو ڈویتے ہیں، اور انسان کی گردن تک چھری پہنچ جاتی ہے، تو اس طوفانی موقع پر اس کے دل کی گہرائیوں سے ایک امید پیدا ہوتی ہے اور انسان اس مبدا کی طرف متوجہ ہوتا ہے جو اس کی تمام مشکلات کو دور کرسکتا ہے، لہذا انسان اس سے لولگا تا ہے اور ای سے مدد مانگتا ہے، یہاں تک کہ معمولی افراد جو عام حالات میں دینی رجحان ٹہیں رکھتے وہ بھی اس مسئلہ سے الگ نہیں ہیں بلکہ وہ بھی شدید مشکلات یا لاعلاج بیاری کے وقت اس طرح کا روحانی نظر بیر کھتے ہیں۔

قار نمین کرام! یہ میتمام چیزیں اس حقیقت پرواضح شاہد ہیں کددین ایک فطری شئے ہے ، چنانچی قرآن مجید نے اس سلسلہ میں بہت پہلے ہی خبر دی ہے ،

جی ہاں انسان اپنے دل کی گہرائیوں سے اپنے اندرائیک آ وازکوسنتا ہے جومجت اور بیار سے لبریز ہوتی ہے اور وہ متحکم وواضح ہوتی ہے اور اس کو ایک عظیم حقیقت یعنی عالم وقادر کی طرف وعوت ویتی ہے جس کانام' اللہ''یا'' خدا'' ہے جمکن ہے کوئی شخص دوسرے نام سے پکارے، نام سے کوئی بحث نہیں ہے، بلکداس حقیقت پرایمان کا مسئلہ ہے۔

مفكر شعراء كرام في بعى است ولجب اوربهترين اشعاريس اسمطلب كوبيان كياب:

شورش عشق تو در هیچ سری نیست که نیست! منظر روی تو زیب نظری نیست که نیست! نه همین از غم تو سیسه ما صد چاک است داغ تو لاله صفت، بر جگری نیست که نیست

ایک دوسراشاعرکہتاہے:

در انسدرون مسن خست دل نسدانسم کیسست؟ کسه مسن خسموشسم و او در فغان و در غوغاست "«مین نہیں جانتا کہ میرے خسته دل میں کون ہے کہ میں تو خاموش ہوں کیکن وہ نالہ وقریاد کررہاہے''۔

#### ٧ \_ فرون كا كوابى

''معرفت خدا'' کے مسلم کا فطری ہونا کوئی ایسا مسلم نہیں ہے کہ جس کے بارے میں صرف قرآن واحادیث نے بیان کیا ہو، بلکہ غیر مسلم فلاسفہ، دانشوروں اور تکتہ فہم شعرا کی گفتگو ہے بھی سے

مئله واضح ہے۔

#### چنونمونے:

اسلله میں ایک عقیدہ اور ندہب پایاجا تا ہے ... اور میں اس کانام ''ندہب کی ضرورت کا احساس' رکھتا لوگوں میں ایک عقیدہ اور ندہب پایاجا تا ہے ... اور میں اس کانام ''ندہب کی ضرورت کا احساس' رکھتا ہوں ... چنانچہ انسان دنیوی چیزوں کے علاوہ جن چیزوں کا احساس کرتا ہے اس ندہب کے تحت انسان تمام اہداف اور عظمت وجلال کو حقیر سمجھتا ہے ، وہ اپنے وجود کو ایک قید خانہ سمجھتا ہے ، گویا اپنے بدن کے پنجرے سے پرواز کرنا چاہتا ہے اور تمام ہستی کو ایک حقیقت کی شکل میں حاصل کرنا چاہتا ہے۔ (۱)

اس طرح مشہورومعروف دانشورو پاسکال " کہتاہے:

" ول کے اندرا یے دلائل ہوتے ہیں جن تک عقل نہیں پینے عمق"! (۲)

"ویلیم جیمز" کہتا ہے: "میں اس بات کوانچھی طری بانتا ہوں کہ مذہبی زندگی کا سرچشہ " دل" ہے، اور اس بات کوبھی قبول کرتا ہوں کو لسفی فارمولے اور دستور العمل اس ترجمہ شدہ مطلب کی طرح ہیں جس کی اصلی عبارت کسی دوسری زبان میں ہو"۔ (۳)

"ماکس مولا" کہتا ہے: "ہمارے ہزرگ اس وقت خدا کی بارگاہ میں سر جھ کاتے تھے کہ اس وقت خدا کا نام بھی نہیں رکھا گیا تھا۔ (م)

<sup>(</sup>١) " دنیانی که من می پینم" (باتلخیص) صفحه ۵۳.

<sup>(</sup>٢) "مير حكمت دراروپا"، جلدا م صفي ١٠٠

<sup>(</sup>٣) "سير حكمت درارويا"، جلدا بصفحه ٣٢١.

<sup>(</sup>٣) مقدمهُ نيايش صغيا٣.

مائس ایک دوسری جگدا ہے عقیدہ کا اظہار کرتے ہوئے کہتا ہے:'' اس نظریہ کے برخلاف، جس میں کہا جاتا ہے کدوین پہلے سورج چاند وغیرہ اور بت پری سے شروع ہوا ہے اس کے بعد خدائے واحد کی پرستش تک پہنچا ہے، آٹار قدیمہ کے ماہرین نے اس بات کوٹا بت کیا ہے کہ خدا پری سب سے قدیم وین ہے''۔(1)

مشهورومعروف مورخ " بلوتارك" كلهتاب:

''اگرآپ دنیا پرایک نظر ڈالیس تو بہت ی الیی جگد دیکھیں گے جہاں پرندکوئی آبادی ہے نظم وصنعت اور نہا ہے وحکومت ،کین کوئی جگدایی نہیں ملے گی جہاں پر'' خدا' نہ ہو'!(۲)

''ساموئیل کفیگ کی گیا ہے' کی کتاب ''جامعہ شنائ' میں کہتا ہے: '' ونیا میں تمام انسانی جماعتوں کا کوئی نہ کوئی نہ ہب تھا، اگر کے میاحوں اور پہلے (عیسائی) مبلغین نے بعض گروہوں کا نام ایا ہے جن کا کوئی نہ ہب نہیں تھا، کین بعد میں معلوم یہ ہواہے کہ اس کی رپورٹ کا کوئی حوالہ نہیں ہے، اوران کا یہ فیصلہ صرف اس وجہ سے تھا کہ ان کے گمان کے مطابق ان کا غہر ہب بھی ہماری طرح کا کوئی

قار ئین کرام!] ہم اپنی بحث کومشہور ومعروف دور حاضر کے مورخ ''ویل ڈورانٹ'' کی گفتگو پرختم کرتے ہیں، وہ کہتا ہے:

'''اگرہم ندہب کے سرچشمہ کو ماقبل تاریخ تصور نہ کریں تو پھر مذہب کو صحیح طور پڑہیں پیچان کتے''۔(۴)(۵)

ندب بوناجا بين قا"-(٣)

<sup>(</sup>٢)مقدمه نيايش صفحا٣.

<sup>(</sup>٣) تاريخ تدن، جلداول منخه ٨٨.

<sup>(</sup>۱) "فطرت"شهيدمطهري صغيراا.

<sup>(</sup>۳)" جامعه ثنای ساموتیل کذیک" صفحه ۱۹۱.

<sup>(</sup>۵) تغییر پیام قرآن،جلد ۳، صفحهٔ ۱۳.

### ٧ -خداك "سميع" اور "بصير" بونے كاكيامطلب ہے؟

تمام اسلامی علااور دانشوروں نے خداوندعالم کوسمیج وبصیر ما ناہے، کیونکہ بید دونوں صفات قرآن مجید میں بار ہابیان ہوئی بین والبیته اس سلسلہ میں اختلاف نظریا پیاجا تاہے:

چنانچ محققین کااس بات پرعقیدہ ہے کہ خدا کے سیج وبصیر ہونے کا مطلب اس کے علاوہ کچھ اور نہیں ہے کہ خداوند عالم'' آواز' اور' لیعنی دکھائی ویٹے والی چیزوں'' کی نبست علم وآگاہی رکھتا ہے، اگر چہ بید دونوں الفاظ سننے اور دیکھنے کے معنی میں وضع ہو گئے جن کے لئے ہمیشہ'' کان' اور ''آ نکھ' ضروری ہوتے ہیں، لیکن جب بیالفاظ خدا کے بارے میں استعمال ہوں تو پھر جسمانی آلات واعضا کے تصورے خالی ہوتے ہیں، چونکہ ذات خداجیم وجسمانیات سے پاک دیا کہزوہ ہے۔ اور معنی محان کے تعدد میں اور معنی محان کی نہیں میں محان اگر اس کے معند حققۃ میں معنی محان کی ہوئے کہ اور معنی محان کی تعدد میں اور معنی محان کی ہوئے کا اس کے معند حققۃ میں معنی محان کی ہوئے کے اور معنی محان کی ہوئے کے انہوں کے معند حققۃ میں معنی محان کی ہوئے کے انہوں کی ہوئے کی معند حققۃ میں معنی محان کی ہوئے کے انہوں کی ہوئے کہ معنی محان کی ہوئے کے انہوں کی ہوئے کی ہوئے کہ معند حققۃ میں معنی محان کی ہوئے کی ہوئے کی ہوئے کے انہوں کی ہوئے کہ کہ معند حققۃ میں کی ہوئے ک

اور به معنی مجازی نہیں ہے، اوراگراس کو مجاز کہیں بھی تو بیر بجاز مافوق حقیقت ( یعنی معنی حقیق سے بالاتر) ہے کیونکہ خدا آ واز اور مناظر پراس طرح احاطہ رکھتا ہے اور بیر چیزیں اس کے پاس اس طرح حاضر بیں کہ جرآ تکھ کان سے بالاتر ہے، لہذا دعاؤں میں خداوند عالم کو "آمسہ عُ السّامِعِین" (سب سے زیادہ سننے والا) اور "أبصر الناظرین" (سب سے زیادہ د کیمنے والے) کے عنوان سے یا دکیا گیا ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) ماهرجب مين برروز يرهى جائے والى دعائي واروبوا ب: "يااسمع السامعين و ابصر الناظوين و امسوع المحاسبين" (اسب سن ياده منف والے اورسب سن ياده و يكھنے والے اورسب سن ياده جلدى حماب كرتے والے!)

لیکن بعض قدیم متکلمین کاعقیدہ تھا کہ خدا کے ''سیخ'' اور''بھیر'' ہونے کا مطلب صفت ''علم'' کے علاوہ ہے، بیلوگ مجبور ہیں کہ صفات''سیخ'' اور''بھیر'' کوزائد برذات مانیں ، اور صفات ازلی متعدد ہوجائیں جو ایک طرح کا شرک ہے، وگر نہ خداوند عالم کا ''سیخ'' اور''بھیر'' ہونائی جانے والی آ وازوں اور مناظر کے علم کے علاوہ پچھیں ہے۔(1)

کتاب ''بحار الانوار'' میں حضرت امام صادق علیہ السلام سے روایت بیان ہوئی ہے کہ
ایک شخص امام علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی: آپ کے مجبوں میں سے ایک شخص کا کہنا
ہے: خداوند عالم کا لی کے ذریعہ میں ہے اور آ تھوں کے ذریعہ بصیر ہے! اور علم کی وجہ سے عالم ہے!
(یعنی خداکی صفات زائد برفات ہیں) اور قاور ہے اپنی قدرت کی وجہ سے (یعنی اس کے صفات زائد برفات ہیں)

ا مام عليه السلام نے ناراض مولائي و آن الله تبارک و تعالى ذات علامة سميعة مشرک، و لَيْسَ مِنْ و لايتنا على شيء ؛ إن الله تبارک و تعالى ذات علامة سميعة بصيرة قادرة "(۲) (۳)

''جو شخص سے کے اور اس پر عقیدہ رکھے تو ایسا شخص مشرک ہے، اور ہماری ولایت سے دور ہے، خداو تدعالم کی ذات مین عالم ، مین سمیج ، اور مین بصیر و قادر ہے (اور پیر صفات اس کی ذات پر زائد ٹیس ہیں )''۔

<sup>(</sup>۱) اشاعرہ خداوئد عالم کی سات صفات (علم، قدرت، ارادہ، تھے، بھر، حیات ادر تکلم) کوقد یم ادرز اند برؤات جانتے ہیں، جن میں بے بعض افراد خداوند عالم کی ذات اور سات صفات کے قد ماء ثمانیہ ( یعنی آٹھ از لی وجود ) کہتے ہیں جبکہ ہماری نظر میں بیعقیدہ باطل اور شرک ہے [ کیونکہ اس صورت میں تعدد الدلازم آتا ہے۔ ]

<sup>(</sup>۴) بحارالانوار، جلد ۴ مسخد ۲۳.

<sup>(</sup>٣) تفيريام قرآن، جلد ٢ م صفحة ١١١.

### ک۔صفات جمال وجلال سے کیا مراد ہے؟

خداوندعالم کی صفات کومعمولاً دوحصوں میں تقسیم کیا جاتا ہے۔

"صفات ذات "اور مفات فعل" ـ

اس کے بعد صفات ذات کو بھی و حصوں میں تقتیم کیا ہے:''صفاتِ جمال''اور''صفاتِ جلال''۔

"صفات جمال" ہے وہ صفات مراد ہیں جو خداوندعالم کے لئے ثابت ہیں جیسے علم، قدرت، ازلیت، ابدیت، لہذا ان صفات کو"صفات ثبوتیہ" کہاجاتا ہے، اور" صفات جلال" ہے مراد وہ صفات ہیں جیسے جہل، بجز، جسم وغیرہ لہذا ال صفات کو" صفات سلیہ " کہاجاتا ہے، اور بید دونوں صفات خداوند عالم کی" صفات ذات" ہیں، اور اس کے افعال سے قطع نظر قابل درک ہیں۔

"صفات فعل" ہے مرادوہ صفات ہیں جوخداوند عالم کے افعال ہے متعلق ہوتی ہیں، یعنی جب تک خداوند عالم اس فعل کو انجام ندد ہے تو اس صفت کا اس پراطلاق نہیں ہوتا، جب وہ فعل انجام دیتا ہے تو اس صفت ہے متصف ہوتا ہے جیسے "خالق" "" (رازق" اور "می "" "دممیت" (یعنی خلق کرنے والا ) دیتا ہے والا ) در نے والا ) در نے والا ) در نے والا )

جم ایک بار پھراس بات کی تا کید کرتے ہیں کہ خداو عدمالم کی "صفات ذات" اور"صفات

فعل 'لا محدود ہیں ، کیونکہ شداس کے کمالات ختم ہوئے والے ہیں اور نداس کے افعال و مصنوعات ،
لیکن پھر بھی ان میں ہے بعض صفات دوسری صفات کی اصل اور سرچشمہ شار ہوتی ہیں ، نیز وہ ان کی شاخیں شار کی جاتی ہے کہ خداوند عالم کی درج ذیل شاخیں شار کی جاتی ہے کہ خداوند عالم کی درج ذیل پانچ صفات خداوند عالم کی ذات اقدس کے تمام اساوصفات کے لئے اصل وسرچشمہ ہیں اور باقی ان کی شاخیں ہیں :

وحدانيت علم، قدرت ، ازليت اورابديت ـ (۱)

(۱) تنبيريهام قرآن، جلد ۴، صفحه ۵۹.

# ٨ \_ خداوندعالم كاراده كى حقيقت كيابي؟

اس بات میں کوئی شک نہیں ہے کہ ارادہ جن معنی میں انسان کے بارے میں استعال ہوتا ہےان معنی میں خداوند عالم کے لکتے استعال نہیں ہوتا ہے۔

کیونکہ انسان پہلے کی چیز کا تصور کرتا ہے، (مثلاً پانی پینا) پھراس کے فوائد کے بارے میں سوچنا ہے، اور جس سوچنا ہے، اور جس اور اس کے فائدہ کی تصدیق کے بعدان کام کو انجام دینے کا شوق بیدا ہوتا ہے، اور جس وقت انسان کا شوق آخری درجہ پر پہنچ جاتا ہے تو اعضا کے لئے تھم صادر ہوتا ہے اور انسان اس کام کو شروع کر دیتا ہے۔ (۱)

لیکن ہم جانتے ہیں کہ بیتمام چیزیں (تصور،تقیدیق،شوق، تھم بفتی اوراعضا کی حرکت) خداوندعالم کے سلسلہ بیس بے معنی ہیں، کیونکہ بیتمام چیزیں حادث ہیں، پس خدا کے ارادہ کا کیا مفہوم ہے؟۔

اس سلسلہ میں علم عقائد اور اسلامی علما و فلاسفہ نے ایک ابیا مفہوم بیان کیا ہے کہ'' بسیط'' ہونے کے ساتھ ساتھ خدامیں کسی بھی طرح کی کوئی تبدیلی و تغیر نہیں ہوتا۔

<sup>(1)</sup> بعض فلاسفہ، ارادہ کووہی' مشوقِ مؤکر'' کا نام دیتے ہیں، جبکہ بعض دوسرے فلاسفہ' مشوق سؤ کر'' کے علاوہ ننس کے ایک فعل اور حرکت کے بھی قائل ہیں، اور ارادہ کووہ می انسانی فعل شار کرتے ہیں، (غور بیجیئے)

ان حضرات کا کہنا ہے کہ خداوند عالم کاارادہ دوطرح کا ہوتا ہے: ا۔ذاتی ارادہ۔ ۲ فعلی ارادہ۔

ا۔'' ڈواتی ارادہ'' کا مطلب سے کہ وہ دنیا و مافیجا کے بہترین نظام اور نظام خلقت کا علم رکھتا ہے اوراحکام شرعی میں بندوں کے خیر وصلاح کاعلم رکھتا ہے۔

وہ جانتا ہے کہ اس کا تنات کا بہترین نظام کیا ہے، اور کس علاقہ میں کیا چیز پیدا ہونی جائے۔ یہ دعلم افغان کے کہ اس کا تنات کا بہترین نظام کیا ہے، اور کس علاقہ میں کیا چیز پیدا ہونی چاہئے۔ یہ دعلم افغان کے بیدا ہونے کا سرچشمہ ہوتا ہے۔ اس طرح وہ یہ بھی جانتا ہے کہ قوانین واحکام کے لحاظ سے کس چیز میں بندوں کی مصلحت ہے؟ اوران قوانین واحکام کی روح اس کا یہی علم ہے جومصالح ومفاسد کے بارے میں ہے۔ (خور کے اس کا یہی علم ہے جومصالح ومفاسد کے بارے میں ہے۔ (خور کیور)

۲۔ خداو عمالم کافعلی ارادہ ' حین ایجاد' ہے اور صفات فعل کا جز شار ہوتا ہے ، اس بنا پر زمین و آسان کی خلقت کے بارے میں اس کا ارادہ ' حین ایجاد' ہے ، نماز کے واجب ہونے اور جموٹ کے جرام ہونے پرارادہ ، عین وجوب وحرام ہے ، [یعنی اس نے نماز کے واجب کرنے کا ارادہ کیاوہ واجب ہوگئی]

من خلاصہ بیر کہ خداوند عالم کا ذاتی ارادہ اس کا ''عین علم''اور''عین ذات'' ہے، اور خداوند عالم کا فعلی ارادہ اس کام کا ''عین ایجاد'' ہے۔(1)

<sup>(</sup>۱) تغییر پیام قرآن ، جلد ۳ ، سخه ۱۵۳.

### 9\_اسم اعظم کیاہے؟

اسم اعظم کے سلیل میں مختلف روایات بیان کی گئی ہیں جن سے یہ نتیجہ لکاتا ہے کہ جو شخص بھی اسم اعظم سے باخبر ہوجائے تو نہ صرف یہ کہاس کی دعا قبول ہوجاتی ہے بلکہ وہ شخص اس اسم اعظم کے ذریعہ اس دنیا کی بہت می چیزوں میں وقل وقصرف کرسکتا ہے اور بہت سے بجیب وغریب کام انجام دے سکتا ہے۔

خدا کے ناموں میں سے کونسا نام''اسم اعظم میں بھا اسلام نے بہت زیادہ بحث و گفتگو کی ہے، اور اس موضوع پراکٹر بحثیں ہوا کرتی ہیں کہ خدا کے ناموں میں اس اسم کو تلاش کریں جو بجیب وغریب خاصیت رکھتا ہو۔

لیکن ہمارے نظریہ کے مطابق جس چیز پر زیادہ توجہ ہونا چاہیے وہ یہ بھے کہ خدا کے اسااور صفات کا پیتہ لگا ئیں ان کے مفہوم کواپنے اندر پیدا کریں اور روحانی تکامل و پیشرفت حاصل کریں جن کے ذریعہ ہماری ذات پراٹر ہوسکے۔

دوسرے الفاظ میں اہم مسلہ بیہ کہ ہم اپنے اندران صفات کو پیدا کریں اور اپنے کر دار کو ان صفات سے مزین کریں، ورنہ گنا ہوں میں آلودہ شخص اور ایک ذلیل انسان کیا'' اسم اعظم'' کا علم حاصل کرنے سے'' مستجاب الدعوۃ'' ہوسکتا ہے؟!

اگر ہم سنتے ہیں کہ ' دبلعم'' نامی شخص اسم اعظم کاعلم رکھتا تھالیکن بعد میں اس سے ہاتھ

دھو بیٹھا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس نے ایمان وعمل صالح اور تقویٰ و پر بیز گاری کے ذریعہ اس روحانی درجہ کو حاصل کرلیا تھا لہٰ ذااس کی دعا قبول ہو جاتی تھی ، کیکن اپنی خطاؤں کے ذریعہ ( کیونکہ انسان خطا غلطی سے پاکنہیں ہے ) اور اپنے زمانہ کے فرعونی اور طاغوتی طاقتوں اور اپنی ہواوہوں کی بنا پر اس روحانی طاقت کو بالکل کھو دیا ، اور اس مرتبہ سے گر گیا ، اسم اعظم کے بھول جانے ہے بہی معنی مراد ہو سکتے ہیں۔

اورای طرح اگر ہم کتابوں میں پڑھتے ہیں کہ انبیاءاور ائمہ علیہم السلام اسم اعظم سے آگاہ تھے تو اس کا مطلب نہیں ہے کہ ان کے وجود میں خدا کے اسم اعظم کی حقیقت جلوہ گر ہوتی تھی ، اور اس وجہ سے خداوند عالم نے ان کواس عظیم مرتبہ پر فائز کیا تھا[کہ ان کی دعا کیں مستجاب ہوتی تھیں](1)

<sup>(</sup>۱) آغیر نمونه، جلد که صفحه ۳.

## •ا-كياخداوندعالم كوديكها جاسكتاہے؟

عقلی دلائل اس بھے کی گواہی ویتے ہیں کہ خداوندعالم کو ہرگز آ تکھوں کے ذریعہ نہیں د يکھاجا سکتا، کيونکه آگھونو کسي چيز سے جسم ياضح الفاظ ميں چيزوں کي کيفيتوں کود کيھ سکتي ہيں،اورجس چیز کا کوئی جسم نہ ہو بلکہ اس میں جسم کی کوئی کیفیت بھی نہ ہوتو اس چیز کوآ کھے ذریعی نہیں دیکھا جاسکتا، دوسرے الفاظ میں یوں بچھے کہ آ نکھاس چیز کود پھنے کی صلاحیت رکھتی ہے جس میں مکان، جہت اور مادہ ہو، حالانکہ خداوندعالم ان تمام چیز وں سے پاک و یا کیرہ ہےاوراس کا وجود لامحدود ہے ای وجہ ے وہ ہمارے اس مادی جہان ہے بالاتر ہے، کیونکہ مادی جہان میں سب چیزیں محدود ہیں۔ قرآن مجید کی بہت ی آیات، مجملہ بی اسرائیل ہے متعلق آیات جن پی خداوند عالم کے دیدار کی درخواست کی گئی ہے،ان میں کمل وضاحت کے ساتھ خداوند عالم کے دیدار کے امکان کی نفی ک گئ ہے، کیکن تعجب کی بات ہیہے کہ بہت سے اہل سنت علما پی عقیدہ رکھتے ہیں کدا گرخداوند عالم اس دنیا میں نہیں دکھائی دے سکتا تو روز قیامت ضرور دکھائی دے گا!! جیسا کہ مشہور ومعروف اہل سنت عالم،صاحب تغير المناركة بين: "هَذا مَذْهِبُ أهل السُّنة والعِلم بالحديثِ" (بيعقيده الل سنت اورعلائے الل حدیث کاہے)(ا)

<sup>(</sup>۱) تغييرالهنار، جلدے، سنجة ۲۵۳.

اس سے بھی زیادہ عجیب بات سے کہ عصر حاضر کے علمائے اہل سنت جواپئے کوروشن فکر بھی سبھتے ہیں وہ بھی ای عقیدہ کاا ظہار کرتے ہیں اور بھی بھی تو اس سلسلہ میں بہت زیا دہ ہٹ دھر می کرتے ہیں!

مالانکہ اس عقیدہ کا باطل ہونا اس قدر واضح ہے کہ بحث و گفتگو کی بھی ضرورت نہیں ہے،
کیونکہ اس سلسلہ میں (جسمانی معاد کے پیش نظر) دنیا و آخرت میں کوئی فرق نہیں ہے، کیونکہ جب
غداوند عالم کی ذات اقدس مادی نہیں ہے وہ مادہ ہے پاک ومنزہ ہے، تو کیا وہ روز قیامت ایک مادی
وجود میں تبدیل جو جائے گا، اور اپنی لامحدود ذات سے محدود بن جائے گا، کیا اس دن خداجم یا
عوارض جسم میں تبدیل ہوجائے گا؟ کیا خداوند عالم کے عدم دیدار کے عظی دلائل دنیا و آخرت میں کوئی
فرق کرتے ہیں؟ ہرگر نہیں، کیونکہ عظی علم کوئی استثنائییں ہوتا۔

ای طرح بعض لوگوں کا پیفلطانی جی گرنا کمکن ہے انسان کوروز قیامت دوسری آئکھیں ٹل جا کیں یا انسان کوایک دوسراادراک ٹل جائے جس ہے وہ خداوند عالم کا دیدار کر سے ، تو یہ بالکل بے بنیاد ہیں ، کیونکہ اگراس دیداور آئکھ ہے بہی عقلانی اور فکری دید مراد ہے تو بیتواس دنیا ہیں بھی موجود ہے اور ہم اپنے دل اور عقل کی آئکھوں سے خدا کے جمال کا مشاہدہ کرتے ہیں ، اوراگراس سے مراد وی چیز ہے جس کوآئکھوں ہے دیکھا جائے گاتواس طرح کی چیز خداوند عالم کے بارے میں محال اور کی جیز خداوند عالم کے بارے میں محال اور نامکن ہے ، چاہے وہ اس دنیا ہے متعلق ہویا اُس دنیا ہے، البندائسی کا میہ کہنا کہ انسان اس دنیا ہیں خدا کونیس دیکھ سکتا اگر مومنین روز قیامت خداوند عالم کا دیدار کریں گے ، یہ بات غیر منطقی اور نا قابل قبول

یہ لوگ اپنی معتبر کتابوں میں موجود بعض احادیث کی بناپراس عقیدہ کا دفاع کرتے ہیں جن احادیث میں روز قیامت خدا کے دیدار کی بات کہی گئی ہے، لیکن کیا ہیہ بہتر نہیں ہے کہ ان روایات کے باطل ہونے کوعقل کے ذریعہ پر کھیں اور ان روایات کوجعلی اور جن کتابوں میں بیرروایات بیان ہوئی ہیں ان کو بے بنیاد مانیں ، مگر یہ کہ ان روایات کودل کی آنکھوں ہے مشاہدہ کے معنی میں تفسیر کریں ، کیا میسیجے ہے کہ اس طرح کی روایات کی بناپر اپنی عقل کو الوداع کہد دیں ، اور اگر قرآن کریم کی بعض آیات میں اس طرح کے الفاظ موجود ہیں جن کے ذریعیہ پہلی نظر میں دیدار خدا کا مسئلہ بچھ میں آتا ہے، جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وُجُوهٌ يَوْمَثِلِهِ نَاضِرَةٌ ١٠ إِلَى رَبُّهَا نَاظِرَةً ﴾ (١)

"اس دن بعض چرے شاداب ہوں گے۔اپنے پروردگار[کی نعمتوں] پرنظرر کھے ہوئے مو"

ندكوره آيت درج ذيل آيت كاطرح ب:

﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (٢)

"اوران کے ہاتھوں کے اوپراللہ بی کاہاتھ ہے )

جس میں کنایة قدرت پروردگاری بات کی گئی ہے، پونکہ ہم جانتے ہیں کر آن مجید کی کوئی ہم جانتے ہیں کر آن مجید کی کوئی مجمی تحق بیت این کا استحکم کے برخلاف حکم نہیں دے گی۔

قابل توجه بات بیہ کہ اہل بیت علیم السلام سے منقول روایات میں اس باطل عقیدہ کی شدت نے فی اور خالفت کی گئی ہے، جیسا شدت نے فی اور خالفت کی گئی ہے، جیسا کہ حضرت امام صاوق علیہ السلام کے مشہور ومعروف صحافی جناب ہشام کہتے ہیں:

<sup>(1)</sup> مورة قيامت، آيت ٢٣-٢٣. (٢) مورة في آيت ١٠.

دیدار کیا ہے؟ [اے فرزندرسول آپ بتائے کہ ] آنخضرت ملٹی آئی آغیم نے کس طرح خدا کو دیکھا ہے؟ اورائی طرح آنخضرت ملٹی آئی آئی سے منقول روایت جس میں بیان ہوا ہے کہ موشین جنت میں خدا کا دیدار کریں گے، تو یہ دیدار کس طرح ہوگا؟!

اس موقع پرامام صادق علیہ السلام نے مسکراتے ہوئے فرمایا: اے معاویہ بن وہب! کتنی
بری بات ہے کہ انسان ، کے ، ۴ مسال کی عمر پائے ، خدا کے ملک میں زندگی گزار سے اس کی نعتوں سے
فیضیا ہے ، ہو، لیکن اس کو صحیح طریقہ سے نہ پہچان سکے ، اے معاویہ! پیٹی ہرا کرم ملٹے ہیں ہوتی ہیں : ول کی آئھوں
سے خدا کا دیدار نور کی گئے ہے ، دیدار اور مشاہرہ کی دوشمیں ہوتی ہیں : ول کی آئھوں سے دیدار ، اور سر
کی آئھوں سے دیدار ، اگر کی شخص یہ کے کہ اس نے دل کی آئھوں سے خدا کا دیدار کیا ہے تو صحیح
ہے کیکن اگر کوئی کے کہ ان ظاہری ہی تھوں سے خدا کا دیدار کیا ہے تو وہ جھوٹ بولٹا ہے اور خدا اور اس
کی آیات کا انکار کرتا ہے ، کیونکہ پیٹی ہرا کر ملٹے ہی آئی ہے نے فرمایا : جوشن خداوند عالم کوئلوت کی شبیہ اور
مائند قرار دے تو وہ کافر ہے ۔ (۱)

ای طرح ایک دوسری روایت جود متاب تو حین شخ صدوق میں اساعیل بن فضل نے نقل موقی میں اساعیل بن فضل نے نقل موقی ہے ان کا بیان ہے کہ میں نے حضرت امام صادق علیہ السلام ہے سوال کیا کہ کیا روز قیامت خداوند عالم کا دیدار ہوسکتا ہے؟ تو امام علیہ السلام نے فرمایا: خداوند عالم اس چیز سے پاک و پاکیزہ ہے اور بہت ہی یاک و یا کیزہ ہے:

"... إنَّ الأبصار لا تُدرك إلَّا ما لَـه لـون والكيفية والله خالق الألوان والكيفيات"(٢)

<sup>(</sup>١) معانى الاخبار بنابرنقل تغيير الميز ان ،جلد ٨،صفحه ٢٦٨.

<sup>()</sup>نورالتقلين،جلداول،صغيه٧٥.

#### ''آ تکھیں صرف ان چیزوں کو دیکھ سکتی ہیں جن میں رنگ اور کیفیت ہو جبکہ خداو تدعالم رنگ اور کیفیت کا خالق ہے''۔

قابل توجہ بات ہے کہ اس حدیث میں لفظ ''لون'' (یعنی رنگ) پرخاص توجہ دی گئی ہے اور آج کل ہم پر بیہ بات واضح وروش ہے کہ ہم خورجسم کونہیں دیکھ سکتے بلکہ کسی چیز کے جسم کارنگ دیکھا جاتا ہے، اورا گر کسی جسم کا کوئی رنگ نہ ہوتو وہ ہر گز دکھائی نہیں دے سکتا۔(۱)

#### جناب موی (ع) نے دیدارخداکی درخواست کیوں کی؟

اگر چمفسرین نے اس سلسلہ میں مختلف جواب پیش کئے ہیں لیکن سب سے واضح جواب یہ ہے کہ جناب موئی علیہ السلام نے بید درخواست اپنی قوم کی طرف سے کی تھی ، کیونک بنی اسرائیل کے بہت سے جائل لوگ اس بات پر اصرار کرتے تھے کہ خدا پر ایمان لانے کے لئے پہلے اس کو دیکھیں گے، (سورہ نساء کی آیت فہر ۱۵۳ مراس بات کی شاہد ہے ) جناب موئی علیہ السلام کو خدا کی طرف سے تھے ملاکہ اس درخواست کو بیان کریں ، تا کہ سب لوگ واضح جواب من کیس ، چنا نچے کتاب عیون اخبار الرضا علیہ السلام میں امام علی بن موئی الرضا سے مروی حدیث بھی ای مطلب کی وضاحت کرتی الرضا علیہ السلام میں امام علی بن موئی الرضا سے مروی حدیث بھی ای مطلب کی وضاحت کرتی ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>٢) تغير نور التقلين ، جلد ٢ م في ٢٥.

انھیں معنی کوروش کرنے والے قرائن میں سے ایک قرینہ بیہ کہ اس سورہ کی آیت نمبر ۵۵ میں جناب موی علیہ السلام اس واقعہ کے بعد عرض کرتے ہیں:" اتھ الکنا بیما فَعَلَ السَّفَهاء مِنَّا" (کیا اس کام کی وجہ ہے جمیں ہلاک کردے گا؟ جس کو ہمارے بعض کم عقل لوگوں نے انجام دیا ہے؟)

اس جملہ سے بیہ بات اچھی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ جناب موئی علیہ السلام نے منصرف اس جملہ سے بیٹی بلکہ شاید وہ میرافراد جوآپ کے ساتھ کو وطور پر گئے تھے ان کا بھی اس طرح کی درخواست نہیں کی تھی بلکہ شاید وہ میرافراد جوآپ کے ساتھ کو وطور پر گئے تھے ان کا بھی بیٹی تھا، وہ صرف بنی اسرائیل کے دانشور اور لوگوں کی طرف سے نمائندے تھے، تا کہ ان بیٹی تھی کہانی کو بیان کریں جوخدا کے دیدار کے لئے اصرار کررہے جاتال لوگوں کے سامنے اپنی آ تھی کہانی کو بیان کریں جوخدا کے دیدار کے لئے اصرار کررہے ہے۔ (۱)

(۱) تغییرنموند، جلد۲ صفحه ۳۵۱.

### اا عرش خدا کیا ہے؟

قرآن مجید کی آیا ہے میں تقریباً ہیں مرتبہ "عرش اللی" کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، جس کی بناپر یہاں بیدا ہوتا ہے کہ عرش اللی سے کیا مراد ہے؟

ہم نے کررعرض کیا ہے کہ ہماری محدود زندگی کے لئے وضع شدہ الفاظ عظمت خدایا اس کی عظیم مخلوق کی عظمت کو بیان کرنے کی صلاحیت نبیل رکھتے ، البذا ان الفاظ کے کنائی معنی اس عظمت کا صرف ایک جلوہ دکھا سکتے ہیں ، اس طرح الفظ ''عرش'' بھی ہے جس کے معنی'' حیوت' یا'' بلند پایتخت' کے ہیں اس کری کے مقابلہ میں جس کے پیائے چھوٹے ہوتے ہیں ، کسی اس کے بعد قدرت خدا کی جگر میں ہونے لگا۔ جگر میں اس کری کے مقابلہ میں جس کے پائے چھوٹے ہوتے ہیں ، کسی اس کے بعد قدرت خدا کی جگر میں ہونے لگا۔

اب اہم سوال میہ بیدا ہوتا ہے کہ 'عرش اللی' ' سے کیا مراد ہے اور اس لفظ کے استعال سے کیا معنی مراد لئے جاتے ہیں؟ اس سلسلہ میں مفسرین ،محدثین اور فلا سفہ حضرات کے یہاں بہت اختلاف پایا جاتا ہے۔

مجھی''عرش الہی'' سے''خداوند عالم کالامحدود علم''مرادلیاجا تا ہے۔ مجھی''خداوند عالم کی مالکیت اور حا کمیت' کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔ اور مجھی خداوند عالم کی صفات کمالیہ اور صفات جلالیہ مراد لی جاتی ہیں، کیونکہ ان میں سے ہر صفت ؛ خدا کی عظمت کو بیان کرنے والی ہے، جیسا کہ بادشا ہوں کے تخت ان کی عظمت اور شان و

شوکت کی نشانی ہوا کرتی ہے۔

جی ہاں! خداوند عالم ،عرش علم ،عرش قدرت ،عرش رحمانیت اورعرش رجیمیت رکھتا ہے۔ [قارئین کرام!] ندکورہ تینوں تغییر وں کے لحاظ سے''عرش'' کالفظ خداوند عالم کی صفات کی طرف اشارہ ہے ،کسی وجود خارجی کی طرف نہیں ،[مثلاً کوئی چیز خارج میں موجود ہو]

اہل بیت علیم السلام سے منقول بعض روایات میں بھی ای بات کی تا تیر ہوئی ہے، جیسا کہ حفص بن غیاث امام صادق علیہ السلام نے قل کرتے ہیں کہ میں نے ﴿وَسِعَ مُحُرْسِیْ اللّٰ مَا اللّٰمَ عَلَى اللَّهِ اللّٰمَ عَلَى اللّهُ اللّٰمَ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمَ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمَ عَلَى اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ عَلَى اللّ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ عَلَى اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ ا

امام صادق علیہ السلام ہے ایک دوسری حدیث میں بیان ہواہے کہ''عرش'' یعنی وہ علم جس کوانبیاءکوعطا کیاہے اور'' کری'' وہ علم جو کی وعطانہیں ہواہے۔(۳)

حالانكه بعض دوسرے مفسرين نے ديگر روايات سے الہام ليتے ہوئے "عرش" اور "كرى"

کے معنی خداوندعالم کی دوعظیم مخلوق تحریر کئے ہیں۔

ان میں بے بعض لوگوں کا کہنا ہے: عرش سے تمام کا مناف راد ہے۔

بعض کہتے ہیں: تمام زمین وآسان ''کری'' کے اندر قرار دیے گئے ہیں، بلکہ زمین وآسان ''کری'' کے مقابلہ میں وسیع و عریض بیابان میں پڑی ایک انگوشی کی طرح ہے، اور خود''کری'' خداوند عالم کے''عرش'' کے مقابلہ میں وسیع وعریض بیابان میں پڑی ایک انگوشی کی طرح ہے۔

<sup>(</sup>١) سورة يقره وآيت ٢٥٥.

<sup>(</sup>۲) بحارالانوار ،جلد ۵۸ منفی ۴۸ (حدیث ۴۷ و ۴۷)" اس کی کری ،علم واقتد ارز مین و آسان سے وسیع ترہے''۔ (۳) بحارالانوار ،جلد ۵۸ منفی ۲۸ (حدیث ۳۷ و ۴۷)

اور بھی انبیاء علیم السلام ،اوصیاءاور کائل موشین کے'' دل'' کو''عرش'' کہا گیا ہے،جیسا کہ حدیث میں بیان ہواہے:

"إِنَّ قَلْبَ المؤمن عَوش الرَّحمٰن"(1)
" مِن مَن المؤمن عَوش الرَّحمٰن"(1)
" مِن مَن المُن المُن المُن مِن المَن المُن المُن

"لَمْ يسعني سمائي ولا أرضي و وسعني قلب عبدي المؤمن"(٢) "ميرے زين واسان، ميري وسعت کي گنجائش نبيس رکھتے ليکن ميرے مومن بنده کا دل ميرامقام واقع ہوسکتائے"۔

(لیکن جہاں تک انسان کی قدرت شخص اجازت دیتی ہے) معیٰ ''عرش' سمجھنے کے لئے بہترین راستہ یہ ہے کہ قرآن مجید میں جہاں جہاں لفظ 'معرش' استعال ہوا ہے ان کی دقیق طریقہ سے تحقیق وجبتو کریں۔

> قرآن مجيد من بيلفظ مختلف مقامات پراستعال مواس: ﴿ فُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ (٣) "اوراس كے بعد عرش برایتا افتد ارقائم كيا"

بعض آیات میں ان جملوں کے بعد "بسدب والامو" آیا ہے یا ایے جملے آئے ہیں جو خداوندعالم کے علم اوراس کی تدبیر کی حکایت کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>١) بحارالاتوار، جلد ٥٨ ،صفحه ٣٠.

<sup>(</sup>٢) بحار الاتوار، جلد ٥٨ بصفحه ٣٠.

<sup>(</sup>۳) سورهٔ اعراف، آیت ۵۳ سورهٔ پولس ، آیت ۳ سورهٔ رنند ،آیت ۲ سورهٔ فرقان ، آیت ۵۹ سورهٔ مجده ،آیت ۲ سورهٔ حدید، آیت ۶۰.

یا قرآن کریم کی بعض دوسری آیات مین "عرش" کے لئے "دعظیم" جیسی صفت بیان ہوئی ہے جیسا کدار شاد ہوتا ہے: ﴿وَهُو دَبُ الْعَوْشِ الْعَظِیمِ ﴾ (۱) "اوروبی عرش اعظم کا پروردگار ہے"۔

اور بھی حاملان عرش کے سلسلہ میں گفتگو ہوئی ہے جیسے گل بحث آبیٹر یف۔ مجھی ان ملائکہ کے بارے میں گفتگو ہوئی ہے جوعرش کو گھمانے والے ہیں ، مثلاً: ﴿ وَ تَوَى الْمَلاَئِكَةَ حَافِّينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ ﴾ (۲)''اورتم دیکھو گے کہ ملائکہ عرش الٰہی کے گرد گھیراڈ الے ہوئے اپنے رہائی حمر تشہیج کررہے ہیں''۔

نم میں ارشاد ہوتا ہے کہ عرش اللی پانی پر ہے: ﴿ وَ کَانَ عَرُشُهُ عَلَی الْمَاعِ ﴾ (هو در م) قرآن کریم کے ان الفاظ اور اسلامی روایات میں بیان ہوئی دورسری عبارتوں سے بیا بات اچھی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ لفظ معمون ' کا مختلف معنی پر اطلاق ہوتا ہے، اگر چہ سب کا سرچشمہ ایک ہی ہے۔

" عرش" کا یک معنی وی مقام " حکومت ، مالکیت اور عالم ستی کی تدبیر ہے" ، کیونکہ بعض معمولی اوقات میں عرش کہ کر کنایۃ ایک حاکم کا اپنی رعایا پر مسلط ہونے کے معنی میں بھی استعال ہوا ہے ، جبیا کہ کہا جاتا ہے:" فلان ٹل عرشه" یہ کنایہ ہے کہ فلال باوشاہ کی طاقت ختم ہوگئ ، جبیا کہ فاری زبان میں بھی کہا جاتا ہے: "پایه های تخت او در هم شکست" [ یعنی اس کی حکومت کی چولیں ال گئیں ]

''عرش'' کے ایک معن'' عالم ہتی کا مجموعہ'' ہے، کیونکہ دنیا کی تمام چیزیں اس کی عظمت و بزرگی کی نشانی ہیں،اور بھی''عرش'' ہے'' آسان''اور'' کرئ' سے''ز مین'' کومرادلیاجا تا ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ توسا يت ۱۲۹. (۲) سورهٔ زمر آيت ۵۷.

اور مجھی''عرش' سے''عالم ماوراء طبیعت'' اور کری سے عالم مادہ (عاب وہ زین ہویا آسان) مرادلیاجا تا ہے جیسا کہ آیۃ الکری ہیں بیان ہوا ہے: ﴿وَسِسعَ مُحَوْسِیْسَهُ السّمَاوَاتِ وَالْأَوْضَ﴾

اور چونکہ خداوندعالم کی مخلوقات اوراس کی معلومات اس کی ذات سے جدانہیں ہیں لہذا بھی مجھی''عرش'' سے''علم خدا'' مرادلیاجا تا ہے۔

اوراگر پاک اورمومن بندوں کے دلوں کو''عرش الرحمٰن'' کہا گیا ہے تو اس کی وجہ یہ ہے کہ موشین کے قلوب خداوندعا کم کی ذات پاک کی معرفت کی جگہ اور اس کی عظمت اور قدرت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے۔

لہذا ہرجگہ پراستعال ہونے والے فیفا''عرش'' کواس جگہ موجود قرائن سے سمجھا جاسکتا ہے کہاس جگہ''عرش'' سے کون سے معنی مراد ہیں ،لیکن پہتام معانی اس حقیقت کو بیان کرتے ہیں کہ ''عرش'' خدا کی عظمت و ہزرگی کی نشانی ہے۔

محل بحث آیئشریفہ (جس میں حاملان عرش الٰہی کی گفتگو ہے) میں ممکن ہے کہ اس سے وہی حکومت خدااور عالم بستی میں اس کی تدبیر مراد ہو، اور حاملان عرش سے مراد خداوند عالم کی حاکمیت اور اس کی تدبیر کونا فذکرنے والے مراد ہوں۔

اور ریجھی ممکن ہے کہ تمام کا نئات، باعالم ماوراء طبیعت کے معنی میں ہو،اور حاملان عرش سے مراد وہ فرشتے ہوں جو حکم خدا سے اس کا نئات کی تدبیر کے ستون اپنے شانوں پراٹھائے ہوئے ہوں۔(1)

<sup>(</sup>۱) تغییرنموندج ۲۰ صفحه ۳۵.

### ١٢ ـ عالم ذر كاعهدو بيان كياب؟

جيها كه الم الوره الراف آيت نمبرا عامل براهة إلى:

﴿ وَإِذْ الْخَدْ زَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُ ورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَ لَهُمْ عَلَى الفَسِهِمْ الشَّيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا الفَسِهِمْ الشَّيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَلْهَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَلْهَا مَدُهُ عَلَاهُ مَا الْفِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَلْهُ اللهَ عَلَاهُ اللهَ عَلَاهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

''اور جب تنہارے پروردگارنے اولا دا دیم کی پشتوں سے ان کی ذریت کولے کر انھیں خود ان کے اوپر گواہ بنا کر سوال کیا کہ کیا ہیں تنہارا خدا نہیں ہوں؟ تو سب نے کہا بے شک ہم اس کے گواہ ہیں یے عبداس لئے لیا کہ دوز قیامت بیدنہ کہت کی کہتم اس عبد سے فافل ہتے''۔

اس آیت میں بنی آ دم کے عہد و پیان کو مجمل طور سے بیان کیا گیا ہے، لیکن سے عہد و پیان کیا تھا؟[بیسوال ذہن میں آتا ہے۔]

اس عالم اوراس عہد و پیان ہے مراد وہی ''عالم استعداد'' ،'' بیان فطرت' اور تکوین و آ فرینش ہے، وہ بھی اس طرح ہے کہ جب انسان ''نطقہ'' کی صورت میں صلب پیدر ہے تم مادر میں منتقل ہوتا ہے جس وقت انسان کی حقیقت ذرات سے زیادہ نہیں ہوتی ،اس وقت خداوند عالم حقیقت تو حید کو قبول کرنے کی استعداد اور آ مادگی عنایت فرما تا ہے، لہذا انسان کی فطرت اور اس کی ذات میں

بیالهی راز ایک حس باطنی کی صورت میں ود بعت ہوتا ہے، نیز انسان کی عقل میں ایک حقیقت کی شکل میں قرار دیاجا تا ہے!۔

اس بنا پرتمام انسانوں کے بہاں روحِ توحید پائی جاتی ہے، اور خداو ندعالم نے انسان سے زبان تکوین و آفرینش میں سوال کیا ہے اوراس کا جواب بھی ای زبان میں ہے۔

اس طرح کی تعبیری ہمارے روزمرہ ہی گفتگو میں ہوتی ہے جبیبا کہ ہم کہتے ہیں کہ انسان کے چرہ کے رنگ سے اس کے اندرونی حالات کا پہتد لگ جاتا ہے، یا انسان کی سرخ آتھوں کود کیرکر اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ بیٹھنگی مات میں نہیں سویا ہے۔

ایک عرب ادیب اور خطیب نقل مواب:

"سَلْ الأرضَ مَن شَقَ أَنهاركِ وغرسَ أشجاركِ وأينعَ ثِمَارِكِ فإنْ لَمَّ تُجبكَ حواراً إجابتكَ إعتباراً"

"اس زمین سے سوال کرد کہ تیرے اندر بینبرین کس نے جاری کی بیں اور کس نے بیہ درخت اگائے بیں اور کس نے تھلول میں رس گھولا ہے؟ تو اگروہ ساوہ زیان میں جواب ندد ہے تو پھر زبان حال سے گویا ہوگئ'۔

ای طرح قرآن مجید میں بھی بعض مقامات پر زبان حال سے گفتگو کا بیان ہوا ہے: ﴿ فَقَالَ لَهَا وَلِلْلَا ْ ضِ إِنْتِيَا طَوْعًا أَوْ تَكُوهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ (1) "اوراسے اور زمین کو تھم دیا کہ بخوشی یا بھراہت ہماری طرف آؤٹو دونوں نے عرض کی کہ ہم اطاعت گزار ہن کرحاضر ہیں "۔(۲)

<sup>(</sup>۱) موره فصلت، آیت اا.

<sup>(</sup>٢) تغير نمونه، جلد ٢ ، صفحه ٢ .

# ۱۳۔خداوندعالم کی طرف سے ہدایت وگمراہی کے کیامعنی ہیں؟

لغت بيل بمايت كم منى دلالت اورر بنمائى كے بين (۱) اوراس كى دوشميں بين ۱) "ارائة الطريق"[راسته دكھانا]۲) "إيصال إلى المطلوب "[منزل مقصودتك پنجانا] دوسر الفاظ ميں يول كميني "تشريعى اورتكو بنى بدايت" -(۲)

وضاحت: کبھی انسان راستہ معلوم کرنے والے کو اپنی تمام دفت اور لطف و کرم کے ساتھ راستہ کا پنہ بتا تا ہے، کیکن راستہ طے کرنا اور منزل مقصود تک پہنچنا خوداس انسان کا کام ہوتا ،اور کبھی انسان راستہ معلوم کرنے والے کا ہاتھ پکڑتا ہے اور راستہ کی رہنمائی کے ساتھ ساتھ اس کو منزل مقصود تک پہنچا دیتا ہے، دوسر سے الفاظ میں یوں کہیں کہ انسان پہلے مرحلہ میں صرف قوانین بیان کرتا ہے، اور منزل مقصود تک پہنچنے کے شرائط بیان کردیتا ہے، کیکن دوسر سے مرحلہ میں ان چیزوں کے علاوہ سامان سفر بھی فراہم کرتا ہے اور اس میں پیش آنے والی رکا و ٹوں کو بھی برطرف کردیتا ہے، نیزاس کے مشکلات کو دور کرتا ہے اور اس راہ پر چلنے والوں کے ساتھ ساتھ ان کو منزل مقصود تک پہنچنے میں حفاظت بھی کرتا ہے۔

<sup>(</sup>۱)مفردات راغب، ماده 'هدی''

<sup>(</sup>٢) يهان پرتكوين مدايت وسية معنى مين استعال موئى ہے، جس مين بيان توانين اور اراية طريق كے علاوہ ہرطرح كى بدايت شامل

اس کے مقابلہ میں ' صلالت اور گراہی'' ہے۔

اگرانسان قرآن مجیدی آیات برایک ایمانی نظر ڈالے توبیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ قرآن کریم نے ہدایت اور گراہی کوفعل خدا شار کیا ہے، اور دونوں کی نسبت اس کی طرف دی گئی ہے، اگر ہم اس سلسلہ کی تمام آیات کو یکجا کریں تو بحث طولانی ہوجائے گی، صرف اتناہی کافی ہے، چنانچہ ہم سورہ بقرہ کی آیت نمبر ۲۱۳ میں پڑھتے ہیں:

﴿ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ "اور فراجي كلي عصل استقم كي المستقم عن الما"

"اورفداجس كوچايتا بصراط متقم كى بدايت دے ديتا ب"-

سور فکل کی آیت نمبر ۹۳ میں اوشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَكِنْ يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾

"فداجے چاہتا ہے مرابی میں چھوڑ وجا جاوں جے چاہتا ہے منزل ہرایت تک پہنچا دیتا

ے"۔

ہدایت و گمرائی کے حوالہ ہے قرآن مجید میں بہت ی آیات موجود ہیں (۱) بلکہ اس کے علاوہ بعض آیات میں واضح طور پر پیغیبرا کرم ملٹھ آیڈ ہے ہدایت کی نفی کی گئ ہےاور خدا کی طرف نسبت دی ہے، جیسا کہ سورہ فقص آیت نمبر ۵ میں بیان ہوا ہے:

﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَخْبَنْتَ وَلَكِنَّ اللهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ﴾ "[اكمرك في الله في على الله عنه الله الله في الله الله في على الله في الله الله في على الله في على الله في الله في الله الله في الله الله في الله الله في الله في الله الله في الله الله في الله في

<sup>(</sup>۱) نموند کے طور پر: سورہ فاطر، آیت ۸ سورہ زمر، آیت ۲۳ سورہ مرثر، آیت ۳۱ سورہ بقرہ، آیت ۲۲ سورہ انعام، آیت ۸۸ سورہ لین ، آیت ۲۵ سورہ رعد، آیت ۲۷ سورہ ابراہیم، آیت ۴.

موره بقره آيت فمبرا عامين بيان مواع:

﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ﴾ "احتِيْمِ اان كه بدايت يائے كى دمددارى آپ يُرْتِيْن ب، بلكه ضداجس كوچا بتا ب

مدايت دے ديائے"۔

ان آیات کے میں معنی کو نہ جھنے کی وجہ سے بعض افرادان کے ظاہری معنی پر تکریکرتے ہو

ے ان آیات کی تفییر میں ایسے '' گمراہ' اور راہ' ہدایت' سے بھٹے کہ' جبر بین' فرقہ کی آ تش عقا کد
میں جا گرے اور بین بیس بلکہ بعض مشہور مفسرین بھی اس آ فت سے نہ نیج سکے، اوراس فرقہ کی
خطرناک وادی میں بھنس کے بین، یہاں تک کہ ہدایت و گمراہی کے تمام مراحل کو' جبری' طریقہ پر
مان بیٹے، اور تجب کی بات ہیہ کہ جسے ہی انھوں نے اس عقیدہ کو خداکی عدالت و حکمت کے منافی
د یکھا تو خداکی عدالت ہی کے منکر ہو سے بی انھوں نے اس عقیدہ کو خداکی عدالت و حکمت کے منافی
د یکھا تو خداکی عدالت ہی کے منکر ہو سے بی انھوں نے اس عقیدہ کو خداکی عدالت و حکمت کے منافی
د یکھا تو خداکی عدالت ہی کے منکر ہو سے بی انھوں نے اس عقیدہ کو خداکی ماصلاح کر سکیس ایکن حقیقت بیہ
خوارکا کوئی مفہوم ہی نہیں بی بینا۔
خوارکا کوئی مفہوم ہی نہیں بینا۔

لیکن جوافرادنظریے''اختیار'' کے طرفدار ہیں ، وہ یہ عقیدہ ( کھتے ہیں کہ کوئی بھی عقل سلیم اس بات کو قبول نہیں کر سکتی کہ خداد ندعالم کی کو گراہی کاراستہ طے کرنے پر مجور [ بھی ] کرے اور پھراس پر عذاب بھی کرے ، یا بعض لوگوں کو''ہدایت'' کے لئے مجبور کرے اور پھر بلاوجہ ان کواس کام کی جزااور تواب بھی دے ، اوراان کوایے کام کی وجہ سے دوسروں پر فوقیت دے جوانھوں نے انجام نہیں دیا ہے۔ لؤاب بھی دے ، اوران کوایے کام کی وجہ سے دوسروں پر فوقیت دے جوانھوں نے انجام نہیں دیا ہے۔ لہذا انھوں نے ان آیات کی تقسیر کے لئے ایک دوسراراستہ اختیار کیا ہے اوراس سلسلہ میں بہت بی دقیق تفییر کی ہے جو ہدایت و گمراہی کے سلسلے میں بیان ہونے والی تمام آیات سے ہم آ ہنگ ہے۔ اور وہ تفییر سے جو ہدایت و گمراہی کے سلسلے میں بیان ہونے والی تمام آیات سے ہم آ ہنگ ہے۔ اور وہ تفییر سے

" تشریعی بدایت ایعن عام طور سے بھی کوراسته دکھادیا گیا ہے اس میں کسی طرح کی کوئی قید وشرط نیس ہے، جیسا کہ مورہ دہر آیت نمبر ایس وار دہوا ہے:
﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُودًا﴾

'' یقیناً ہم نے اس [انسان] کوراستہ کی ہدایت دیدی ہے جاہے وہ شکر گزار ہوجائے یا کفران فعت کرنے والا ہوجائے''۔

الى طرح سوره شورى كى آيت نمبر٥٥ ميس يراهة مين:

﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِوَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾

"اورب شك آپاوكول كوسيد صداستد كى بدايت كردبين".

ظاہر ہے کہ انبیاء میں السلام کی دورہ حق خداوندعالم کی طرف سے ہے کیونکہ انبیاء کے

پاس جو کچھ بھی ہوتا ہے وہ خدا کی طرف سے ہوتا ہے۔

بعض منحرف اورمشر کین کے بارے میں سورہ نجم آیے نمبر۲۳ میں بیان ہواہے:

﴿ وَلَقَدْ جَافَهُمْ مِنْ رَبِّهِمْ الْهُدَى ﴾

"اوریقیناان کے پروردگاری طرف سےان کے پاس ہدایت آ چکی ہے"۔

لیکن "تکویی ہدایت" ایعنی منزل مقصود تک پہنچانا ، راستہ کی تمام رکاوٹوں کو دور کرنا اور ساطل نجات پر پہنچنے تک ہرطرح کی جمایت وحفاظت کرنا ،جبیبا کہ قرآن مجید کی بہت ہی آیات میں بیان ہوا ہے، یہ موضوع بدون قیدوشر طنبیں ہے،اور یہ ہدایت ایک ایسے خاص گروہ سے مخصوص ہے جس کے صفات خود قرآن مجید میں بیان ہوئے ہیں، اور اس کے مدمقابل" ضلالت و گراہی" ہے وہ بھی خاص گروہ سے مخصوص ہے جس کے صفات بھی قرآن مجید ہیں بیان ہوئے ہیں۔

اگرچہ بہت ی آیات مطلق ہیں لیکن دوسری بہت ی آیات میں وہ شرائط واضح طور پر بیان ہوئے ہیں ،اور جب ہم ان ''مطلق'' اور''مقید'' آیات کوایک دوسرے کے برابرر کھتے ہیں تو مطلب بالکل واضح ہوجا تا ہے اور آیات کے معنی وتفسیر میں کسی طرح کے شک ورّ دید کی گفجائش باقی نہیں رہتی، اور ندصرف سے کہ انسان کے اختیار، آزادی اور ارادہ کے ثالف نہیں ہے بلکہ کمل اور دقیق طور پر ان کی تاکید کرتی ہے۔

[قارئين كرام!] يهال ورج ذيل وضاحت الاحظفر مائين:

قرآن مجيديس ايك جكدارشاد موتاي:

﴿ يُصِلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا الْفَاسِقِينَ ﴾ (1)

"خدا اى طرح بهت سے لوگوں كوگراہى ش چھوڑ ديتا ہے اور بهت سوں كو ہدايت دے
ديتا ہے اور گراہى صرف آھيں كا حصہ ہے جوفائق إيل "۔

یہاں پرصلالت وگمرا بی کا سرچشمہ فبق و فجو راور فر مان الہی کی مخالفت بیان کی گئے ہے۔

ایک دوسری جگدارشاد موتا کے

﴿ وَاللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّالِمِينَ ﴾ (\*) "اورالله طالمول كي مِدايت فيس كرتا"-

اس آیت مین ظلم پرتوجه دلائی گئی ہے اور اس کو صلالت و کراہی کا راستہ ہموار کرنے والا بتایا

گیاہے۔

ایک دوسری جگدارشاد موتاہے:

﴿ وَاللهُ لاَ يُهْدِى الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ (٣) "اورالله كافرول كى بدايت بحى أبيس كرتا" -

(٢) سوره يقره ، آيت ٢٥٨.

(۱) سوره يقره وآيت ۲۷.

(٣) سوره بقره ، آيت ٢٩٨.

یہاں پر کفر کو گرائی کا سب قرار دیا گیا ہے۔ ایک دوسری جگدارشاد ہوتا ہے: ﴿إِنَّ اللهُ لاَيَهْ لِدِی مَنْ هُوَ تَحَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ (۱) ''اللہ کی بھی جھوٹے اور تاشکری کرنے والے کو ہدایت نہیں دیتا ہے''۔ اس آیت میں جھوٹ اور کفر کو ضلالت و گرائی کا چیش خیریشار کیا گیا ہے۔ نیز ارشاد ہوتا ہے:

﴿إِنَّ اللهُ لاَيَهٰدِى مَنْ هُوَ مُسْدِق كَذَّابٌ ﴿٢)

" بِيشَك اللهُ كَانَهُ لِهِ مَنْ هُوَ مُسْدِق كَذَّابُ ﴿٢)

الله كالمطلب بيب كه ضول خرجى اور جموث كرابى كاباعث ہے۔

[ قار ئين كرام!] ہم نے يہاں تك الله على بيان ہونے والى چندآ يات كوبيان كيا ہے، اى طرح دوسرى آيات قرآن مجيد كفتف سورول ميں بيان ہوئى ہيں۔

نتیجہ بیہ ہوا کہ قرآن مجید نے خدا کی طرف سے صلالت کر ابی انھیں لوگوں کے لئے مخصوص کی ہے جن میں بیرصفات پائے جاتے ہوں: "دکفر"، "دفلم"، "دفسول خرچی" اور "کفران العمت"۔

کیا جن لوگوں میں بیصفات پائے جاتے ہیں وہ صلالت وگمراہی کے سز اوار نہیں ہیں؟! بالفاظ دیگر: جولوگ ان برائیوں کے مرتکب ہوتے ہیں کیا ان کے دلوں پر ظلمت و تاریکی اثر نہیں کرتی ؟!

<sup>(</sup>۱) سوره زمر، آیت ۳.

<sup>(</sup>۲) سوره غافره آیت ۲۸.

صاف وشفاف الفاظ میں یوں کہیں کہ اس طرح کے اعمال اور صفات کچھ خاص اثر رکھتے ہیں جوآ خرکارانسان میں موڑ ہوتے ہیں،اوراس کی عقل، آ کھاور کان پریردہ ڈال دیتے ہیں،اس کو صلالت وگمراہی کی طرف تھینچتے ہیں ،اور چونکہ تمام چیزوں کی خاصیت اور تمام اسباب کے اثر ات خدا کے حکم سے ہیں لہذا ضلالت و گراہی کوان تمام موارد میں خداکی طرف نسبت دی جا سکتی ہے، لیکن میر نبعت خودانسان کےارادہ واختیار کی وجہسے ہے۔

ہیں کچھ ضلالت وگمراہی کے سلسلہ میں تھا، اُدھر'' ہدایت'' کے سلسلہ میں بھی قر آن کریم نے کچھشرائط اوراوصاف بیان کئے ہیں جن سے پنہ چاتا ہے کہ پیجی بغیر کسی علت اور حکمت الہی کےخلاف نہیں ہے۔

بعض وہ صفات جن کی وجہ ہے انسان ہرایت اور لطف الٰہی کامستحق ہوتا ہے ؛ درج ذیل

آيات بس بيان موكى بن:

﴿ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنْ الَّهُمَ رِضُوٓ اللَّهُ مُسُلِّلَ السَّلاَمَ وَيُخْرِجُهُمْ مِنْ الظُّلُمَاتِ إِلَى

النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ( آ) ''جس کے ذریعہ خداا بی خوشنو دی کا ابتاع کرنے والوں کوسلامتی کے راستوں کی ہدایت

كرتاب اورانهين تاريكيون سے تكال كرائي تھم سے نورى طرف فے آتا ہے اور انھيں صراط متنقيم كى بدایت کرتائے"۔

آیہ مبارکہ سے بینتیجہ نکلتا ہے کہ تھم خدا کی پیروی اوراس کی رضا حاصل کرنے سے ہدایت كارات بموار بوحاتا ب-

دوسری جگدارشاد موتاہ:

(۱) سوروما نكره ، آيت ۱۲.

﴿ إِنَّ اللهُ يُصِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ (1) '' بينگ الله جس كوچا بتائے گرائی میں چھوڑ دیتا ہے اور جواس كی طرف متوجہ ہوجاتے ہیں آتھیں ہدایت دیتائے''۔

یبال''توبهاوراستغفارکرنے والے''کوہدایت کامستحق قرار دیا گیاہے۔

ایک دوسری آیت میں ارشادہ وتاہے:

﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ (٢)

"اورجن لوگول في جاري يس جهاد كيا بهم أخيس اسيخ راستول كي مدايت كريس

"2

اس آیت میں "راہ خدامیں فلصات جراد" کوہدایت کے لئے اصلی شرط کے عنوان سے ذکر

کیاہے۔

نیز ایک دوسری آیت میں ارشادے:

﴿ وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدَّى ﴾ (٣)

''اور جن لوگول نے ہدایت حاصل کر لی خدانے ان کی ہدایت کی اضافہ کر دیا اور ان کو مزید تقو می عنایت فرمایا'' ۔

اس آیت میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اگر انسان راہ ہدایت کی طرف قدم بڑھائے تو خداوند عالم اس کومزید راستہ طے کرنے کی طاقت عطافر مادیتا ہے۔

بتیجہ بیہ ہوا کہ جب تک بندوں کی طرف سے توبہ واستغفار نہ ہواور خدا کے حکم کی پیروی نہ

<sup>(</sup>۲) سوره عکبوت ، آیت ۲۹.

<sup>(</sup>۱) سوره رعد، آیت ۲4.

<sup>(</sup>٣) موره محراً يت ١٤.

ہو، نیز جب تک خدا کی راہ میں جہاداور کوشش نہ ہو،اور جب تک خدا کی راہ میں قدم نہ بڑھائے جا کیں تو لطف الٰہی ان کے شامل حال نہیں ہوگا،اوران کی مد نہیں ہوگی، نیز وہ منزل مقصود تک نہیں پہنچ کتے۔

جن لوگوں میں بیصفات موجود ہوں کیاان کے لئے ہدایت یافتہ ہونا ہے حساب و کتاب ہے؟!اور کیااٹھیں ہدایت کے لئے مجبور کیا گیا ہے؟!

[قار كين كرام!] آپ حفزات ملاحظ فرمار بين كماس سلسله بين قرآن مجيدكى آيات بهت واضح بين بين جن لوگول نے ہدايت و گرائى كے سلسله بين بيان ہونے والى آيات كوضح طريقة نين مجما، يا بين في كوشش نبين كى تواليے بى لوگ اس خطرنا كے خلطى كا شكار ہوئے بين اور بقول شاع : "جون نديدند حقوقت، رہ افسانه زدند "[اور جب انھول نے حقيقت كونہ پايا توافسانه گردند "[اور جب انھول نے حقيقت كونہ پايا توافسانه گردند "وافسانه كردند "كاراست خودى ہموار كيا ہے!

ہبرحال ہدایت وصلالت کا مسئلہ حکمت ومشیت سے خالی نہیں ہے، بلکہ ہرموقع پر خاص شرائط ہوتے ہیں جوخدا کے حکیم ہونے پر دلالت کرتے ہیں۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تنسرنمونه، جلدوا صفحها ۲۳.

# ۱۳۔ کس طرح کا نئات کی ہرشکی خدا کی شیخ کرتی ہے؟

قرآن مجیدی مختلف آیات میں بیان ہوا ہے کہ اس کا نئات کی تمام موجودات خداکی تنبیج کرتی میں ،ان میں سب سے زیادہ واضح آیت سورہ اسراء [بنی اسرائیل] آیت نبر ۴۳ ہے کہ جہاں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءِ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ "اوركونى هن الى تين بهجواس كاتبي تدكرتى الويداور بات بركم ال كاتبي كونيس

اس آیت کی بنا پر کا سُنات کی تمام موجوات بغیر کسی استثنا کے خداوند عالم کی اس عام تنبیج میں ٹامل ہیں۔

اں حمد و تبییج کی حقیقت کی تفسیر کے بارے میں علما و فلاسفہ کے درمیان بہت زیادہ بحث و لفتگو ہے۔

گفتگو ہے۔ بعض افراد نے اس حمد و بینج کو''حالی''[یعنی زبان حال] مانا ہے، جبکہ بعض دوسرے افراد نے اس سے'' قولی'' تنبیج مراد لی ہے، ہم یہاں پران تمام نظریات کا خلاصہ اورا پنا نظر میہ بیان کرتے بین:

البعض گروه كاكهنايه بكراس كائنات كے تمام ذرات جاہدہ وہ جاندار اور عاقل ہوں يا

بے جان اور غیر عاقل؛ سب کی سب ایک طرح کا شعور اور اور اک رکھتی ہیں، اور بیرسب چیزیں خداوند عالم کی حمد وسیج کرتی ہیں، اگر چہ ہم ان کی حمد وسیج کو بجھ نہیں پاتے، اور نہ بی من پاتے ہیں۔ قرآن مجید کی بہت کی آیات اس عقیدہ پر شاہداور گواہ ہیں، نمونہ کے طور پر: ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ حَشْيَةِ اللهِ ﴾ (1) "اور بعض خوف خداے گر ہڑتے ہیں'۔

﴿ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اِثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كَوْهًا قَالَتَا أَنَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ (٣) "اورائے اورزین کوتھم دیا کہ بخوشی یا بمراہت ہماری طرف آؤٹو دونوں نے عرض کی کہ ہماطاعت گزارین کرحاضر ہیں'۔

'' ۔ بہت ہے افراد کاعقیرہ ہے کہ بیٹھ وہی ہے جس کوہم'' زبان حال'' کہتے ہیں ،اور بیٹر وتسبع حقیقی طور پر ہے ،مجازی طور پر نہیں ، کین زبان حال سے ہے نہ کہ زبان قال ہے۔ (غور سیجے)

وضاحت: بعض اوقات ایہا ہوتا ہے کہ انسان کے چربے پر پریشانی اور ناراحتی یا وردوغم کے آثار پائے جاتے ہیں یا اس کی آٹکھوں سے بیداری کے آٹار واضح طور پر دکھائی دیتے ہیں، چنانچہ ایسے موقع پر کہاجاتا ہے: اگر چہتم اپنی زبان سے پریشانی اور مشکل نہیں بتارہے ہو، لیکن تہارے چرے سے پریشانی کے آٹارد کھائی وے رہے ہیں، یا کہتے ہیں کہ تہیں رات میں نینزئیں آئی ہے!!

، مجھی بھی یہ 'زبان حال' اس قدر واضح اور روثن ہوتی ہے کہ ' زبان قال' کوموثر بنا دیتی ہے، اور زبان قال کو موثر بنا دیتی ہے، اور زبان قال کو جٹلا دیتی ہے، جبیا کہ ایک شاعر نے کیا خوب کہا ہے:

<sup>(</sup>۱) سوره بقره رآیت ۱۲. (۲) سوره فصلت رآیت ۱۱.

پنهان کنم راز درون!

از دیدگانم می رود!

گفتم که با مکر و فسون

پنهان نمي گردد که خون

'' میں نے کہا کہ مکر وفریب ہے اپنے اندرونی راز کو چھپالوں کیکن خون بھی چھپائے سے مار میں مربو تک سے نام میں کی کہ میں میں

نہیں چھپتا،اورمیری آ تھوں سےخون برستاد کھائی دیتاہے''۔

اسی چیز کی طرف حضرت امیر الموشین علی علیه السلام نے اپنے مشہور ومعروف قول میں اشارہ فرمایا ہے:

"مَا ضمَر أحد شهنا إلَّا ظهر في فلتاتِ لسانِه وَصفحاتِ وَجههِ"(1)
" و كوئى بھى رازول بيل چمائے سے چپپ نہيں سكتا، اورايك شايك ون اس كى زبان يا چيرے پرظامر ہوئى جاتا ہے "۔

دوسری طرف کیا میمکن ہے کہ ایک بہترین مصور کی بنائی ہوئی تصویراس کی مہارت اور ذوق کی گواہی نہ دے اور اس کی مدح و ثنانہ کرے؟

کیااس بات سے اٹکار کیا جاسکتا ہے کہ ایک مشہور ومعروف شاعر کا کلام اس کے بہترین ذوق کی عکاسی نہ کرےاور ہمیشہاس کی مدح وثنانہ کرے؟

کیا اس بات کا منکر ہوا جاسکتا ہے کہ ایک عظیم الثان عمارت اور بڑے ہوئے کا رخانے وغیرہ اپنی بے زبانی سے اپنے بنانے والے کے خلاق ذبن اورایجا دات کرنے والے ذبن کی تعریف نہ کریں اوران کی ذبیت کی قصیدہ خوانی نہ کریں؟

لہذا ہم کو میہ بات مان لیٹا چاہئے کہ کا ئنات کا پیجیب وغریب نظام اور چکا چوند کر دینے والی چیزیں خداوند عالم کی''حمہ وشیجے'' کرتی ہیں۔

<sup>(</sup>۱) نج البلاغة كلمات قصارتبر۲۹.

كيادوتنيج" ياك وياكيزه مان كے علاوه كى اور چيز كانام ہے،اس كائنات كانظام اسي بورے وجود کے ساتھ سے اعلان کر رہا ہے کہ اس کا خالق ہر طرح کے نقص وعیب سے یاک و یا کیزہ

کیا''حمر''صفات کمال بیان کرنے کےعلاوہ کسی اور چیز کو کہتے ہیں؟ بیکا نئات کا نظام خدا وندعالم کی صفات کمال (بے کران علم وقدرت، اور مکمل حکمت) کی گفتگونہیں کررہاہے۔

[قاركين كرام!] "حدوثيج" كي معنى تمام موجوات كے لئے قابل فہم بيں اوراس بات کی بھی کوئی ضروب نہیں ہے کہ ہم تما م مخلوقات کے ذروں کوصاحب عقل وشعور فرض کریں ، کیونکہ کوئی قطعی دلیل ان سے باہے میں موجو زمیں ہے، اور ندکورہ آیات بھی قوی احمال کی بنایر'' زبان حال كوبيان كرتى بين-

لکین یہاں پرایک سوال باقی ہ جاتا ہے اور وہ بیر کہ اگر خداوند عالم کی ' محمد و بیجے'' سے مراد نظام کا مُنات کا خدا کی عظمت اور اس کی پاکیزگی وعظمت کی حکایت کرنا ہے اور''صفات سلبیہ'' و ''صفات ثبوتیهٔ 'اس کی وضاحت کرتی ہیں، تو پھر قر آن جیر میں کیوں ارشاد ہواہے کہتم ان کی حمد وسیج كنبس تجهيز؟

ا گر بعض عوام الناس نبیں تمجھ کے تو کم ہے کم دانشوروں کوٹو سمجھنا جا ہے؟ اس سوال كے دوجواب دئے جاسكتے ہيں:

پہلا جواب: یہ ہے کہ قرآن مجید میں خطاب اکثر جاہلوں خصوصاً مشرکین ہے ہے اور مومن دانشوروں کی اقلیت اس عموم ہے متثنیٰ ہے کیونکہ ہرعام کے لئے ایک استثنا ہوتا ہے۔ دوسرا جواب: بیہ ہے کہ اس کا نئات کے جن اسرار کو ہم جانتے ہیں وہ نامعلوم اسرار کے مقابل سمندر کے مقابل ایک قطرہ یا پہاڑ کے مقابلہ میں ایک ذرّہ کی حیثیت رکھتے ہیں کدا گرچیج غورو

فكركرين تواس كوكسي علم ودانش كانام تك نبيس ديا جاسكتا\_

تا بدانجا رسید دانش من که بدانستمی که نادانم "مری عمل آخریس اس بات کو مجھ پائی ہے کہش نادان اور جانال ہول"

لبذاحقیقت توبیہ کا گرچہ ہم کتنے ہی بڑے عالم کیوں نہ ہوں اس کا ننات کے ذروں کو نہیں بچھ سکتے ، کیونکہ جو بچھ ہم سنتے ہیں وہ کسی بڑی کتاب کا ایک لفظ ہے، اس بنا پرتمام عوام الناس کے لئے بیاعلان عام کیا جاسکتا ہے کہ تم اس کا ننات کی موجودات کی حمد و تنبیج کونییں بچھ سکتے کیونکہ وہ نبان حال سے خداوند عالم کی حمد و تنبیج کرتے ہیں اور جو چیزیں ہم بچھتے ہیں وہ اس قدر کم اور ناچیز ہیں نبان حال سے خداوند عالم کی حمد و تنبیج کرتے ہیں اور جو چیزیں ہم بچھتے ہیں وہ اس قدر کم اور ناچیز ہیں

کہان کا کوئی شار ہی نہیں ہے

" بعض مفسرین نے بیجی احمال دیا ہے کہ اس کا نئات کی موجودات کی حمد و سبیج زبان " حال" اور زبان " قال" دونوں سے مرکب ہے بادومرے الفاظ میں " تکویٹی اور تشریعی سبیج" ہے،
کیونکہ بہت سے انسان اور تمام ملائکہ اپنی عقل و شعور کے گاظ سے خداوند عالم کی حمد و سبیج کرتے ہیں کیونکہ بہت سے انسان اور تمام ملائکہ اپنی عقل و شعور کے گاظ سے خداوند عالم کی عظمت و کبریائی کی گوائی کی تا اس کا نئات کے تمام ذرے اپنی زبان بے زبانی سے خداوند عالم کی عظمت و کبریائی کی گوائی دے دے دے ہیں۔

اگرچہ'' حمد و تبیح'' کے دونوں معنی آپس میں مختلف ہیں لیکن'' ایک مشتر کے پہلوبھی رکھتے ہیں'' یعنی حمد و تبیع کے عام اور و سیچ معنی [یعنی اعلان پاکیزگی اور مدح و ثنا یا میں مشترک ہیں۔
لیکن جیسا کہ ظاہر ہے کہ ندکورہ دوسری تفسیر سب سے بہتر ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تغییرنموند، جلد۱۲ اصفی۱۳۳۱.

# ۱۵۔ کیا خداوندعا کم کسی چیز میں حلول کرسکتا ہے؟

بعض عیمنانیوں کا بیعقیدہ ہے کہ خداوند عالم''عیسیٰ سے'' میں حلول کئے ہوئے ہے ، اور بعض صوفی لوگ بھی اپنے چیرومرشد کے بارے میں یہی نظر بیر کھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ خداوند عالم ان میں حلول کئے ہوئے ہے۔

کتاب "کشف الراد" میں علامہ جاتی جائے الرحمہ کے قول کے مطابق اس عقیدہ کے باطل و بے بنیا دہونے میں ذرہ برابر بھی شک دشبہ بیں ہے، کیونک جائول سے جو چیز تصور کی جاتی ہے دہ ہیے کہ ایک موجود دوسر ہے موجود دوسر ہے موجود کے ذریعہ قائم ہو، (مثال کے طور پر کہا جائے کہ گلاب کے بھول میں خوشبو حلول کئے ہوئے ہے)، مسلم طور پر خداو تدعالم کے سلسلہ میں ہم عنی قابل تصور نہیں ہیں، کیونکہ اس کا لازمہ مکان، نیاز اور ضرورت ہے جو" واجب الوجود" کے لئے "فیرمکن" ہے، اور جولوگ خداو تدعالم کے حلول کے معتقد ہیں آخر کا روہ شرک میں گرفتار ہوکر دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتے ہیں۔

### تصق ف اورا تخاد وحلول كامسكله

مرحوم علامد حقی علید الرحمد اپنی کتاب " نتیج الحق" بیں فرماتے ہیں کد کسی دوسری چیز میں خداوند عالم کااس طرح سے حلول کرنا کد دونوں شکی ایک چیز بن جائیں ، بیعقیدہ باطل ہے، اور اس کا باطل و بے بنیاد ہونا بالکل واضح ہے، اس کے بعد فرماتے ہیں: "الل سنت کے صوفیہ فرقہ نے اس

سلسلہ میں قرآن وحدیث کی مخالفت کی ہے، اور کہتے ہیں کہ خداوندعالم، عرفاء کے بدن میں حلول
کرجاتا ہے!! یہاں تک کدان میں سے بعض لوگ کہتے ہیں: خداوندعالم عین موجودات ہے، اور ہر
موجود خدا ہے، (وحدت مصداقی وجود کے مسئلہ کی طرف اشارہ ہے)، اس کے بعد علامہ موصوف
فرماتے ہیں: بیعقیدہ عین کفرود ہریت ہے، خدا کا شکر ہے کہ اس نے ہمیں اہل بیت علیم السلام کی
برکت سے اس باطل عقیدہ سے دوررکھا ہے''۔

علامہ موصوف "مطول" کی بحث میں فرماتے ہیں: "بیایک سلم مسلہ ہے کہ اگر کوئی چیز کی چیز میں حلول کرنا چاہے تو اس فور محل کوئی ہیز کی ضرورت ہوتی ہے اور چونکہ خداوند عالم واجب الوجود ہے اور اسے کسی چیز میں حلول کرنا غیر ممکن ہے "اس کے بعد فرماتے ہیں: "اہل سنت کے صوفے فی فرقہ نے اس سلم ہیں مخالفت کی ہے، اور خداوند عالم کے حلول کو عرفاء کے بدن میں ممکن شار کرتے ہیں "اس کے لیک جد علامہ موصوف ان لوگوں کی بہت زیادہ کو عرفاء کے بدن میں ممکن شار کرتے ہیں "اس کے لیک جد علامہ موصوف ان لوگوں کی بہت زیادہ فرمت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ہم نے خودصوفیہ کے ایک کروہ کو حضرت امام سین علیہ السلام کے دوخت مراب کے بعد ہیں والے اس کے بعد ہی نے نماز مغرب پڑھی ،اس کے بعد ہی نے نماز عشاء پڑھی سوائے اس ایک شخص کے علاوہ سب نے نماز مغرب پڑھی ،اس کے بعد ہی نے نماز عشاء پڑھی سوائے اس ایک شخص کے علاوہ سب نے نماز مغرب پڑھی ،اس کے بعد ہی نے نماز عشاء پڑھی سوائے اس ایک شخص کے، چنا نچہ وہ لو نہی جیٹھار ہا!!

ہم نے سوال کیا کہ اس نے نماز کیوں نہیں پڑھی؟ تو جواب دیا کہ اس کونماز کی کیا ضرورت ہے؟ وہ تو خدا سے پیوستہ ہے! کیا ہے بات جائز ہے کہ خدااور اس کے درمیان کوئی چیز پر دہ بن جائے، نماز ان کے اور خدا کے درمیان ایک پر دہ ہے! (1)

یبی معنی ' مثنوی'' کی پانچویں جلد میں ایک دوسری طرح پیش کئے گئے ہیں: جبتم منزل مقصود پر بہنچ جاوئو وہی حقیقت ہے،اوراس کی وجہ بیہ تائی ہے:

<sup>(</sup>١) نج الحق بس ١٥٥ و٥٥.

"لَو ظَهِرِثُ الحقائقُ بَطَلَتِ الشَّرِائعُ" "جبِهَائنَ طَابر بوجاتے بین قشریتیں باطل بوجاتی ہیں"۔

اس كے بعد شريعت كونلم كيميا ہے مشابة قرار ديا ہے (جس علم كے ذريعة تا نباكوسونے ميں تبديل كيا جاتا ہے) اور كہا ہے: جو چيز اصل ميں ہى سونا ہے، يا سونا بن چكا ہے تو اسے علم كيميا كى كيا ضرورت ہے؟! جيسا كہ كہتے ہيں: "طَلبُ الدّليلِ بعدَ الوُصُولِ إلىٰ المدلولِ قبيتے!" (١)
"منزل مقعودتك يحفينے كے بعد وليل طلب كرنا فتيج اور براہے"۔

کتاب ولائل الصدق' شرح' نیج الحق' میں بھی' صاحب مواقف' کے نقل کیا گیا ہے کر نیج الحق' میں بھی' صاحب مواقف' کے بعد دوسرے گروہ کے کر نیج الحق کے بعد دوسرے گروہ کے بعض صوفیوں کا نام لیتے ہوئے گئیے ہیں کہ ان کی باتیں حلول واتحاد کے بارے میں مردد ہیں، (حلول سے مراد خداور دوسری حلول سے مراد خدااور دوسری چیز لیمی نفوز کرنا ہے، اور اتحاد و وحدت سے مراد خدااور دوسری چیزوں کا ایک ہوجانا ہے)

اس کے بعد موصوف مزید فرماتے ہیں: ہم نے بعض ''صوفیہ وجودیہ'' کودیکھا ہے جوحلول واتحاد کا اٹکارکرتے ہیں،اور کہتے ہیں کہ بید دونوں الفاظ خدااور مخلوق میں مغایرت (جدائی) کی طرف اشارہ کرتے ہیں اور ہم اس چیز کے قائل نہیں ہیں! بلکہ ہمارا کہنا ہے :

"لَيسَ فِي دارِ الوجودِ غيرةُ ديّار"، (وجودكى وادى ش اس كعلاوه كوكى چيزموجود بى بيس بـ"ا)

اس موقع برصاحب مواقف كہتے ہيں كه بيعذر، كناه سے بھى بدر ب-(٢)

<sup>(</sup>۱) دفتر پنجم مثنوی ص ۸۱۸ طبع سپر بتبران. (۲) دازگل الصدق ،جلداول ،صفحه ۱۳۳

البنة اس سلسله میں صوفیوں کی بہت می بے تگی باتیں ہیں جونداصول و منطق ہے ہم آ ہنگ ہیں اور نہ ہی شریعت کے موافق۔

بہر حال دو چیز وں کے درمیان حقیقی '' انتخاد'' محال اور ناممکن ہے جبیبا کہ'' علامہ مرحوم'' نے بیان فرمایا ہے چونکہ یہ بات بالکل تضاد اور نگراؤ پر مشتمل ہے، یہ کیسے ممکن ہے کہ دو چیزیں ایک ہو، تو ہوجا کمیں، اس کے علاوہ اگر کوئی خدا کا دوسری مخلوق بالحضوص عارفوں سے انتخاد کے عقیدہ کا قائل ہو، تو اس کالا زمہ یہ کہ خداوند عالم میں ممکنات کے صفات پائے جا کیں جیسے زمان و مکان اور تغیر وغیرہ۔ اور اس طرح خداوند عالم کا دوسری چیز وں میں '' حلول'' کالا زمہ بھی زمان و مکان ہے جبکہ بیچیزیں خداوند عالم کے واجب الوجود ہونے ہے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔(1)

اصولی طور پرخودصوفی بھی اس بات کے قائل ہیں کداس طرح کی باتوں کوعقلی دلائل کے ذریعہ فابت کی جاتوں کوعقلی دلائل کے ذریعہ فابت کی استہ کوعقلی دلائل کے ذریعہ فابت کرنے ہیں، اور اس سلسلہ بیس اپی مرضی جس کو در اور واب کے جیں اس کے ذریعہ اپنے عقا محرک فابت کرنے کی ناکام کوشش کرتے ہیں، اور سلم طور پراگر کوئی عقلی منطق کونہ مانے تو اس سے اس طرح کی ضعر وفقیض باتوں کے علاوہ اور کوئی امید بھی نہیں کی جا سکتی۔

یکی وجہ ہے کہ بمیشہ تاریخ میں بوے بوے علائے کرام نے ان لوگوں مے دوری اختیار کی ہے، اور ان کواپنے سے دورر کھا ہے۔

قرآن کریم نے بہت ی آیات میں عقل و بر ہان اور غور وخوش کے بارے میں توجہ دلائی ہےاورای کو''معرفۃ اللہ'' کاراستہ بتایا ہے۔(۲)

<sup>(</sup>۱) قائل اوجه بات بيه كرطول واتحادك باطل بون كسلسله ي علام حلى عليه الرحمة في مراح تجريد الاعتقاديم مقصل استدلال كساته بيان كيام، (كشف الرادم في ٢٢٤، باب انه تعالى ليس بحال في غيره و نفى الاتحاد عنه) (٢) تغير بيام قرآن، جلد، مغير ٢٨١،٢٤٤.

## ١٧\_بداء کياہے؟

جياك مِ آن رَيم مِن رِحة بِن ﴿ يَسْمُحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُشْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ

الْکِتَابِ ﴾ (۱) "الله جس چیز کوچا ہتا ہے مطاد بتا ہے یا برقر ارد کھتا ہے کہ اصل کتاب ای کے پاس ہے"۔

مذكوره بالا آيت ك ذيل يلى يوال بيدا موتاب كه خداوند عالم كسلسليس" بداء" -

كيامرادى؟

"بداء" کا مسئلہ شیعہ وئی علا کے درمیان ہونے والی معرکۃ الآراء بحثوں میں ایک اہم
بحث ہے، چنانچہ علامہ فخر الدین رازی اپنی تغییر میں گل بحث آب کے ذیل میں کہتے ہیں: "شیعہ
عداوند عالم کے لئے" بداء" کو جائز مانے ہیں، اوران کے زویک بداء کی حقیقت رہے کہ جیسے کوئی
شخص کی چیز کا معتقد ہو جائے لیکن اس کے بعد معلوم ہوکہ وہ چیز اس کے عقیدہ کے برخلاف ہاور
پھراس سے پھرجائے، اور شیعہ لوگ اپنے اس عقیدہ کو ثابت کرنے کے لئے آپیم مبارکہ چی یہ خوا
الله مُا یَشَاءُ وَیُشِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْکِتَابِ کے سامتدلال کرتے ہیں، اس کے بعد فخر رازی مزید
کہتے ہیں کہ یہ عقیدہ باطل اور بے بنیاد ہے، کیونکہ خداوندعالم کاعلم ذاتی ہے جس میں تغیرو تبدیلی محال ہے۔ "

<sup>(</sup>۱) مورورعد، آیت ۳۹.

افسوں کی بات ہے کہ'' بداء'' کے سلسلہ میں شیعوں کے عقیدہ سے مطلع نہ ہونا اس بات کا سبب بنا کہ بہت سے برا دران اہل سنت ، شیعہ حضرات پراس طرح کی ناروا بہتیں لگا کیں!
وضاحت: لغت میں ''بداء'' کے معنی واضح یا آشکار ہونے کے ہیں ، البتہ پشیمان ہونے کے معنی میں بھی آیا ہے ، کیونکہ جو شخص پشیمان ہوتا ہے اس کے لئے کوئی نئی بات سامنے آتی ہے [ تب بی دہ گزشتہ بات پر پشیمان ہوتا ہے اس کے لئے کوئی نئی بات سامنے آتی ہے [ تب بی دہ گزشتہ بات پر پشیمان ہوتا ہے ا

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ ان معنی میں ' بداء' خداوندعالم کے بارے میں صحیح نہیں ہے ،
اور کوئی بھی عاقل انسان خدا کے بارے میں بیا خمال نہیں دے سکتا کہ اس سے کوئی چیز مخفی اور پوشیدہ
ہو، اور ایک مدت گزرنے کے بعد خدا کے لئے وہ چیز واضح ہوجائے ، اصولاً بیہ چیز کھلا ہوا کفر اور خدا
کے بارے میں بہت بُری بات ہے ، کیونکہ اس سے خداوند عالم کی ذات پاک کی طرف جہل و نا وائی
کی نبست دینا اور اس کی ذات اقدس کو کل تغیر و خواوث کا نیا لازم آتا ہے، الہذا ہر گزایر انہیں ہے کہ
شیعدا ثنا عشری خداوند عالم کی ذات مقدس کے بارے میں اس طرح کا عقیدہ رکھتے ہوں۔

"بداء "كىسلىلە مىل شىعوں كا جوعقىدە ہادرجس بات پروۇز دردىتے ہیں دە يە ہجسا كەالل بىت ئىلىم السلام كى احادیث میں بیان ہوا ہے: "مَاعَـو فَ اللهُ حَقّ معرفیته مَنْ لَمْ يعوفهُ بسالبىداء " (جۇخص خداكو "بداء "كے ذريعہ ہے نہ پہچانے اس نے خداكو سي طریقہ ہے نہیں پہچانا) چنانچہ" بداء "كے سلسلہ ميں اس حديث كے مطابق شيعوں كا يہى عقيدہ ہے:

اکثر اوقات ایما ہوتا ہے کہ ظاہری اسباب وعلل کے پیش نظر ہم کو یہ احساس ہوتا ہے کہ کوئی واقعہ پیش آنے والا ہے، یا خداوندعالم نے کسی واقعہ کے بارے میں اپنے نبی یارسول کے ذریعہ آگاہ فرمایا دیا تھالیکن بعد میں وہ واقعہ پیش نہیں آیا تو، ایسے موقع پر ہم کہتے ہیں کہ'' بداء'' حاصل ہوا، یعنی جیسا کہ ظاہری اسباب وعلل کے لحاظ سے کسی واقعہ کے بارے میں احساس کررہے تھے اور اس واقعہ کے وقوع کولازی اور ضروری مجھ رہے تھے ایسانہ ہو بلکہ اس کے خلاف ظاہر ہو۔ اس کی اصلی علت ہیہے کہ بھی بھی بمیں صرف علت ناقصہ کاعلم ہوتا ہے، اور ہم اس کے شرائط وموانع کونہیں دیکھ پاتے ، اس لحاظ ہے فیصلہ کر بیٹھتے ہیں، بعد میں اس کی شرط حاصل نہ ہویا کوئی مانع اور رکاوٹ پیش آ جائے اور ہمارے فیصلہ کے برخلاف مسئلہ پیش آئے تو اس طرح کے مسائل کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔

کیا کوئی اس منطقی بات کا انکار کرسکتا ہے؟ صرف وہی اس بات کا انکار کرسکتا ہے جوعلت تامداورعلت نا قصہ کوچھے طور پر مجھ ندستے، یاشیعہ نخالف گروپ کے غلط پر و پیگنڈ ہے ہے متاثر ہو، اور اس کا تعصب اس حد تک بڑھ چکا ہو کہ شیعہ عقائد کے سلسلہ میں شیعہ کتا بوں کا مطالعہ نہ کر سکے، تعجب کی بات سے ہے کہ فخر رازی نے پھر یک شعوا اللہ ما یک اُن فی قویم نیٹ و عِندہ اُم المحتاب کے ذیل میں بداء کے مسئلہ کو بیان کیا ہے لیکن اس بات پر ذرا بھی توجہ بیں وی کہ بداء 'دمحووا ثبات' کے علاوہ

امورين بداء "ايك تم كالنخ ب" ـ

کوئی دوسری چیز نہیں ہے،اپخصوص تعصب کی بنا پر شیعوں کونشانہ بنایا ہے کہ شیعہ کیوں''بداء''ک قائل ہیں؟

[ قارئین کرام!] آپ حضرات کی اجازت ہے ہم چندا پیے نمونہ بیان کرتے ہیں جن کو بھی نے قبول کیا ہے۔

ا-ہم جناب بونس علیہ السلام کے واقعہ میں پڑھتے ہیں کہ آپ کی قوم کی نافر مانی کی وجہ
سے عذاب الٰہی طے ہوگیا، اور جناب بونس علیہ السلام جواپئی قوم کو قابل ہدایت نہیں جانے تھے اور
ان کو متحق عذاب جانے تھے البغاوہ بھی ان کو چھوڑ کر چلے گئے، کیکن اچا تک (بداء واقع ہوا) اس قوم
کی ایک بزرگ شخصیت نے عذاب الٰہی کے آٹارد کھے تو اپنی قوم کو جمع کیا اور ان کو تو ہہ کی دعوت دی،
سب لوگوں نے تو ہہ کرلی، ادھر عذاب الٰہی کے ہوآ ٹار ظاہر ہو چکے تھے ختم ہو گئے جیسا کے قرآن مجید
میں ارشاد ہے:

﴿ فَلَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَالُهَا إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْحِزْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ ﴿ إِلَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ ﴿ إِلَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ ﴿ إِلَى الْحِيْلِ اللَّهُ اللّ

''پس کوئی بستی ایسی کیوں نہیں ہے جوابیان لے آئے اوراس کا ایمان اسے فا کدہ پہنچائے عطاوہ قوم پوٹس کے کہ جب وہ ایمان لے آئی تو ہم نے ان سے زیر گانی دنیا میں رسوائی کاعذاب دفع کر دیا اور انھیں ایک مدت تک سکون سے رہنے دیا''۔

۲-اسلامی تواریخ میں بیان ہواہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے ایک دلہن کے بارے میں خبردی تھی کہ وہ شپ وصال ہی مرجائے گی لیکن حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی پیشین گوئی کے برخلاف وہ دلہن زندہ رہی! جس وقت اس سے تفصیل معلوم کی اور سوال کیا: کیا تو نے راہ خدا میں صدقہ دیا

<sup>(</sup>۱) سوره يونس ، آيت ٩٨.

ہے؟ تو اس نے کہا: ہاں، میں نے صدقہ دیا تھا، تو حضرت عیسیٰ علیدالسلام نے فرمایا: صدقہ ، یقینی بلاؤں کو بھی دورکر دیتا ہے! (1)

دراصل حضرت عیسیٰ علیہ السلام لوح محفوظ سے باخبر تھے جس کی بنا پر انھوں نے اس واقعہ کی خبر دی تھی ، جبکہ ریہ واقعہ اس شرط پر موقوف تھا ( کہ اس راہ میں کوئی مانع پیش نہ آ ئے مثال کے طور پر''صدقہ'') کیکن جیسے ہی اس راہ میں مانع پیش آ گیا تو فوراً نتیج بھی بدل گیا۔

ساہم حضرت ابراہیم علیہ السلام بت شکن بہادر کے واقعہ کوقر آن میں پڑھتے ہیں کہ انھیں اساعیل کو ذرج کے کہا تھے میں المبادا وہ اس تھم کی تغیل کے لئے اپنے فرز ندار جمند کوقر با نگاہ میں لے گئے ،لیکن جب حضرت ابراہیم علیہ السلام کی مکمل تیاری واضح ہوگئی تو ''براء'' ہوگیا، اور سہ بات واضح ہوگئی کو ''براء' ہوگیا، اور سہ بات واضح ہوگئی کہ دیدا یک امتحانی تھم تھا جا کہ جناب ابراہیم علیہ السلام اور ان کے فزر ندار جمند کی اطاعت و سلیم کی حدکو آز مایا جاسکے۔

۳ حضرت موی علیہ السلام کے واقع میں بھی بیان ہوا ہے کہ پہلے انھیں تھم دیا گیا کہ تیں اون تک کے لئے البی وعدہ گاہ پر جا کیں، ون تک کے لئے البی وعدہ گاہ پر جا کیں، کیکن بعد میں اس مدت میں وس دن کا اوراضا فہ کیا (تا کہ بنی اس کی آزمائش ہو سکے)

[ قارئین کرام!] یہاں پریہ سوال سامنے آتا ہے کہ 'براؤ' کافا کدہ کیا ہے؟

اس سوال کا جواب گزشتہ مطالب کے پیش نظر کوئی مشکل کا منہیں ہے، کیونکہ بھی بھی اہم
مسائل جیسے کسی شخص یا قوم وملت کا امتحان، یا توبہ واستغفار کی تاثیر (جیسا کہ حضرت یونس علیہ السلام
کے واقعہ میں بیان ہوا ہے) یا صدقہ ،غریبوں کی مدد کرنا یا نیک کام انجام ویتا یہ سب خطرناک واقعات کو برطرف کرنے میں موڑ ہوتے ہیں، یہ امور باعث بنتے ہیں کہ آئندہ کے وہ حادثات جو

<sup>(</sup>١) بحارالانوار ، ، جلد ٢ ، صفحه ١٣١١ ، \_ حاب قديم ، ازامالي شخصدوق.

يہلے دوسرے طريقة سے طے ہوتے ہيں ليكن بعد ميں خاص شرائط كے تحت ان كو بدل ديا جاتا ہے تا کہ عام لوگوں کو بیمعلوم ہوجائے کہان کی زندگی کے حالات ان کے ہاتھوں میں ہے،اوراپنے حیال چلن اور راہ وروش کو تبدیل کر کے اپنی زندگی کے حالات بدل سکتے ہیں ، اور میمی''بداء'' کا سب سے برافائدہ ہے. (غور کیجئے)

جیبا کہ ہم نے گزشتہ حدیث میں پڑھا ہے کہ''جوشخص خدا کو''بداء'' کے ذریعہ سے نہ يجيانے اس نے خدا کو محج طريقه سے نہيں پہيانا''اس حديث ميں انھيں حقائق کی طرف اشارہ ہے۔ لبذاحفرت امام صادق عليه السلام كى ايك حديث مين وارد بهوا ب كرآب ني فرمايا: "مَا بَعَتَ اللهُعزُّ وَجَلَّ نَبِيًّا حَتَّى يَاحَذُ عُلَيهِ ثلاثُ خِصَالِ، الإقرار بالعبودية،

وَخلع الأنداد ، وإنَّ الله يقدِّم مَا يَشاءُ وَيؤَخِّرُ مَا يشاءُ" (١)

'' خداوندعالم نے کسی نی یا پیغیر کوئیس بھیجا <mark>کر پی</mark>کیان سے تین چیزوں کے بارے میں عہد و پیان لیا: خداوندعالم کی بندگی کا اقرار، ہرطرح کے شرک کی فعی، اور پیرکہ خداوندعالم جس چیز کوجا ہے مقدم وموثركي"\_

دراصل سب سے پہلاعبد و پیان خداوندعالم کی اطاعت اور اس کے سے تشکیم رہنے ہے متعلق ہے، اور دوسراعہد و بیان شرک ہے مقابلہ ہے اور تیسراعہد و بیان ''بداء'' کے تعلق ہے، جس کا نتیجہ بیہ ہے کہانسان کی سرگزشت خودا پنے ہاتھوں میں ہوتی ہے یعنی اگرانسان اپنی زندگی کے حالات اورشرا نط کوبدل دے تواس پر پارحمت خدانا زل ہوتی ہے یاوہ عذاب الہی ہے دوجار ہوتا ہے۔ [ قارئین کرام!] آخر کلام میں عرض کیا جائے ،گزشتہ وجوہات کی بنا پرعلیا ئے شیعہ کہتے ہیں کہ جس''بداء'' کی نسبت خداوندعالم کی طرف دی جاتی ہے تواس کے معنی''ابداء'' کے ہیں یعنی کسی

<sup>(</sup>١) اصول كافي ، جلداول ، صفحة ١١٢ ، سفينة البحار ، جلداول ، صفحه ٢١ .

چیز کو واضح اور ظاہر کرنا جو کہ پہلے ظاہر نہیں تھی اور اس کے بارے میں پیشین گوئی نہیں کی گئی تھی۔ لیکن شیعوں کی طرف پہنست دینا کہ ان اوگوں کاعقیدہ ہے کہ خدا بھی بھی اپنے کا موں پر پشیمان اور شرمندہ ہوجاتا ہے یا بعد میں ایسی چیز سے باخبر ہوتا ہے جو پہلے معلوم نہ ہو، تو ہیہ سسے پڑاظلم وخیانت ہے اور ایک ایسی تہمت ہے جس کو بھی معاف نہیں کیا جا سکتا۔ اسی وجہ سے انکہ معصوبین علیم السلام نے قبل ہوا ہے:

"هَنْ زَعَمَ أَنَّ اللهَ عزَّ وَجَلَّ يبدو لَه فِي شَيءٍ لَمْ يعلمُهُ أُمس فابرنوا

منه"(۱)(۲)

" بوقض گان كرے كه خداوند عالم كے لئے آج وہ چيز داضح وآشكار ہوگئ ہے جوكل واضح نہيں تھي توا يے فض نے نفر اور بيزاري اختيار كرؤ"۔

<sup>()</sup> مفينة البحار، جلداول مسخدا ۲. تند

<sup>()</sup> تَفْيِر مُونِه، جِلْدِوا أَصْفِيهِ ٢٣٥.

## ا-كيااولياءاللدكووسيلة قراردينا توحيد خدا كے مخالف ہے؟

[قارئین کرام !] پہلے ہی بینکہ عرض کردیتا ضروری ہے کہ توسل سے مراد بہیں ہے کہ انسان پیامبرا کرم ملٹی آئی بیائی بیلی ہے کہ انسان پیامبرا کرم ملٹی آئی بیائی بیلیم البلام سے متعقل طور پرکوئی چیز طلب کرے بلکہ توسل سے مراد بیہ ہے کہ اعمال صالحہ یا پیغیبر اور امام کی اطاعت و پیروی کے ذریعہ یا ان حضرات کی شفاعت یا ضداوند عالم کوان حضرات کے فظمت اور بلندی کا خداوند عالم کوان حضرات کے فظمت اور بلندی کا احترام کرنا ہے اور ایک طرح سے خدا کی عبادت ہے ) خداوند عالم سے کوئی چیز مانگی جائے تو اس میں ذکہی طرح کا کوئی شرک ہے اور نہ ہی بی قرآئی آیات کے نالف ہے

"اور کاش جب ان لوگوں نے اپ نفس پرظم کیا تھا تو آپ کے پاس آتے اور خود بھی اپٹے گنا ہوں کے لئے استغفار کرتے اور رسول بھی ان کے حق میں استغفار کرتا تو بیے خدا کو ہڑا ہی تو ہہ قبول کرنے والا اور مہر بان یاتے"۔

<sup>(</sup>۱) سوره نسام، آیت ۲۲.

#### توسل اوراسلامي روامات

توسل کے سلم میں اہل سنت اور شیعہ کتابوں میں بہت کی روایات بیان ہوئی ہیں جن سے کھل طور پر بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ توسل اور وسیلہ قر اردینے میں کوئی اشکال نہیں پایا جاتا، بلکہ ایک نیک کام ہے، اس سلمد میں بہت زیادہ روایات ہیں اور بہت کی کتابوں میں نقل بھی ہوئی ہیں، ہم نمونہ کے طور پر اہل سنت کی مشہور ومعروف کتابوں سے چندر وایات کوفقل کرتے ہیں:

ا مشہور ومعروف علم دین "سمبودی" اپنی کتاب" وفاء الوفاء" میں رقمطراز ہیں:

یغیراکرم ملتی الم اللہ اللہ اللہ علیہ علم دین "سمبودی" اپنی کتاب "وفاء الوفاء" میں مدوطلب کرنا، شفاعت

عابنا، آنخضرت کی خلفت سے پہلے بھی جائز تھا، آن بکی پیدائش کے بعداور آن بکی وفات کے بعد، عالم

برزخ اور روز قیامت میں بھی جائز ہے، اس کے بعد حضرت عمر بن خطاب سے روایت نقل کرتے

میں کہ حضرت آن وم علیہ السلام نے پینی کی اور اللہ میں اللہ میں اللہ میں کے خطرت آن وم علیہ السلام پینی براکرم

کی خلفت کے بارے میں علم حاصل کرنے سے بعد خداوند عالم کی بارگاہ میں اس طرح عرض کرتے

ہیں:

"یَا رِبِّ أَسئلُکَ بِحَقِّ مُحَمَّدٍ لِمَا غَفَرتَ لِی ﴿ ). " پالتے والے! تجھے مجمر[ مَلْقَلِیَّلِم ] کا واسطہ تجھ سے سوال کرتا ہوں کہ جھے معاف لروئے"۔

اس کے بعد اٹل سنت کے مشہور ومعروف دانشوروں جیسے ''نسائی'' اور'' ترندی'' سے ایک حدیث نقل کرتے ہیں اور اس کوتوسل کے جواز پر شاہد کے عنوان سے نقل کرتے ہیں، جس حدیث کا

<sup>(</sup>۱) وفاء الوفاء ، جلد ٣ ، صفحه ١٤٢١ \_ كتاب (التوصل الى هنيقة النوسل مين ، صفحه ٢١٥ ، فد كوره حديث كو" ولأكل الغيوة " معين يهم قي تيمي نقل في بيمي نقل مناه عن الموقاء ، جلد الموقاء ، حل الما الغيوة المعرفة الموقاء ، حل الموقاء ، حل المعرفة المعرفة الموقاء ، حل المعرفة ا

خلاصہ یہ ہے: ایک نابینا شخص نے پیغیبرا کرم مٹھی آیا ہے اپنی بیاری کی شفاء کے لئے درخواست کی تو پیغیبرا کرم مٹھی آیل نے تھم دیا کہ اس طرح دعا کرو:

"اَللَّهُمَّ إِنِّى استلُکَ وَاتَوجَّهُ إِلَيْکَ بِنَيِّکَ مُحَمَّد نَبِيِّ الرَّحمةِ يَا مُحمَّد إِنِّى تَوجهتُ بِکَ إِلَىٰ رَبِّي فِي حَاجَتِي لِتقضى لِي اللَّهُمَّ شَفَّعُهُ فِيَ"(١)

" پالنے والے! تیرے پینجبر رحت کے واسطہ سے تھے سے درخواست کرتا ہوں اورائے گر! آپ کی طرف متوجہ ہوتا ہوں اور آپ ہی کے واسطہ سے اپنی حاجت روائی کے لئے خدا کی بارگاہ یں متوجہ ہوتا ہوں، پالنے والے! آئے تخضرت ( اللہ اللہ علیہ ) ویر اثنفیج قرار دے "۔

اس کے بعد پیغیرا کرم میں وفات کے بعد توسل کے جواز کو ثابت کرنے کے لئے
یوں بیان کرتے ہیں: حضرت عثان کے زمانہ میں ایک حاجت مند پیغیرا کرم میں آباد کی قبر کے زدیک
آ یا اور اس نے نماز پڑھی اور اس طرح دعا کرنے لگانہ

"اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسِلُكَ وَأَتَوجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيْنَا هُ حَمَّد نَبِي الرَّحمةِ يَا مُحمَّد إِنِّي أتوجه إلىٰ رَبكَ أَنْ تَقْضي حَاجَتِي "(١)

'' پالنے والے الیری بارگاہ میں پیغیرا کرم [ ملٹی آیائم]، پیغیرر حمت کے مسیلہ سے درخواست کرتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں، اے محداً آپ کے وسیلہ سے خدا کی بارگاہ میں متوجہ ہوتا ہوں تاکہ میری مشکل آسان ہوجائے''۔

کیجھ ہی دیرگزری تھی کہاس کی مشکل آسان ہوگئی۔(۲) ۲۔''التوصل الی هقیقة التوسل'' کے مؤلف مختلف منابع و مآخذ سے ۲۱؍احادیث نقل کرتے

<sup>(1)</sup>وفاءالوفاء بسفية ١٣٧١.

<sup>(</sup>٢)وفاءالوفاء، سنية ١٣٧٣.

ہیں جن سے توسل کا جائز ہونا سمجھ ہیں آتا ہے، اگر چہموصوف نے ان احادیث کی سند ہیں اشکال
کرنا چاہا ہے، کیکن سے بات واضح ہے کہ جب روایات زیادہ ہوجاتی ہیں اور تواتر[ا] کی حد تک پہنے
جاتی ہیں تو پھر سند ہیں اشکال واعتراض کی گنجائش نہیں رہتی، اور مخفی شدرہے کہ توسل کے سلسلہ میں
احادیث تواتر کی حدہ بھی زیادہ ہیں، ان کی نقل کی ہوئی روایات میں سے ایک ہیہے:
دیں جے کا بیاد ہوت ویں مان کی نقل کی ہوئی روایات میں سے ایک ہیہے:

"ابن جركی" اپنی كتاب" الصواعق المحرقة" مين الل سنت كے مشہور ومعروف" امام شافعي" في سنقل كرتے بين كه انھوں نے الل بيت پنجبر سے توسل كيا اور اس طرح كها:

وَهُمُ اللَّهِ وَسِياتِ

آلِ النَّبِيِّ ذَريعَتِي وَهُمْ إِلَيه وَسيلتي

أرْجُوْبِهِمْ أعطى غَداً ييدِ اليَمِين صَحِيفَتِي (٢)

"آل يفير كير اوسيله ين اورون خداك باركاه يس مير علي باعث تقرب بين"

"میں امیدوار ہوں کمان کوسلے سے میرانام اعمال میرے دائے ہاتھ ش دیا جائے"

ای طرح " بیریق" بھی نقل کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ خلیفہ دوم کی خلافت کے زمانہ میں قبط

يرا، جناب بلال چندا صحاب كے ساتھ يغيراكرم الله يقيم في قبر مبارك يرآئ وراس طرح عرض كى:

"يَا رَسُولَ الله استسق لأمّتك ... فَإِنَّهُم قَدْ هَلَكُوا ..." (٣)

" يا رسول الله اله الله المت كے لئے باران رحت طلب قرمائے ... كيونكه آپ كى امت

ہلاک ہوا جا ہتی ہے''۔

<sup>[</sup>ا]علم حدیث بین' حدیث تواتر''اس حدیث کوکہا جاتا ہے جس کے راویوں کی تعداداس حد تک ہوکہان کی ایک ساتھ دیج ہوکر سازش کا قابل اعتادا حال نہ ہو. (مترجم)

<sup>(</sup>٢)التوصل الي هيقة التوسل مسفحه ٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) التوصل الى هيقة التوسل معني ٣٥٣.

یہاں تک کدابن جمرا پنی کتاب'' الخیرات الحسان' میں نقل کرتے ہیں کہ'' امام شافعی' بغداد میں قیام کے دوران'' ابوحنیف'' کی زیارت کے لئے جاتے تھے، اورا پنی حاجتوں میں ان کو وسیلہ بناتے تھے اوران سے متوسل ہوتے تھے۔(1)

نیز'' میں داری' میں'' انی الجوزاء' سے نقل ہوا ہے کہ ایک سال مدینہ میں بہت بخت قط پڑگیا، بعض افراد جناب عائشہ کی خدمت میں جاکر شکایت کرنے گے، اوران سے درخواست کی کے قبر پنجبر کی جھت میں سوراخ کر دیا جائے تا کہ قبر پنجبر کی برکت سے خداوند عالم باران رحمت نازل فرمادے، چنانچہ ایسانی کیا گیاوم اس وقت بہت زیادہ بارش ہوئی!

تفیر''آلوی'' میں اس سلسلہ میں بہت ی احادیث نقل ہوئی ہیں اور پھران احادیث کا مفصل طریقہ سے تجزیہ وخلیل کرنے کے بعدا ور مذکورہ احادیث میں بہت بخت روبیا ختیار کرنے کے بعدان کا اعتراف کرتے ہوئے اس طرح کہتے ہیں:

''اس گفتگو کے تمام ہونے کے بعد میرے نزدیک وئی مانع نہیں ہے کہ خداوند عالم کی بارگاہ میں پیغیبرا کرم ماٹی بیاتی کے وسیلہ قرار دیا جائے ، چاہے پیغیبرا کرم کی زندگی میں ہویا آنخضرت کے انتقال کے بعد'' موصوف اس سلسلہ میں کافی بحث کرنے کے بعد مزید فرماتے ہیں ومخداوند عالم کی بارگاہ میں پیغیبر کے علاوہ کسی دوسرے سے توسل کرنے میں بھی کوئی ممانعت نہیں ہے ، کین اس شرط کے ساتھ کہ پیغیبر کے علاوہ جس کو خدا کی بارگاہ میں وسیلہ بنایا جائے اس کا مرتبہ خدا کی نظر میں بلند و بالا ہو۔ (۲)

لیکن شیعہ منابع ومآ خذ میں وسلہ اور توسل کا موضوع اس قدر واضح ہے کہ اس کو بیان کرنے کی [بھی] ضرورت نہیں ہے۔

(١)التوصل الى هيقة التوسل مفحه ٣٣٠.

<sup>(</sup>٣)روح المعاني، جلده-٢ بصفيه ١١١٥ـ١١١.

#### چند ضروری نکات:

[قارئين كرام !] يهال پر چندنكات كى طرف توجيكرناضرورى ب:

ا۔ توسل اور وسیلہ سے بیمراز نہیں ہے کہ پنجبرا کرم مٹے آئے ہی یا تکہ معصوبین علیہم السلام سے
کوئی شخص اپنی حاجات طلب کرے، بلکہ مراد بیہ ہے کہ خدا کی بارگاہ میں پنجبرا کرم طٹے آئے ہی اور اتمکہ
معصوبین علیہم السلام کی عظمت اور بلندی کے ذریعہ متوسل ہو، اور بیکام در حقیقت خداو ندعالم کی
طرف توجہ کرناہے، کیونکہ پنجبرا کرم مٹے آئے آئے کا احترام بھی خدا کی وجہ سے ہے کہ آپ خدا کے رسول
میں، اس کی راہ پر جلے ان باتوں کے باوجودان لوگوں پر تعجب ہوتا ہے جواس طرح کے توسل کوشرک
کی ایک قتم کہ دیتے ہیں جبکہ شرک سے کوئی شیابت نہیں رکھتا۔
جبکہ اس طرح کا توسل شرک سے کوئی شیابت نہیں رکھتا۔

۲ بعض لوگوں نے اس بات کی جہتے کوشش کی ہے کہ پینجبرا کرم مائیڈیئے اور انکہ کی اسلام کی حیات اور وفات میں فرق قرار دیں ، حالانکہ فدکورہ روایات جن میں بہت می روایات وفات کے بارے میں ہیں؛ لہذا ان کے پیش نظر مسلمانوں کا عقیدہ بیر ہے کہ انبیاء اور صالحین وفات کے بعد ''برزخی حیات'' رکھتے ہیں جو کہ دنیا ولی زندگی ہے وسیح تر ہے جیسا کی شہداء کے بارے میں وضاحت کے ساتھ بیان ہوا ہے کہ ان کوم دہ تصور نہ کہ ووہ زندہ ہیں اور خدا کی طرف سے رزق پاتے ہیں۔(۱) میں اور خدا کی طرف سے رزق پاتے ہیں۔(۱) میں ان کی عظمت کی تم دینے میں فرق ہے، لہذا دعا کی درخواست کو جائز اور خدا کی بارگاہ میں ان کی عظمت کی تتم دینے میں فرق ہے، لہذا دعا کی درخواست کو جائز اور خدا کی بارگاہ میں ان کی عظمت کی تتم دینے میں ، حالا تکہ ان دونوں کے درمیان کی بھی طرح کا کوئی منطقی فرق دکھائی ٹیس دیتا۔

<sup>(</sup>١) سورة آل تمران ء آيت ١٢٩.

۳ بعض علائے اہل سنت خصوصاً '' و ہائی علاء'' اپنی خاص ہے دھری کی بنا پر کوشش کرتے ہیں کہ وسیلہ اور توسل کے بارے بیس بیان ہونے والی تمام احادیث کوضعیف اور کمزور ثابت کر ڈالیس، اس سلسلہ بیس بے بنیا واعتراضات کرتے ہیں جو در حقیقت بہت پرانے ہو چکے ہیں، جن کومڈ نظرر کھتے ہوئے ایک انصاف پہندانسان یہ محسوں کرتا ہے کہ ان لوگوں نے پہلے اپنا عقیدہ معین کرلیا ہے اور پھراپے عقیدہ کو اسلامی روایات پر''تھو بنا'' چا ہے ہیں، اور ایسا ہی کرتے ہیں اور جو کھوڑ دیتے ہیں، جبکہ ایک تحقیدہ کو الائمق انسان اس کے عقیدہ کے خلاف ہوتا ہے اس کو چھوڑ دیتے ہیں، جبکہ ایک تحقیق کرنے والائمق انسان اس طرح کی غیر منطقی اور تعصب آپین ہو ہو لئیس کرسکا۔

۵۔ہم بیان کر پچکے ہیں کہ توسل کےسلسلہ میں بیان شدہ روایات حد تواتر تک پیٹی ہوئی ہیں، لیتن اس قدر ہیں کہ ان کی سند میں بحث کی کوئی ضرورت نہیں رہتی، اس کے علاوہ ان کے درمیان بہت زیادہ سیجے روایات بھی ہیں، لہذا ان کی اعاد میں اعتراض واشکال کی گنجائش ہی نہیں رہتی۔

۲- ہم نے جو پھے ہیان کیا ہے اس سے واضح ہوجاتا ہے کہ آپیشر یفہ کے ذیل میں بیان ہونے والی روایات کامفہوم ہیہ کہ پنج برا کرم نے اصحاب سے فرمایا: "خداوند عالم سے میرے لئے "وسیلہ" طلب کرو" یا جیسا کہ اصول کافی میں حضرت علی علیہ السلام سے منقول ہے کہ بہشت میں وسیلہ سب سے بلندو بالا مقام ہے، اور جیسا کہ ہم نے آیت کی تغییر میں بیان کیا ہے؛ ان کے درمیان کی طرح کا کوئی فرق نہیں ہے کیونکہ ہم نے بار ہاعرض کیا ہے کہ ہر طرح کے تقرب خدا پر" وسیلہ" صادق آتا ہے اور پینج برا کرم ملے آئی آئی کے ذریعے تقرب خدا صال کرنے کا نام وسیلہ ہے جو کہ جنت میں سب سے بلندو بالا مقام ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تفير نمونه، جلد ۴ مسخه ۳۲۲.

## ١٨\_ دعاكرتے وقت آسان كى طرف باتھ كيوں بلندكرتے ہيں؟

اکثر اوقات عوام الناس کے ذہن میں بیہ وال پیدا ہوتا ہے کہ جب خداوند عالم کے لئے
کوئی [خاص] محل و مکان بیس ہے تو چر دعا کرتے وقت آسان کی طرف ہاتھ کیوں اٹھاتے ہیں؟
کیوں آسان کی طرف آ تکھیں متوجہ کی جاتی ہیں؟ نعوذ باللہ کیا خداوند عالم آسان میں ہے؟

و قار کین کرام! یہ بیہ وال حقر ان ایکہ معمومین میں ہم السلام کے زمانہ میں بھی ہوتا تھا، جیسا کہ ہمیں تاریخ ہیں ملتا ہے کہ ' ہشام بن تھم'' کہتے ہیں نا یک زند ایق حضرت امام صادق علیہ السلام کی خدمت میں آیا وراس نے درج ذیل آیت کے بارے ہیں موال کیا:

﴿ اَلَوْ حُمْنُ عَلَى الْعَوْشِ اسْعَوىٰ ﴾ ( 1 ) "وه رحلن عرش براعتباراورا فتدارر كلفے والا بـ" ـ

امام علیہ السلام نے وضاحت کرتے ہوئے فرمایا: خداوند عالم کو کسی جگداور کسی مخلوق کی کوئی ضرورت نہیں ہے، بلکہ تمام مخلوقات اس کی مختاج ہے۔

سوال کرنے والے نے عرض کی: تو پھر کوئی فرق نہیں ہے کہ ( دعا کے وقت ) جاہے ہاتھ آسان کی طرف بلند ہوں یاز مین کی طرف؟!

<sup>(1)</sup> سورهط ، آيت ٥.

اس وفت امام عليه السلام نے فرمايا: يه موضوع خداوند عالم كے علم واحاطه ميں برابر ہے (اور
کوئی فرق نہيں ہے) ليكن خداوند عالم نے اپنے انبياء اور صالح بندوں كوخود تكم ديا كه اپنے ہاتھوں كو
آسان اور عرش كى طرف اٹھا كيں، كونكه معدان رزق و بيں ہے، جو پچھ قرآن كريم اور احادیث سے
ٹابت ہے ہم اس كو ثابت مانتے بيں جيسا كه ارشاد ہوتا ہے: اپنے ہاتھوں كوخداوند عالم كى بارگاہ ميں
بلند كرو، اس بات پرتمام امت كا اتفاق اور اجماع ہے۔ (1)

الى طرح كتاب خصال [ شخ صدوق عليه الرحمة ] من حضرت امير المونين على عليه السلام عن منقول ب: "إذًا فَوعُ المسلم مِنَ الصَّلواةِ فَليوفعُ يديهِ إلى السَّمَاءِ، ولينصَّب فِي الدعاءِ " "جبتم تماز عقارعُ بوجا وقوا عن الصَّلواةِ الله عان كى طرف بلند كرواوروعا من مشخول بوجا وقوا عن المنظم المناسك المرف المندكرواوروعا من مناول المناسك الموادد " والمناسك الموادد".

ال وقت ایک فض فرص کیا: یا ایر الموشی اییا خداد عالم سب جگرموجود نیس ہے؟

امام علیہ السلام فرمایا: بی ہاں! سب جگرموجود ہے۔

ال فیض فی عرض کیا: تو پھر بندے آسان کی طرف اپنے ہاتھوں کو کیوں اٹھا کیں؟

ال موقع پرامام علیہ السلام فی درج ذیل آپٹیشر یفد کی تلاوت فرمائی:

﴿وَفِی السَّمَاءِ دِزْفُکُمْ وَمَا تُوْعَدُونَ ﴾ (۲)

"اور آسان میں تہارا رزق ہے اور جن باتوں کا تم سے وحدہ کیا گیا ہے (سب کھے موجود ہے)"۔ (سب کھے

<sup>(1)</sup> بحار الانوار، جلز٣، صفيه ٣٣٠ توحيد صدوق صفيه ٢٣٨، حديث، باب٣٣٪ باب الرد على الشنوية والزنادقة"

<sup>(</sup>٢) سوره ذاريات، آيت ٢٢.

<sup>(</sup>٣) بحار الانوار ، جلد ٩٠ ، صغيه ٢٠٨ ، حديث ٤٠ ، قد كوره حديث تغيير نور التقلين ، جلد٥ ، صغي ١٢٥ و ١٢٥ من محى ذكر بوتى ب.

ان روایات کے مطابق چونکہ انسان کا اکثر رزق آسان سے ہ، (بارش؛ جس سے بنجر زین زراعت کے لائق ہوجاتی ہے، آسان سے نازل ہوتی ہے، سورج کی روثنی جو کہ زندگی اور حیات کا مرکز ہے، آسان سے آتی ہے، ہوابھی آسان میں ہے جو کہ زندگی کے لئے تیسرااہم سبب ہوا تھی اس میں ہے جو کہ زندگی کے لئے تیسرااہم سبب ہواتی اور آسان رزق اور برکات الہی کا معدن ومرکز ہے، لہذا دعا کے وقت آسان کی طرف توجہ کی جاتی ہواتی ہواتی ہے اور روزی کے مالک وخالق سے اپنی مشکلات کے طل کی دعا کی جاتی ہے۔ جو سے بعض روایات میں اس کام کے لئے آیک دوسرا فلفہ بھی بیان کیا گیا ہے، اور وہ ہے خداوند عالم کی بارگاہ میں خضوع و تذلل کرنا، کیونکہ ہم کی شخص یا کسی شئے کے سامنے تو اضع کے اظہار کے دوت اور شام ہونے وقت اپنے ہاتھوں کو بلند کرتے ہیں۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تفييريام قرآن ،جلد ۴ صفحة ١٤٤.





# 9ا۔ کیاانسانوں میں پیدائشی فرق؛ خداوندعالم کی عدالت ہے ہم آہنگ ہے؟

جيماكم م آن كريم من يرضي إن ﴿ وَلا تَتَمَنُّوا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ ... ﴾ (١)

''اور خبر دارجو خدائے بعض افراد کو بعض سے پھی نیادہ دیا ہے اس کی تمنا اور آرز ونہ کرتا''۔

اس آیئ شریفہ کے پیش نظر بہت سے لوگوں کے ذبن بی بیسوال بیدا ہوتا ہے کہ بعض لوگوں کی استعداد اور قابلیت زیادہ اور بعض لوگوں کی استعداد کم کیوں ہے ؟ ای طرح بعض لوگ دوسروں سے زیادہ خوبصورت اور بعض کم خوبصورت ہیں ، نیز بعض لوگ بہت زیادہ طاقتور اور بعض

معمولی طافت رکھتے ہیں، کیا بیفرق خداوند عالم کی عدالت کے منافی نہیں ہے؟ اس موال کے ذیل میں ہم چند نکات کی طرف اشارہ کرتے ہیں:

ا یعض لوگوں میں جسمانی یا روحانی فرق کا ایک حصہ طبقاتی نظام، اجتماعی ظلم وستم یا ذاتی سستی اور کا بلی کا نتیجہ ہوتا ہے جس کا نظام خلقت سے کوئی سروکارنہیں، مثال کے طور پر بہت سے

<sup>(</sup>۱) سوره نساء، آيت نمبر٣٣.

المان ابنی صلاحیت کو بروے کا ایک دوسرانسانی خلقت کالاز مداورا یک طبیعی چیز ہے بینی اگر کسی معاشرہ میں محمل طور پر عدل وانصاف پایاجا تا ہوتو بھی تمام لوگ ایک کارخانہ کی مصنوعات کی طرح ایک جیسے نہیں ہوسکتے بلیدی طور پر ایک دوسر لیے بی فرق ہونا چاہئے ، لیکن بیہ بات معلوم ہونا چاہئے کہ معمولاً خداداد صلاحتیں اور روی وجسی استعداداس طرح تقشیم ہوئی ہیں کہ ہرانسان میں استعداد کا ایک حصہ پایا جا تا ہے بینی بہت ہی کم لوگ ایسے ملیں گے کہ بینما میچز پر ان میں جمع ہوں ، ایک انسان ہوسمانی طاقت سے سرفراز ہے تو دوسر اعلم حساب میں بہتر بن استعداد کا ایک ہے ، کسی انسان میں شعر کہنے کی صلاحیت ہوتی ہوتی ہوتی اور بعض دوسر سے بیں تجارت کا سلیقہ پایاجا تا ہے ، بعض میں زراعتی امورانجام دینے کی طاقت پائی جاتی ہے ، اور بعض دوسر سے لوگوں میں دوسری مخصوص صلاحیت ہوتی ہیں ، اہم بات بیہ کہ محاشرہ یا انسان اپنی صلاحیت کو ہروئے کار لائے اور شیح ماحول میں اس کی پرورش کرے تا کہ ہر انسان اپنی صلاحیت کو ہروئے کار لائے اور شیح ماحول میں اس کی پرورش کرے تا کہ ہر انسان اپنی صلاحیت کو اور سے کار لائے اور شیح ماحول میں اس کی پرورش کرے تا کہ ہر انسان اپنی صلاحیت کو نا ہر کر سکے اور اس سے حتی الام کان سرفراز ہو سکے۔

ساراس نکته پربھی توجہ کرنی جاہئے کہ ایک معاشرہ کے لئے انسانی بدن کی طرح مختلف چیزوں کی ضرورت ہوتی ہے بیعن اگرا یک بدن کے تمام اعضا اور خلیے (Cells) ظریف اور لطیف ہوں گے جیسے آئھ، کان اور مغزوغیرہ کے خلیے تو انسان میں دوام پیدانہیں ہوسکے گا، یا اگرانسانی جسم کے تمام اعضازم نہوں بلکہ ہڈیوں کے خلیوں کی طرح سخت ہوں تو وہ مختلف کا موں کے لئے ہے کار
ہیں [ اوراس صورت میں انسان زیادہ دن زندہ نہیں رہ سکتا] بلکہ انسان کے جسم کے لئے مختلف خلیوں
کی ضرورت ہوتی ہے، ایک عضو میں سننے کی صلاحیت ہوتی ہے تو دوسر سے میں دیکھنے کی صلاحیت
ہوتی ہے زبان سے گفتگو کی جاتی ہے، پیروں سے ادھر ادھر جانا ہوتا ہے، لہذا جس طرح انسان کے
لئے مختلف اعضا و جوارح کی ضرورت ہوتی ہے اسی طرح ایک ''عمدہ معاشرہ'' کے لئے مختلف
صلاحیتوں اور استعداد کی ضرورت ہوتی ہے جن میں سے بعض لوگ بدنی طور پر کام کریں اور بعض
ملاحیتوں اور استعداد کی ضرورت ہوتی ہے جن میں سے بعض لوگ بدنی طور پر کام کریں اور بعض
لوگ علمی اورغور و فکر کا کام انجام ویں ، لیکن پہیں کہ معاشرہ میں پچھلوگ غربت اور پریشانی کی زندگ
بر کریں، یاان کی خدمات کو ایمیت نددی جائے یاان کو ذلت کی نگاہ سے دیکھا جائے ، جس طرح سے
انسانی اعضا و جوارح اپنے تمام تر فرق سے باوجود ہر قسم کی غذا اور دوسری ضرروتوں سے فیضیاب
انسانی اعضا و جوارح اپنے تمام تر فرق سے باوجود ہر قسم کی غذا اور دوسری ضرروتوں سے فیضیاب
ہوتے ہیں۔

دوسرے الفاظ میں بول کہا جائے کہ انسان میں روقی اورجسی طبیعی اختلاف خداوند عالم کی عدالت، حکمت ہے جسی میں ہوتی، مثال کے طور پر حکمت کے عین مطابق ہا اورخداوند عالم کی عدالت، حکمت سے جسی میں ہوتی، مثال کے طور پر اگرانسان کے تمام اعضا ایک ہی طرح کے خلق کئے جاتے تو اس کی حکمت کے مثافی تھا اور بی عدالت نہ ہوتی، جبکہ عدالت کے معنی ہر چیز کو اس کی جگہ پر قرار دینے کے ہیں، ای طرح اگر معاشرہ کے تمام لوگ ایک روز ایک ہی بات سوچیں اور ایک دوسرے کی استعداد برابر ہوجائے تو اس ایک دن میں معاشرہ کی حالت درہم و برہم ہوجائے گی! (۱)

<sup>(</sup>۱) آخيرنمونه،جلد۳،صفي۳۹۵.

# ۲۰۔کیاروزی کے لحاظ سے لوگوں میں موجودہ فرق ،عدالت الہی سے ہم آ ہنگ ہے؟

قرآن كريم كوروكل يس ارشاد موتاب: ﴿ وَاللهُ فَعَسْلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي السَّرِدْقِ ﴾ (١) "فداو تدعالم في من سي بعض لوكول كوروزى كى كاظ سي بعض دوسر ساوكول يريرترى دى بيئ -

یہاں بیروال پیدا ہوتا ہے کہ انسانوں کے در پیان رزق وروزی کے لحاظ سے فرق قرار دینا

؛ كيا خداوندعالم كى عدالت اورمعاشره كے لئے ضرورى مساوات بي ہم آ ہنگ ہے؟

[ قارئين كرام !] السوال كے جواب ميں دونكتوں كى المرف توجه كرنا ضرورى ہے:

ا۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ مادی اسباب اور مال ودولت کے لحاظ ہے انسانوں کے درمیان یائے جانے والے فرق کی اہم وجہ خودانسانوں کی استعداد اور صلاحیت ہے، انسان میں

موجودہ جسمی اور عقلی یہی فرق بی باعث ہوتا ہے کہ بعض لوگوں کے پاس بہت زیادہ مال ودولت جمع

ہوجائے اور بعض دوسروں کے پاس نسبتاً کم رہے۔

<sup>(</sup>۱) سوره کل آیت اک

البتة اس میں بھی کوئی شک نہیں ہے کہ بعض لوگ اتفا قات کی بنا پر مالدار بن جاتے ہیں جو
کہ خود ہمار نظر میہ کے مطابق صرف ایک اتفاق ہوتا ہے لیکن ایسی چیز وں کومتنیٰ شار کیا جا سکتا ہے،
ہاں جو چیز اکثر اوقات قاعدہ وقانون کے تحت ہوتی ہے تو وہ استعداد وصلاحیت اور انسان کی کارکر دگ کا فرق ہے (البتہ ہماری گفتگوا یسے سالم معاشرہ کے بارے میں ہے جس میں ظلم وستم نہ ہواور نہ ہی استثمار ، اور نہ بی ایسا معاشرہ جو تو انین خلقت اور انسانی نظام سے بالکل دور ہو)

تعجب کی بات تو یہ ہے کہ بھی ہم جن لوگوں کو اپانچ [ لولا اور لنگڑ ا] اور کم اہمیت بچھتے ہیں وہ بہت زیادہ مال و دولت بھٹ کے لیتے ہیں اور اگر ان کے جم وعقل کے بارے میں مزید غور وفکر کریں اور ظاہری طور پر فیصلہ کرنے کے بجا ہے گہرائی ہے سوچیں تو ہمیں یہ بات معلوم ہوجائے گی کہ ان کے اندر پچھالی طاقتور چزیں پائی جاتی ہیں جن کی وجہ سے وہ اس مقام تک پنچے ہیں، (ایک بار پھر اس بات کی تکراد کرتے ہیں کہ ہماری بحث ایک سالم اور ظلم وستم سے دور معاشرہ کے بارے میں ہے ۔ ۔

بہرحال استعداد اور صلاحیت کی وجہ ہے آمدنی میں فرق ہوتا ہے ، اور استعداد خداوند عالم کی عطاکر دہ نعمت ہے ، ہوسکتا ہے بعض مقامات میں انسان سعی وکوشش کے ذریعہ کسے اللہ کے اللہ کہ ایک دیا گردہ نعمت ہے ، ہوسکتا ہے بعض مقامات میں انسان سعی وکوشش کے ذریعہ کسے در آمد میں مواقع پر انسان کسب نہیں کرسکتا ، یہاں تک کہ ایک سالم معاشرہ میں بھی اقتصادی لحاظ ہے در آمد میں فرق پایا جانا چاہئے ، مگرید کہ ایک جیسے انسان ، ایک جیسی استعداد اور ایک جیسے رنگ کے انسان بن جا کیں کہ جن میں ذرہ برابر بھی کوئی فرق نہ ہو، جوخود مشکلات اور پریشانیوں کی ابتدا ہے!

۳۔ کی انسان کے بدن، یا کسی درخت یا کسی پھول کو مدنظر رکھیں ، کیا میمکن ہے کہ ان تمام چیز دل کے جسم کے تمام اعضا ہر لحاظ ہے ایک جیسے ہوجا کیں ؟

تو کیا درختوں کی جڑوں کی طاقت نازک چوں کی طرح یا انسان کے پیر کی ایڑی، آگھ کے نازک پردہ کی طرح ہوسکتی ہے؟ اگر ہم ان کو ایک جیسا بنادیں تو کیا ہمارے اس کام کوشیح کہا جاسکے گا؟![اگریینازک] کھی،ایڑی کی طرح سخت یا ایڑی،آ کھی کی طرح نرم ہوجائے تو انسان کتنے دن زندہ رہ سکتاہے؟!!]

اگر جھوٹے نعرے اور شعورے خالی نعروں کو دورر کھ کرفرض کریں کہ اگر ہم نے کسی روز تمام انسانوں کو ایک طرح بنا دیا جو ہر لحاظ ہے ایک جیسے ہوں ، اور دنیا کی آبادی پانچ ارب فرض کریں اور وہ جسی ذوق ، فکر اور صلاحیت بلکہ ہر لحاظ ہے ایک جیسے ہوں ، بالکل ایک کا رخانہ سے بننے والی سگریث کی طرح ۔

تو کیاا کی وقت انسان بہتر طور پر زندگی گزار سکے گا؟ قطعی طور پر جواب منفی ہوگا، یہی نہیں بلکہ دنیا ایک جہنم بن جائے گی مسب لوگ ایک چیز کی طرف دوڑیں گے، ایک ہی عہدہ کے طالب ہوں گے،سب کوایک ہی کھانااحچھا گھےگا،اورسب ایک ہی کام کرنا چاہیں گے!

یہ بات کمل طور پر واضح ہے کہ ان طرح زندگی کی گاڑی نہیں چل عتی، اور اگر میرگاڑی چلی مجھی تو واقعاً بور کرنے والی، بے مزہ اور ایک طرح کی جوگی، جس کا موت سے کوئی زیادہ فرق نہیں موگا۔

اجمّاعی زندگی کی بقا بلکہ مختلف استعداد کی پرورش کے لئے نہاجت ضروری ہے کہ استعداد اور صلاحیت میں فرق ہو، جھوٹے نعرے اس حقیقت پریردہ نہیں ڈال کتے۔

لیکن اس بات ہے کوئی پیرمطلب نہ نکا لے کہ ہم طبقاتی نظام یا استعاری نظام کوتیول کرتے ہیں نہیں ، ہر گزنہیں ، ہماری مراد طبیقی فرق ہے نہ کہ مصنوعی ، اور وہ فرق مراد ہے جوا کیک دوسرے کے تعاون کا باعث ہو، نہ کہ ایک دوسرے کی ترقی میں رکاوٹ ہے ، اور جس سے ایک دوسرے پڑظم وستم کیا جائے۔

طبقاتی اختلاف (توجدرہے کہ طبقات سے مراد وہی استثماری نظام اور استثماری نظام کو قبول کرنے والے لوگ ہیں) نظام خلقت کے موافق نہیں ہے، بلکہ نظام خلقت سے موافق استعداد

اور صلاحیت اور سعی و کوشش کا فرق ہے ، اور ان دونوں کے در میان زمین تا آسان فرق ہے۔ (غور کیجیے)

دوسرے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ استعداد اور لیانت کے فرق ہے اپنی اور معاشرہ کی فلاح و بہبود کے راستہ میں مدد کی جائے ، بالکل ایک بدن کے اعضا کے فرق کی طرح ، یا ایک چھول کے مختلف حصول کی طرح ، جوابے فرق کے ساتھ ساتھ ایک دوسرے کے مددگار ہیں نہ کہ ایک دوسرے کے مددگار ہیں نہ کہ ایک دوسرے کے لئے باعث زحمت و پریشانی۔

المخضر:استعداداورصلاحيت كفرق سے غلط فائده نہيں اٹھانا جا ہے ،اورند بى اس كوطبقاتى

نظام بنانے میں بروئے کارلانا چاہے۔

ای وجہ تر آن مجید ش ارشاد موتا ہے: ﴿ أَلْفِ بِنَعْمَدِ اللهِ يَنْ جَحَدُون ﴾ (١) "كيا خداوندعالم كى عطاكرده فغمتوں كا اتكاركرتے ہو؟"۔

اس آیت میں طبیقی طور پرفرق (ند کہ مصنوعی اور طالمائڈ فرق) خداوندعالم کی ان نعمتوں میں سے ہے جس کومعاشرہ کی بقاکے لئے ضروری قرار دیا گیا ہے۔ (۳)

<sup>(1)</sup> سوره كل وآيت اك.

<sup>(</sup>۲) تفيرنمونه، جلداا بسنية ۱۳۱۳.

### ال-انسان كوپيش آنے والى يريشانيوں اور مصيبتوں كا فلسفه كياہے؟

جیراً کی وره شور کا آیت نمبر ۳۰ ش ارشاد موا: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ \* "جومصيت بحى تم پر پرتی ہے وہ تمهارے كے موتے اعمال كى وجہ سے موتی ہے"۔

مذکورہ آیت کے پیش نظر سیروال پیدا ہوتا ہے کہ ہم پر پڑنے والی مصیبتوں کا سرچشمہ ہے؟

اس آیت ہے متعلق چند نکات کے بارے میں فور کرنے ہے بات واضح ہوجاتی ہے:

ا۔ آیئ کریمہ سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ انسان پر پونے والی مصیبتیں ایک طرح سے
خدا کی طرف سے سز ااور ایک چیلنج ہوتی ہیں، (اگر چیل مقامات جدا ہیں جن کی طرف ہم بعد میں
اشارہ کریں گے) اس وجہ سے در دناک حادثات اور زندگی میں آنے والی پریشانیوں کا فلسفہ بچھ میں
آجا تا ہے۔

جبیها که حفرت امیرالمومنین علی علیه السلام ہے منقول حدیث میں آیا ہے کہ آپ پیغیمرا کرم م نقل کرتے ہیں کہ آنخضرت ملتُّ فلِآتِلِم نے فرمایا:

بیآ یئشریفہ ﴿ وَمَا أَصَابَتُهُمْ مِنْ مُصِیبَةٍ ... ﴾ قرآن کریم کی بہترین آیت ہے، یا علی اانسان کے جم میں کوئی خراش نہیں آتی، اور نہ بی کسی قدم میں لڑ گھڑ اہم پیدا ہوتی مگراس کے

انجام دیے گناہوں کی بنا پر آئی ہے، اور جو پھے خداو عرالم اس دنیا میں معاف کرویتا ہے اس ہے کہیں زیادہ قیامت کے دن معاف فرمائے گا، اور جو پھھاس دنیا میں عقوبت اور سزادی ہے تو خدا اس سے کہیں زیادہ عادل ہے کہ روز قیامت اس کو دوبارہ سزادئے'۔(۱)

لہذااس طرح کے مصائب اور پریثانیاں نہ صرف سے کہ انسان کے بوجھ کو کم کردیتی ہیں بلکہ آئندہ کے لئے بھی اس کو کنٹرول کرتی رہتی ہیں۔

۲-اگرچہ آیت کے ظاہرے عمومیت کا اندازہ ہوتا ہے یعنی تمام مصیبتوں اور پریشانیوں کو شامل ہے، لیکن مشہور قاعدہ کے مطابق تمام عموم میں ایک مشتل ہوتا ہے، جبیبا کہ انبیاء اور ائمہ علیم اللام کو بہت سے مصابب اور پریشانیاں پیش آئی ہیں، جن کی وجہ سے ان حضرات کا امتحان ہوا ہے جس سے ان کا مقام رفع و بلند ہوا ہے۔

ای طرح جن مصائب سے غیر معصومین دو جار ہوئے ہیں ان میں بھی امتحان اور آ زمائش کا پہلور ہاہے۔

یا جومصائب جہالت کی بناپر یاغور وفکر اورمشورہ نہ کرنے کی میں ہے یا کا ہلی اور ستی کی بناپر پیش آتے ہیں وہ خودانسان کے اعمال کا اثر ہوتا ہے۔

بالفاظ دیگر: قرآن مجید کی مختلف آیات اور معصوبین علیهم السلام سے منقول روایات کے پیش نظر میہ نتیجہ نکلتا ہے کہ مذکورہ آیت کی عمومیت سے بعض مقامات مشتنیٰ ہیں، اور میکوئی نئی بات نہیں ہے بلکہ بعض مفسرین نے اس سلسلہ میں مستقل باب میں بحث و گفتگو کی ہے۔

خلاصہ بیر کہ بڑے بڑے مصائب اور پریشانیوں کے مختلف فلنفے ہوتے ہیں جن کے بارے میں تو حیداورعدل الٰہی کی بحث میں اشارہ کیا جاچکا ہے۔

<sup>(</sup>۱) در مجمع البیان "، جلده ، سغیه ۱۳۱۱ اس حدیث کو" درالمتور" اورتغیر" روح المعانی " مین مختصر فرق کے ساتھ بیان کیا ہے اوراس طرح کی حدیثیں بہت زیادہ میں .

مصائب اور مشکلات؛ استعداد کی ترقی ، آئندہ کے لئے چیلنج ، امتحان الہی ، غفلت ، غرور کا غاتمہ اور گنا ہوں کا کفارہ ہوتے ہیں۔

لیکن چونکہ بیمصائب اور مشکلات اکثر افراد کے لئے کفارہ اور سزا کا پہلور کھتے ہیں لہٰذا فہ کورہ آیت نے عام طور پر بیان کیا ہے، ای طرح حدیث میں بھی وارد ہواہے کہ جس وفت حضرت امام زین العابدین علیہ السلام پر یدکے در بار میں پنچ تو پر یدنے آپ کی طرف دیکھا اور کہا:

"يا على ! وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ!"

( یعن کر ہلا کا واقعہ تہارے اعمال کا نتیجہ ہے )

ليكن امام زين العابدين عليه السلام في ورأاس كے جواب ميس فرمايا:

دونہیں ایرانہیں ہے ہے آیہ شریفہ ہماری شان میں نازل نہیں ہوئی ہے، ہماری شان میں نازل نہیں ہوئی ہے، ہماری شان میں نازل ہونے والی دوسری آیت ہے ہے۔ آپ میں ارشاد ہوتا ہے: ہروہ مصیبت جوز مین یا تمہارے جسم و جان پر آتی ہے، خلقت سے پہلے کتاب (لوج محفوظ) میں موجود تھی، خداو تدعالم ان چیزوں سے باخر ہے، یہاں لئے ہے تا کہتم مصیبتوں میں ممکنین نہ ہواور جو پھی تمہارے پاس ہاس پر بہت نیادہ خوش نہ ہو، (ان مصائب کا مقصد یہ ہے کہتم جلد فنا ہوئے والی اس دنیوی زعرگی سے دل نہ لگاؤ، یہ چیزی تمہارے لئے ایک امتحان اور آزمائش ہے)

اس کے بعد امام علیہ السلام نے فرمایا: "ہم کی چیز کے نقصان پر بھی تھکین نہیں ہوتے ، اور جو کھی تھیں نہیں ہوتے ، اور جو کھی تھارے ہاتھ میں ہوتا ہے اس پر خوش نہیں ہوتے ، (ہم سب چیز وں کوجلد ختم ہونے والی مانتے ہیں ، اور خداو ندعالم کے لطف وکرم کے نتظر رہتے ہیں )(۱)

٣ يعض اوقات مصائب، اجماعي پبلور كھتے ہيں اور تمام لوگوں كے گناہوں كا متيجہ ہوتے

<sup>(</sup>١) تغيير" على بن ابراجيم" مطابق "نورالثقلين"، جلديم صغيه ٥٨.

میں جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوا:

﴿ طُهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ مِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى النَّاسِ لِيُلِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (١)

''لوگوں کے ہاتھوں کی کمائی کی بنا پر فساد خشکی اور تری ہرجگہ غالب آ گیا ہے تا کہ خدا ان کے پچھا عمال کا مزہ چکھادے تو شاید بیاوگ بلیٹ کر داستہ پر آ جا کیں''۔

یہ بات واضح ہے کہ یہ سب اس انسانی معاشرہ کے لئے ہے جوابیخ کئے ہوئے اعمال کی وجہ سے عذاب اور مشکلات میں گرفتار ہوجا تا ہے۔

ای طرح سوره رعد آیت فیرا ارش ارشاد و وای :

﴿ إِنَّ اللهُ لا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ

"اور خدا کی قوم کے حالات کواس وقت تک فیس بدلیا جب تک وہ خود اپنے کوتبدیل نہ

رك"

اوراس طرح کی دیگر آیات اس بات کی گوائی دیتی بین کر انسان کے اعمال اور اس کی زندگی کے درمیان ایک خاص رابطہ ہے کہ اگر فطرت اور خلقت کے اصول کے تحت قدم اٹھائے تو خداوند عالم کی طرف سے برکت عطا ہوتی ہے،اور جب انسان ان اصول سے گراہ ہوجا تا ہے تو اس کی زندگی بھی تباہ دیر باد ہوجاتی ہے۔(۲)

اس سلسلہ میں اسلامی معتبر کتابوں میں بہت ی روایات بیان ہوئی ہیں ہم ان میں سے بعض کی طرف اشارہ کر کے اپنی بحث کو کھمل کرتے ہیں:

احضرت على عليه السلام اين ايك خطبه مين ارشادفر مات مين:

يت ٢١. (٢) تغير الميز ان، جلد ١٨، صفحه ١٢.

"مَاكَانَ قَطْ فِي غَضِ نِعمَةٍ مِنْ عيشٍ ، فَزَالَ عَنْهُم، إِلَّا بِذنوبِ اجترحُوها، لأَنَّ اللهَ لَيْسَ بِظَلَّم لِلْعَبِيْدِ، ولَو كَانَ النَّاسُ حِينَ تنزلُ بِهِم النقم ، وَ تَزُوْلُ عَنْهُم النِعَمِ ، فَزَعُوا إلى رَبِّهِم بِصِدقٍ مِنْ نِيَاتِهِمْ وَوَلَّهُ مِنْ قُلُوبِهِم، لَردَّ عَلَيهِمْ كُلَّ شاردٍ، وَأَصْلَحَ لَهُمْ كُلَّ فَاسِدٍ" (1)

" فدا کی جمی قوم جونعتوں کی تر وتازہ اور شاداب زعرگی میں تھی اور پھراس کی وہ
زعرگی زائل ہوگئ تو اس کا کوئی سبب ان گنا ہوں کے علاوہ نہیں ہے جن کا ارتکاب اس قوم نے کیا ہے،
اس لئے کہ پروردگار اپنے بندوں پرظلم نہیں کرتا ہے، پھر بھی جن لوگوں پر عماب نازل ہوتا ہے اور
نعتیں زائل ہوجاتی بیں اگر صدق نیت اور بتہ دل سے پروردگار کی بارگاہ میں فریاد کریں تو وہ گئ ہوئی
نعت واپس کردے گا اور پگڑے کا موں کو بنادے گا"۔

۲ \_ کتاب ' جامع الاخبار کی محصرت امیر المونین علی علیدالسلام سے ایک دوسری روایت نقل ہوئی ہے کہ آپ نے فرمایا:

"إِنَّ البَلاءَ لِلطَّالِمِ أَدَبٌ،وَلِللْمُؤْمِنِ إِمْتِحَانٌ، وَلِلْانْبِيَاءِ دَرجةٌ وَلِلْلُوْلياءِ كَرَامَةٌ"(٢)

"انسان پر پڑنے والی میمینیں؛ ظالم کے لئے سزا، موقین کے لئے امتحان، انبیاء اور پیامبروں کے لئے ورجات[کی بلندی] اور اولیاء البی کے کرامت ویزرگی ہوتی ہیں'۔
پیامبروں کے لئے درجات[کی بلندی] اور اولیاء البی کے کرامت ویزرگی ہوتی ہیں'۔
پیامبروں کے لئے درجات پرایک بہترین گواہ ہے کہ ذکورہ آیت میں پچھ مقامات مشتنی ہیں۔
سے دیری حدیث اصول کافی میں حضرت امام صادق علیہ السلام سے نقل ہوئی ہے۔

كهآپ نے قرمایا:

 <sup>(</sup>۱) نج البلاغه، خطبه: ۱۵۸.
 (۲) بحار الاثوار ، جلد ۱۸، سفحه ۱۹۸.

"إِنَّ الْعَبِدَ إِذَا كَشُرَتْ ذُنوبُه ،وَلَمْ يَكُن عِنْدَهُ مِنَ الْعَمِلِ مَا يكفَّرُهَا، ابتلاهُ بِالحُزْنِ لِيكفّر ها"(١)

''جس وفت انسان کے گناہ زیادہ ہوجاتے ہیں اور جبران وتلافی کرنے والے اعمال اس کے پاس نہیں ہوتے تو خداوند عالم اس کوغم وائدوہ بیں جتلا کردیتا ہے تا کہ اس کے گنا ہوں کی تلافی ہوجائے''۔

۳۔ اصول کافی میں اس سلسلہ میں ایک خاص باب قرار دیا گیا ہے جس میں ۱۲ حدیثیں بیان ہوئی ہیں۔(۲)

البتہ بیتمام ان گناہوں کے علاوہ ہے جن کو خداوندعالم مذکورہ آیت کے مطابق معاف کردیتا ہےاورانسان پررحت کی ہارش برساتا ہے جوخودا یک عظیم نعمت ہے۔

#### أيك غلط فجي كاازاله

ممکن ہے کہ بعض لوگ اس قرآنی حقیقت سے غلط فاکٹدہ اٹھا کیں اور وہ یہ کہ جومصیبت بھی ان پر پڑے اس کا پُر جوش استقبال کریں اور کہیں کہ جمیں ان تمام مصالب کے سامنے تسلیم ہونا چاہئے ،اوراس درس آموز اصل اور قرآنی حقیقت کے برعس نتیجہ اخذ کریں، یعنی اس سے غلط نتیجہ اخذ کریں کہ جو بہت زیادہ خطرناک ہے۔

مجھی بھی قرآن کریم بینہیں کہتا کہ صیبتوں کے سامنے تشکیم ہوجا ئیں اوران کو دور کرنے کے لئے کوشش نہ کریں، اورظلم وستم اور بیاریوں کے مقابلہ میں خاموش رہیں، بلکہ قرآن کا فرمان

<sup>(</sup>١)"اصول كافى"، جلد دوم، كتاب الايمان والكفر باب فيل عقوبة الذنب مديث؟

<sup>(</sup>٢)"اصول كانى"، جلدووم، كتاب الايمان والكفر باب بقيل عقوية الذئب مديث؟.

ہے: اگراپی تمام ترکوشش کے باوجود مشکلات دور نہ ہوں تو سمجھ لو کہ کوئی ایسا گناہ کیا ہے جس کی میسرزا مل رہی ہے، لہٰذاا ہے گزشتہ اعمال کی طرف توجہ کریں ادرا پنے گنا ہوں سے قوبہ واستغفار کریں ، اور اپنی اصلاح کریں اپنے کو ہرائیوں سے دور کریں۔

چنانچ ہم دیکھتے ہیں کہ بعض روایات میں فدکورہ آیت کو انھیں بہترین اوراہم تربیتی آثار کی بناپر "بہترین آیت" شارکیا گیا ہے، اور دوسری طرف اس سے انسان کا بوجھ بھی کم ہوتا ہے، اس کے دل میں امید کی کرن بیدا ہوتی ہے اور خدا کا عشق بھی بیدا ہوجا تا ہے۔ (1)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه، جلد ۲۰، صفحه ۴۴۰.

# ۲۲۔ خداوند عالم نے شیطان کو کیوں پیدا کیا؟

بہت سے لوگ بیر حال کرتے ہیں کداگر انسان خدا کی عبادت کے ذریعہ سعادت اور کمال تک چہنچنے کے لئے پیدا کیا گیا ہاں تک چہنچنے کے لئے پیدا کیا گیا ہاں اور سعادت کے نخالف شیطان کو کیوں پیدا کیا گیا ہاں کی کیا دلیل ہو عتی ہے؟ اور وہ بھی ایک الیاد جو جو بہت ہوشیار ، کینداور حسدر کھنے والا ، مکار ، فریب کار اور اپنے ارادہ میں مصم ہے!

[ قارئین کرام!] اگر ذرا بھی غور وفکرے کام لیس تو اس دشمن کا وجود انسانوں کے کمال اور سعادت تک پہنچنے کے لئے مدد گار ہے۔

کہیں دور جانے کی ضرورت نہیں ہے دفاع کرنے والی [جاری ] فوج ،وثمن کے مقابلہ میں بہت زیادہ شجاع اور دلیر بن جاتی تھی ،اور کامیا بی کی منزلوں تک پینچ جاتی تھی۔

طاقتورا درتجر بہ کاروہی سپاہی اور سر دار ہوتے ہیں جو بڑی بڑی جنگوں میں دشمن کے سامنے ڈٹ جاتے ہیں اور گھسان کی جنگ لڑتے ہیں۔

وہی سیاستمدارتج بہکاراورطاقتورہوتے ہیں جو بڑے سے بڑے سیاس بحران میں تختی کے ساتھ دشمن سے مقابلہ کرتے ہیں۔

نامی پہلوان وہی ہوتے ہیں جوابے مدمقابل طاقتور پہلوان سے زور آزمائی کرتے ہیں۔ اس وجہ سے کوئی تعجب کی بات نہیں ہے کہ خداوند عالم کے نیک اور صالح بندے شیطان ے ہرروز مقابلہ کرتے کرتے دن بدن طاقتوراور قدرت مند ہوتے چلے جاتے ہیں! آج کل کے دانشورانسانی جسم میں پائے جانے والے خطرناک جراثیم کے بارے میں کہتے ہیں:اگر بینہ ہوتے توانسان کے خلیے (Cells) ست اور ناکارہ ہوجاتے اورا کیک احتمال کی بنا پرانسان کی رشد ونموہ ۸سینٹی میٹر سے زیادہ نہ ہوتی، اور سب کوتاہ قد نظر آتے ،لیکن آج کا انسان مزاحم میکروب سے لڑتے لڑتے بہت طاقتور بن گیا ہے۔

بالكل اى طرح انسان كى روح ب جو بوائے نفس اور شيطان سے مقابلہ كرتے كرتے

طاقتور ہوجاتی ہے۔

لیکن اس کے درجی نہیں ہیں کہ شیطان کی ذمہ داری ہے کہ وہ خدا کے بندوں کو بہکائے،
پہلے شیطان کی خلقت دوسری مخلوق کی طرح پاک و پاکیز ہتی انسان میں انحراف، گراہی، بدیختی اور
شیطنت اس کے اپنے ارادہ سے ہوتی ہیں، لپلزا خداوند عالم نے ابلیس کو شیطان نہیں بیدا کیا تھا اس
نے خودا ہے آپ کو شیطان بنایا، کین شیطنت سے باوجود خدا کے تن طلب بندوں کو نہ صرف میہ کہ کوئی
نقصان نہیں پہنچا تا بلکہ ان کی ترتی اور کا میا بی کا زینہ ہے۔ (خور کیجے)

لیکن یہاں پر بیسوال باتی رہ جاتا ہے کہ خداوند عالم نے اسے قیامت تک کی زندگی کیوں دیدی، کیوں فور آہی اس کونیست و نابود کیوں نہ کردیا؟!

اگر چرگزشته گفتگو سے اس سوال کا جواب واضح ہوجا تا ہے لیکن ہم ایک اور چیزعرض کرتے میں:

د نیاامتحان اور آزمائش کی جگہ ہے، (انسان کی کامیا بی اور ترقی کا باعث امتحان اور آزمائش ہے) اور ہم جانتے ہیں کہ بیامتحان اور آزمائش، بڑے دشمن اور طوفان سے مقابلہ کئے بغیر ممکن ہی نہیں ہے۔

البنته اگر شیطان نہ ہوتا تو بھی انسان کی ہوائےنفس اورنفسانی وسوسہ کے ذریعیہ انسان کا

امتحان ہوسکتا تھا،لیکن شیطان کے ہونے سے اس تنور کی آگ اور زیادہ بھڑک گئی ہے، کیونکہ شیطان باہر سے بہکانے والا ہےاور ہوائے نفس انسان کوائدرے بہکاتی ہے۔(۱)

#### ايك موال كاجواب:

یہاں آیک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ رہے کیے ممکن ہے کہ خداوند عالم ایسے بے رحم اور طاقتور وشمن کے مقابلہ میں ہمیں تن تنہا چھوڑ دے؟ اور کیا ہے چیز خداوند عالم کی حکمت اور اس کے عدل و انصاف ہے ہم آ ہنگ ہے؟

اس سوال کا جواب در فی فیل مکت واضح ہوجائے گا اور جیسا کے قرآن مجید میں بھی بیان ہوا ہے کہ خداوند عالم مومنین کے ساتھ فرشتوں کالشکر بھیجا ہے اور نیبی اور معنوی طاقت عطا کرتا ہے جس سے جہاد بالنفس اور دشمن سے برسر پریکار ہونے میں مدولتی ہے:

﴿ إِنَّ الَّـٰذِينَ قَـٰالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ السَّقَانُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَاثِكَةُ ٱلَّا تَحَافُوا وَلاَتَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِى كُنْتُمْ تُوعَدُون ﴿ تَحْنُ أَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْمَاحِرَةِ ﴾ (٢)

" بیشک جن لوگول نے بید کہا کہ اللہ ہمار ارب ہے اور اس پر جھر ہے ان پر المائکہ یہ پیغام لے کرنازل ہوتے ہیں کہ ڈروٹیس اور رنجیدہ بھی نہ ہواور اس جنت سے مسر ور ہوجاؤجس کا تم سے وعدہ کیا جارہاہے، ہم زندگانی دنیا میں بھی تنہارے ساتھی تھے اور آخرت میں بھی تنہارے ساتھی ہیں''۔

ایک دومرااہم تکتہ ہے ہے کہ شیطان بھی بھی ہمارے دل میں اچا تک نہیں آتا، اور ہماری روح کے باڈرے بغیر پاسپورٹ کے داخل نہیں ہوسکتا، اس کا حملہ بھی بھی اچا تک نہیں ہوتا، وہ ہماری

<sup>(</sup>۱) تغیرتمونه جلد ۱۹ سفی ۳۳۵.

<sup>(</sup>۲) مورهٔ فصلت ، آیت ۱۳۰۱.

اجازت ہے ہم پرسوار ہوتا ہے، جی ہاں وہ دروازہ ہے آتا ہے نہ کہ کی مور چہ ہے، میہ ہم ہی ہیں جو اس کے لئے دروازہ کھول دیتے ہیں،جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ،إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَعَوَلُوْنَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ (١)

''شیطان ہرگز ان لوگوں پر قلبہیں پاسکتا جوصاحبان ایمان ہیں اور جن کا اللہ پر تو کل اور اعتاد ہے، اس کا غلبہ صرف ان لوگوں پر ہوتا ہے جواسے سر پرست بناتے ہیں اور اللہ کے بارے میں شرک کرنے والے میں''۔

اصولی طور پر نیران ان کے اعمال ہوتے ہیں جوشیطان کے سوار ہونے کا راستہ ہموار کرتے ہیں، جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿إِنَّ الْمُسَلِّرِيسَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ ﴾ (٢) "اسراف کرنے والے شیاطین کے بھائی ایل ا

لیکن بہر حال شیطان اور اس کے مختلف سیا بہوں کے رنگارنگ جال، مختلف شہوتیں، فساد کے شمطان اور اس کے مختلف شہوتیں، فساد کے شمطان ، استعاری سیاست، انحرافی مکا تب اور منحرف تقافت ہے نجات کے لئے ایمان وتقویٰ، اور لطف البی اور خدا پر بھروسہ کرنے کے علاوہ اور کوئی راستہ نہیں ہے، جیسیا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَوْ لاَ فَصْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمْ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (٣) "اورا گرتم لوگوں پرخدا كافضل اوراس كى رحمت ند ہوتی توچندا فراد كے علاوہ سب شيطان كا اتباع كر ليتے"۔ (٣)

<sup>(</sup>٢) سورة اسراءة آيت ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) تغير بيام قرآن، جلداول صفحة ٣٢٣.

<sup>(1)</sup> سور فحل ، آیت ۹۹،۰۰۰ ا.

<sup>(</sup>٢) مورة نياوية يت ٨٣.





## ٢٣ ـ خاتميت انساني تدريجي ترقى كے ساتھ كس طرح بم آ ہنگ ہے؟

کیاانسانی معاشرہ کی ایک جگہ پر ڈک سکتا ہے؟ کیاانسان کے کمال اور ترقی کے لئے کوئی حدمعین ہے؟ کیا ہم اپنی آتھوں سے نہیں دیکھ رہے ہیں کہ آج کا انسان گزشتہ لوگوں کی نسبت بہت زیادہ آگے بڑھتا چلا جارہا ہے؟

ان حالات کے پیش نظریہ کس طرح ممکن ہے کہ دفتر نبوت بالکل ہی بند ہوجائے اور انسان اس ترقی کے زمانہ میں اپنے کسی نے رہبراور نبی سے محروم ہوجائے؟

اس سوال کا جواب ایک نکته پر توجه کرنے ہے واضح ہوجاتا ہے اور وہ ہے کہ: انسان فکر و ثقافت کے مرحلہ میں اس منزل پر بیننی چکا ہے کہ وہ پیغیبر خاتم مٹٹٹائیڈ ہے کہ تائے ہوئے اصول اور تعلیمات کے پیش نظر کسی نئ شریعت کے بغیرا پئی ترقی کے مراحل کو طے کرسکتا ہے

یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے انسان کوتعلیم کے ہر مرحلہ میں ایک نے استاد کی ضرورت ہوتی ہے، تا کہ تعلیم کے مختلف مراحل ہے گز رکر آ گے بڑھ سکے، لیکن جب انسان ڈاکٹر بن جا تا ہے یا کسی دوسرے علم میں صاحب نظر بن جا تا ہے تو پھر انسان کسی نئے استاد سے تعلیم حاصل نہیں کرتا بلکہ اپنے

گزشتہ اساتذہ خصوصاً آخری استادے حاصل کئے ہوئے مطالب پر بحث و تحقیق کرتا ہے اور تعلیمی میدان میں آگے بڑھتا جاتا ہے نئی تحقیق اور نئے نئے نظریات پیش کرتا ہے، دوسرے الفاظ میں

يول كبيل كدائي كرشتداسا تذه كے بتائے ہوئے عام اصول كى بنا پرداستے كى مشكلات كومل كرتا ہے.

لہٰذااس بات کی کوئی ضرورت نہیں ہے کہ زمانہ کے ساتھ ساتھ کوئی نیا دین اور نیا نمہ ہب وجود میں آئے۔(غورفرہائے گا)

بالفاظ دیگر: روحانی اورمعنوی ترتی کی راہ میں موجود نشیب وفراز کے سلسلہ میں گزشتہ انبیاء نے باری باری انسان کی ہدایت کے لئے نقشہ پیش کیا تا کہ انسان میں اتنی صلاحیت پیدا ہوجائے کہ اس راستہ کا جامع اور کلی نقشہ خداوند عالم کی طرف سے پیغیبر آخرالز مان طرف کی آئے آئے ہیش فرمادیں۔

یہ بات واضح ہے کہ جامع اور کلی نقشہ حاصل کرنے کے بعد پھر کسی نقشہ کی ضرورت نہیں ہوتی ہے ، اور پی حقیقت خاتمیت کے سلسلہ میں بیان ہوئی احادیث میں موجود ہے ، اور پینجبرا کرم ا کورسالت کی آخری ایسے یا خوبصورت کل کی آخری ایٹ رکھنے والے کے عنوان سے یاد کیا گیا

-4

سیتمام چیزیں کی نے دین ولڈی کی ضرورت نہ ہونے کے لئے کافی ہیں، [ یعنی مذکورہ
ہاتوں کے پیش نظراب کس نے دین کی ضرورت نہیں ہے الیکن رہبری اورامامت کا مسئلہ اُنھیں کلی
اصول وقوا نین پڑل درآ مدہونے پر نظارت اوراس راہ بی بیچھےرہ جانے والوں کوامداد پہنچانے کے
عنوان ہے ہے، البتہ بیا لیک الگ مسئلہ ہے کہ انسان بھی بھی ان ہے بے نیاز نہیں ہوسکتا ہمیشہ امام
اور رہبر کی ضرورت رہے گی ،اس دلیل کی بنا پرسلسلہ نبوت کے ختم ہونے کے بیمعی نہیں ہیں کہ سلسلہ
امامت بھی ختم ہوجائے، کیونکہ ''ان اصول کی وضاحت''، ''ان کا بیان کرنا'' اور ''ان کو عملی جامہ
یہنانا'' ابغیر کی محصوم رہبر کے ممکن نہیں ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تغيير نموند، جلد ۱۷، صفحه ۳۴۵.

# ۲۴۔ ثابت قوانین ، آج کل کی مختلف ضرور توں ہے کس طرح ہم آ ہنگ ہے؟

ہم یہ بات اچھی طرح جائے ہیں کہ زمان و مکان کے لحاظ سے ضرور تیں الگ الگ ہوتی ہیں، دوسرے الفاظ میں یول کہیں کہ انسان کی ضرورت ہمیشہ بدلتی رہتی ہے، حالا تکہ خاتم النہیں کی شریعت ثابت اور غیر قابل تبدیل ہے، کیا میہ ثابت شریعت زمانہ کے لحاظ سے مختلف ضرور توں کو پورا کر سکتی ہے۔؟

اگراسلام کے تمام قوانین جزئی اور انفرادی ہوتے اور ہر موضوع کا تھم کمل طور پر معین، مشخص اور جزئی ہوتا تو اس سوال کی گنجائش ہوتی، لیکن کیونکہ اسلام کے احکام وقوانین بہت وسیع اور کلی اصول پر بنی ہیں جن پر ہر زمانہ کی مختلف ضر ورتوں کو منطبق کیا جا سکتا ہے، اور اس کے لحاظ ہے جواب دیا جا سکتا ہے، لہٰذا اس طرح کے سوال کی کوئی گنجائش باتی نہیں رہتی، مثال کے طور پر عصر حاضر میں دیا جا سکتا ہے، لہٰذا اس طرح کے سوال کی کوئی گنجائش باتی نہیں رہتی، مثال کے طور پر عصر حاضر میں مختلف معاملات انسانی معاشرہ کی ضرورت بنتے جارہے ہیں جب صدر اسلام میں ایسے معاملات نہیں ختیے جیسے '' ہیرہ' یا اس کی مختلف شاخیں، جو اس زمانہ میں نہیں تھیں، (۱) اسی طرح آج کل کی

<sup>(</sup>۱) البتة اسلام ميں "بيرية" ہے مشابہ موضوعات موجود بيں ليكن خاص محدوديت كے ساتھ جيسے" صان الجريرہ" يا" تعلق ديرخطا مجلس به عاقلہ" كيكن بيرسائل صرف شاہت كى حد تك بين .

ضرورت كے تحت برى برى كمپنياں بنائى جاتى ہيں،ان تمام چيزوں كے لئے اسلام ميں ايك كلى اصل موجود ہے، جوسورہ ماكدہ كثروع ميں بيان ہوئى ہے جے"وفائ عہد" كہا جاتا ہے،ارشاد ہوتا ہے: ﴿ يَا آيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾ (1) "اےوہ لوگوا جوائيان لائے اپنے معاملات ميں وفائے عمد كروً"۔

ہم ان تمام معاملات کواس کے تحت قرار دے سکتے ہیں، البتہ بعض قیوداور شرا نظاس اصل میں بیان ہوئی ہیں، جن پر توجہ رکھنا ضروری ہے، لہذا میعام قانون اس سلسلہ میں موجود ہے، اگر چہ اس کے مصادری بیر لئے رہتے ہیں اور ہرروز اس کا ایک نیامصداتی پیدا ہوتار ہتا ہے۔

دوسری مثال: جمیں اسلام میں ایک مسلم اور ثابت قانون ملتا ہے جو'' قانونِ لاضرر''کے نام سے یاد کیا جا تا ہے [ بعنی می کا کوئی نقصان نہیں ہونا چاہئے ] جس کے ذریعہ اسلامی معاشرہ میں کسی بھی طرح کے نقصان کے سلسل بھی کا یا جاسکتا ہے، اور اس کے تحت معاشرہ کی بہت ی مشکلوں کوئل کیا جاسکتا ہے۔

اس کے علاوہ "معاشرہ کا تخفظ"، "مقدمہ واجب کا واجب ہونا" اور "اہم ومم" جیسے مسائل کے ذریعہ بھی بہت کی مشکلات کومل کیا جاسکتا ہے، ان تنام چیزوں کے علاوہ اسلامی حکومت میں" ولی فقیہ" بہت سے اختیارات اور امکانات ہوتے ہیں اسلامی کلی اصول کے تحت بہت ک مشکلات کومل کیا جاسکتا ہے، البتدان تمام امور کے بیان کے لئے بہت زیادہ بحث و گفتگو کی ضرورت ہے خصوصاً جب کہ" باب اجتہاؤ" (۲) کھلا ہے، جس کی تفصیل بیان کرنے کا میموقع نہیں ہے، لیکن جن چیزوں کی طرف ہم نے اشارہ کیا ہے وہ فرکورہ اعتراض کے جواب کے لئے کافی ہیں۔ (۳)

 <sup>(</sup>۱) سوره مائده ، آیت!. (۲) اجتهاد لیخی اسلامی منابع و مآخذ که در بعدالی احکام حاصل کرنا.

<sup>(</sup>۳) آفسیرنمونه، جلد ۱۷، صفحه ۳۴۲.

۲۵۔ کیا توریت اور انجیل میں پنجبرا کرم کی بشارت دی گئی ہے؟

اجاع كرتے ہيں جس (كى بشارت) كوده النهاس توريت اورانجيل ش كلها بواياتے ہيں"۔

مذکورہ آیت کے پیش نظریہ سوال بیدا ہوتا ہے کہ کیا توریت اور انجیل میں پیغیبرا کرم مٹھی آتیم

کے ظہور کی بشارت دی گئی ہے؟

اگرچہ بیتی قرائن اور ای طرح یہودیوں اور عیسائیوں کے بیباں دور حاضر کی موجودہ "مقدی کتابوں" [ توریت والجیل] کے مطالب اس بات پر بید دونوں گواہ بین کہ جناب موئی علیه السلام اور جناب علیہ السلام اور جناب علیہ السلام اور جناب علیہ السلام کے دائل ہونے والی آسانی بید دونوں کتا بیں اصل میں بیل السلام یک کہ بعض توبالکل ہی ختم ہوگئی ہے، اور جو پچھاس وقت کی میں بہت زیادہ تبدیلی کردی گئی ہے، یہاں تک کہ بعض توبالکل ہی ختم ہوگئی ہے، اور جو پچھاس وقت کی موجودہ مقدی کتابوں میں موجود ہو وہ انسانی قکر اور بعض خدا کی طرف ہے موئی وعیسی علیم السلام پر نازل ہونے والے مطالب کا ایک مرکب مجموعہ ہے، جس کو ان کے بعض شاگر دوں نے جمع کیا ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) سوره اعراف، آیت ۱۵۷.

<sup>(</sup>٢) اس السله مين مزيدة كابن ك لي كتاب"ر ببرسعادت يادين محك اوركتاب" قرآن وآخرين بيامر" كوملاحظ فرماكيل.

اس بناپر؛ان موجودہ کتابوں میں اگر کوئی ایسا جملہ نہ ملے جس میں صراحت کے ساتھ پیغمبر اکرم ملٹ ﷺ کے ظہور کی بشارت دی گئی ہو، تو کوئی تعجب کی بات نہیں ہے۔

کیکن تحریف کے باوجود بھی ان کتابوں میں ایسے الفاظ طنے ہیں جو پیغیرا کرم ملٹی ایکی کے ظہور کی بشارت پر دلالت کرتے ہیں، جن کومسلمان دانشوروں نے اپنی کتابوں اور مضامین میں تحریر کیا ہے، چونکہ ان تمام مطالب کو ذکر کرنااس کتاب کی گنجائش سے باہر ہے لہذا نمونہ کے طور پر چند چیزوں کو بیان کرتے ہیں:

الريك كي بفرتكوين فصل ١٤، نمبر ١١ اله من الكرح مرقوم ب

"اور ابرائیم نے خداوند عالم سے فر مایا : کہ اے کاش اساعیل تیرے حضور میں زندگی
کرتا...اور اساعیل کے حق میں تیری دعاکوسنا، اس وجہ سے اس کوصاحب برکت قرار دیا اور اس کو کیک دار بنادیا ہے، اور آخر کا راس کی اولا وکو کیٹر قرار دیا، اس کے بارہ سردار پیدا ہوں گے اور اس کو ایک عظیم امت قرار دول گا"۔

٢\_سِفْر بيدائش باب ٢٩، تمبر الين وارد مواج

عصای سلطنت یبودا ہے اور ایک فرمان روااس کے پیروں کے آگے سے قیام کرے گا تااینکہ''شیادہ'' آ جائے کہ اس پرتمام امتیں اکٹھا ہوجا کیں گی۔

یہاں پر قابل توجہ بات ہیہ کہ شیلوہ کے ایک معنی'' رسول'' یا'' رسول اللہ'' کے ہیں، جیسا کہ مشر ہاکس نے کتاب'' قاموس مقدس'' میں بیان کیا ہے۔

٣- كتاب الجيل يوحنا، باب ١٦، نمبر١٥، ١٦ مين يون بيان مواج:

''اگرتم لوگ مجھے دوست رکھتے ہوتو میرے احکام کی رعایت کرو، میں پدرسے درخواست کروں گا وہ تہمیں ایک اور تسلی دینے والاعطا کرے گا جو ہمیشہ تمہارے ساتھ رہے گا''۔ ۴۔ای طرح مذکورہ کتاب انجیل یوحنا، باب۵ا، نمبر۲۹ میں اس طرح وار دہواہے: ''جب وہ تملی دینے والا آجائے گا جس کو میں پدر کی طرف سے بھجواؤں گا یعنی وہ کچی روح جو پدر کی طرف سے آئے گی، وہ میرے ہارے میں شہادت دی گی''۔ ۵۔ نیز ای انجیل یوحنا ہاب ۱۱، نمبر کا کے بعد میں وار دہوا ہے:

''لین میں تم سے کی کہتا ہوں کہ اگر میں تمہارے درمیان سے چلا جاؤں تو یہ تہمارے لئے مفید ہے کیونکہ اگر میں نہ جاؤں گا تو تمہارے پاس وہ تملی دینے والانہیں آئے گا،اور اگر میں چلا گیا تو اس کو تمہارے پاس آ جائے گی تو تمہیں تمام اس کو تمہارے پاس آ جائے گی تو تمہیں تمام سجا ئیوں کی طرف ہدایت کردے گی ، کیونکہ وہ اپنی طرف سے کھے کلام نہیں کرے گا بلکہ جو کچھاس کو سائی دے گاوہ بی کے گام اور تمہیں آئندہ کے بارے میں خمر [ بھی ] دے گا'(1)

قابل توجه نکته بیہ کہ فاری انجیل میں تعلی دینے والے '' کی جگہ عربی انجیل مطبوعه لندن ( ویلیام وٹس پریس، کے ۱۸۵۶ء) میں اس کی جگہ ' فارقلیطا ' ڈیک مواہے۔ (۲)

#### أيك اورز نده كواه

" فخر الاسلام" جو كتاب" انيس الاعلام" كے مؤلف ہيں پہلے عيمائی عالم تھے، انھوں نے اپنی تعلیم عیسائی پادریوں میں کمل کی تھی اور ان کے درمیان ایک بلند مقام حاصل کر لیا تھا وہ انیس الا علام کے مقدمہ ہیں اپنے مسلمان ہونے کے عجیب وغریب واقعہ کواس طرح بیان کرتے ہیں:

''....بردی جبتی ، زحمتوں اور کئی ایک شہروں میں گردش کے بعد میں ایک عظیم پا دری کے پاس پہنچا جوز ہدوتقو کی میں ممتاز تھا،'' کیتھولک' فرقہ کے بادشاہ وغیرہ اپنے مسائل میں اس کی طرف رجوع

<sup>(</sup>۱) ندکورہ تمام تحریری، جن کوعهد قدیم اورعهد جدید نظ کیا گیا ہے، اس فاری ترجمہ ہے جو ۱۸۸۸ء ش لندن سے میسائی مترجمین کے ذریع عبرانی زبان سے فاری میں ترجمہ کیا گیا ہے. (۲) تغییر نمونہ، جلد ۲ مفیدہ ۲۰۰۰

کرتے تھے،ایک مدت تک میں اس کے پاس نصاریٰ کے مختلف مذاہب کی تعلیم حاصل کرتار ہا،اس کے بہت سے شاگر دیتھے لیکن اتفا قاً مجھ ہے اسے پچھ خاص ہی لگاؤ تھا،اس کے گھر کی تمام تنجیاں میرے ہاتھ میں تھیں ،صرف ایک صندوق خانے کی تنجی اس کے پاس ہواکرتی تھی۔

اس دوران وہ یا دری بیار ہو گیا تواس نے جھے سے کہا کہ شاگردوں سے جا کر کہدوو کہ آج میں درس نہیں دے سکتا ، جب میں طالب علموں کے باس آیا تو دیکھا کہ وہ سب بحث ومباحث میں مصروف ہیں ہیے بحث سریانی کےلفظ'' فارقلیطا'' اور یونانی زبان کےلفظ'' پریکلٹوس'' کےمعنی تک جا پیچی اوروہ کا فرمیتک جھڑتے رہے، ہرایک کی الگ رائے تھی ، واپس آنے پراستاد نے مجھ سے یو جھاتم لوگوں نے آج کیا بحث کی ہے؟ تو میں نے لفظ فارقلیطا کا اختلاف اس کے سامنے بیان کیا وہ کہنے لگا: تونے ان میں کس قول کا انتخاب کیا ہے، میں نے کہا کہ فلال مفسر کے قول کو پسند کیا ہے۔ استاد پادری کہنے لگا: تو نے کوتائی تو نہیں کی لیکن حق وحقیقت ان تمام اقوال کے خلاف ہے كيونكهاس كي حقيقت كو" رَاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ" كِعلاده دوسر بِالوَّنْبِين جانة اوران ميس ہے بھی بہت کم اس حقیقت ہے آشناہیں، میں نے اصراد کیا کہاس کے معنی مجھے بتائے ،وہ بہت رویا اور کہنے لگا: میں کوئی چیزتم سے نہیں چھیا تا الیکن اس نام کے معنی معلوم ہوجانے کا متیجہ تو بہت تخت ہوگا کیونکہ اس کےمعلوم ہونے کے ساتھ ساتھ جھے اور تہہیں قتل کر دیا جائے گا،اب اگرتم وعدہ کرو کہ کسی نہیں کہو گے تو میں اسے ظاہر کر دیتا ہوں۔

میں نے تمام مقد سات فرہبی کی قتم کھائی کہ اسے فاش نہیں کروں گا تو اس نے کہا کہ بیہ مسلمانوں کے پیغیبر کے ناموں میں سے ایک نام ہاوراس کے معنی ''اجر''اور'' محر'' ہیں۔
اس کے بعد اس نے اس جھوٹے کمرے کی کنجی جھے دی اور کہا کہ فلاں صندوق کا درواز ہ
کھولو اور فلاں فلاں کتاب لے آؤ، چنا نچہ میں وہ کتابیں اس کے پاس لے آیا، بید دونوں کتابیں رسول اسلام مُن تی تین کے خلہوں سے پہلے کی تھیں اور چڑے رکھی ہوئی تھیں۔

دونوں کتابوں میں لفظ'' فارقلیطا'' کا ترجمہ'' احد'' اور'' حجمُ'' کیا گیا تھا اس کے بعد استاد
نے مزید کہا کہ آنخضرت کے ظہور سے پہلے علمائے نصار کی میں کوئی اختلاف نہ تھا کہ فارقلیطا کے معنی
احمد وحمد ہیں ، لیکن ظہور محمد [ طرق کی آئے آئے آئے ایک بعد اپنی سرداری اور مادی فوائد کی بقائے لئے اس کی تاویل کر
دی اور اس کے لئے دوسرے معنی گڑھ لئے حالانکہ صاحب انجیل کی مرادوہ معنی یقینا نہیں ہیں۔
میں نے سوال کیا کہ دین نصار کی کے متعلق آپ کیا گہتے ہیں ، اس نے کہا دین اسلام کے
آنے سے منسوخ ہوگیا ہے اس جملہ کی اس نے تین مرتبہ تکرار کی۔

پس میں نے کہا کہ اس مان میں طریقِ نجات اور صراطِ متنقیم ، کونسار استہ ہے؟۔ اس نے کہا بخضریہ ہے کہ کم منتی کی آئیم کی پیروی وا تباع کرو۔

میں نے کہا: کیااس کی پیروی کرنے والے اٹل نجات ہیں؟اس نے کہا:ہاں!خدا کی تتم (اور تین مرتبہ قتم کھائی)

پھراستاد نے گربیہ کیا اور پیس بھی بہت رویا اور اس نے کہا: اگر آخرت اور نجات چاہے ہوت دین تی ضرور قبول کرلو، پیس ہمیشہ تمہارے لئے دعا کروں گااس شرط کے ساتھ کہ قیامت کے دن گوائی دو کہ پیس باطن بیس مسلمان اور حضرت محمد ملٹے آلیک کا پیروکار ہوں اور علما نے نصار کی کے ایک گروہ کی باطن میں بھے چیسی حالت ہاور ظاہراً میری طرح اپنے دنیاوی مقام ہے کنارہ شنہیں ہو سکتے ورنداس میں کوئی شک وشبہ ہیں کہ اس وقت روئے زمین پردین خدادین اسلام ہی ہے۔''!!(۱) آپ ویکھیں کہ علمائے اہل کتاب نے پیامبراسلام ملٹے آلیکے کے ظہور کے بعد اپنے ذاتی مفاد کے لئے آنخضرت ملٹے آلیکے کہا ماورنشانیوں کو بدل ڈالا۔!!(۲)

<sup>(</sup>١) اقتباس از كتاب بدايت دوم مقدمه كتاب انيس الاعلام ، اختصار كساتهد

<sup>(</sup>٢) تقير نمونه، جلداول ، صفحه ٢١١.

### ٢٦\_اولوالعزم پيغمبركون ہيں؟

جيداً كروه احقاف آيت ٣٥ يش بم پڙھتے ہيں:﴿ فَاصْبِوْ كَمَا صَبَوَ أُولُوا الْعَوْمِ مِنْ الرُّسُلِ ...﴾ أصلي في الرائي الله المحراح مبركرين جس طرح پيلے اولوا العزم دسولوں نے مبر كيا۔

يهان ايك سوال يه بيدا موتا في اولوالعزم يغيركون بين؟

اس سلسلہ میں مفسرین کے درمیان بہت ویادہ اختلاف پایا جاتا ہے، قبل اس کے کہاس سلسلہ میں مفسرین کے درمیان بہت ویادہ اختلاف پایا جاتا ہے، قبل اس کے کہاس سلسلہ میں تحقیق کریں پہلے ''عزم'' کے معنی کودیکھیں کیونگ 'اولوالعزم' 'یعنی صاحبان ''عزم' کے معنی معنی معنی معنی معنی معنی کی کام کے لئے مصم ارادہ کرنا ہے، "عقد القلب علی امضاء الامر"

قرآن مجيدين بھي''عزم' كمعنى مبرك لئے گئے ہيں، جيسا كدار شادخداوند ہے: ﴿ وَلَمَنْ صَبَوَ وَخَفَوَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَوْمِ الْأَمُودِ ﴾(١) ''اوريقينا جومبركر كاورمعاف كرد كة اس كائيكل بزے مبركا كام ہے''۔

<sup>(</sup>١) سورهٔ شوری، آیت ۲۲۸.

اور کھی ''وفائے عہد'' کے معنی میں استعال ہوا ہے ، جیسا کدار شاد ہوا: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْ نَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ (١) ''اور ہم نے آدم سے اس سے پہلے عبدلیا گرانھوں نے اسے ترک کردیا اور ہم نے ان کیاس عزم وثبات نہیں یایا''۔

لیکن چونکہ صاحب شریعت انبیاء علیہم السلام ایک نئی اور تازہ شریعت لے کر آتے تھے، جس کی بنا پران کو بہت مشکلات پیش آتی تھی، جن سے مقابلہ کرنے کے لئے ان کو شکم اور مصم ادادہ کی ضرورت ہوتی تھی، لہندان انبیاء کو' اولوالعزم' پیغیبر کہا گیا، اور مذکورہ آیت بھی ظاہراً آٹھیں معنی کی طرف اشارہ کر رہی ہے۔

ضمی طور پرایک اشارہ یہ بھی ہے کہ پیٹی اکرم طافی آئی ان بی اولوالعزم پیٹیبروں میں سے بیں، کیونکہ ارشاد ہوا'' آ پ بھی ای طرح صر کریں جم طرح ہے آپ سے پہلے اولوالعزم پیٹیبروں نے صرے کام لیا ہے''۔

اگربعض مفسرین نے ''عزم''اور''عزبیت' کے معنی''تھم وشریعت' مراد لیتے ہیں تواس کی وجہ بھی یہی ہے ور نہ لغوی اعتبار سے 'عزم' کے معنی' نشریعت' نہیں ہے۔

بہرحال ان معنی کے لحاظ ہے ''من السوُسل'' میں''من''''تبعیضیہ'' ہے جس ہے پچھ خاص بزرگ پیغیبر مراد ہیں جوصاحب شریعت تھے، جیسا کہ سورہ احزاب میں بھی ای چیز کی طرف اشارہ ہے:

﴿ وَإِذْ أَخَـٰلْنَا مِنْ النَّبِيِّينَ مِيشَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْوَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَلْنَا مِنْهُمْ مِيثَاقًا غَلِيظًا﴾ (٢)

<sup>(</sup>١)سورة طريع آيت ١١٥. (٢)سورة الزاب آيت ك

"اوراس وقت کو یاد کیجئے جب ہم نے تمام انبیاء سے اور بالخصوص آپ سے اور نوح، ابراہیم ،موی اور عیسیٰ بن مرم سے عبدلیا اور سب سے بہت بخت قتم کا عبدلیا"۔

یہاں پرتمام انبیاء ملیم السلام کوصیغہ جمع کی صورت میں بیان کرنے کے بعدان پانچ اولوالعزم یغیروں کانام لینابیان کی خصوصیت پر بہترین دلیل ہے۔

ای طرح سورہ شوریٰ میں بھی اولوالعزم پیغمبر کے بارے میں بیان ہوا ہے، ارشاد

خداوندعالم ہے:

﴿ فَكُونَ عَ لَكُمْ مِنْ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا به إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى﴾ (١)

"اس نے تہارے کے وین میں وہ راستہ مقرر کیا ہے جس کی بھیجت توح کو کی ہے اور جس کی وی ہے اور جس کی وی ہے اور جس کی وی استہ مقرر کیا ہے جس کی اور جس کی بھیجت اہراہیم ہموی اور بسی کی ہے ''۔

اسی طرح شیعہ اور نی معتبر کتابوں میں روایات بیان ہوئی ہیں کہ اولوالعزم یمی پانچ پنجبر سے جسیا کہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام اور امام جعفر صادق علیہ السلام سے ایک حدیث کے شمن میں بیان ہوا ہے:

"مِنهُم خَمْسة : أوّلهم نُوح، ثُمَّ إبراهِيمَ ،ثُمَّ موسىٰ ، ثُمَّ عِيسىٰ ، ثُمَّ مُحمَّد الْمُأْلِلَمُ "(٣)

''اولوالعزم پیغیر پانچ ہیں، پہلے جناب نوع ، ان کے بعد جناب ابراجیم ، ان کے بعد جناب مویٰ،ان کے بعد حضرت میں اور آخر میں حضرت محد مطر آیکی ہے''۔

<sup>(</sup>١) سورهٔ شوری، آیت ۱۳.

<sup>(</sup>r)" مجمع البيان كل بحث آيات ك ذيل من، (جلده معقد ٩٣).

اورجب سائل في سوال كيا: "لم سموا اولوالعزم" ان كواولوالعزم كيول كهاجا تا ب؟ توامام عليه السلام في اس كجواب مين فرمايا:

"الْأَنَّهُم بَعِثُوا إلىٰ شَرقِهَا وَ غَرْبِهَا وَجِنَّها وَ إِنْسِها" (١)

" كيونكر إسادلوالعزم] يَغِيمِرمشرق ومغرب اورجن والس كے لئے مبعوث ہوئے ہيں"۔

ای طرح ایک دوسری حدیث میں حضرت امام جعفرصادق علیدالسلام فےفر مایا:

"مَسَاقَةُ النبيّين وَالمُرسَلِينَ خَمْسةً وَهُمْ اولوا العزمِ مِنَ الرُّسِل و عليهم

دارة الرَّحى نوح و إبراهيم وموسى و عيسى ومحمد التَّالَيَّمَ" (٢)

دانمیاء ومرسلین کے مردار پائے تی ہیں اور نبوت ورسالت کی چکی ان ہی کے دم پرچلتی ہے، اوروہ یہ ہیں جناب نوح، جناب ابراہیم، جناب دی ، جناب عیلی اور حضرت محر مصطفیٰ ملی آلی آلیم ، "

تفیر"الدرالمثور" میں ابن عباس سے یہی روایت کی گئی ہے کہ اولوالعزم یہی پانچ پیغمبر

(ア)しけ

لیکن بعض مفسرین نے ان انبیاء کو اولو العزم پیغبر بتایا ہے جو پشنوں سے جنگ کرنے پر مامور ہوئے ہیں۔

ای طرح بعض مفسرین نے اولوالعزم پیغیبری تعداد ۳۱۳ ربیان کی ہے، (۴) جبکہ بعض مفسرین نے تمام انبیاء پیہم السلام کواولوالعزم پیغیبر قرار دیا ہے (۵) اوراس نظرید کے مطابق "مِسن السوسل" میں "من" من" "بیانی "بیانی پیلی تغییر سب سے زیادہ سجیح ہے اوراسلامی روایات ہے بھی اس کی تاکید ہوتی ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) بحار الانوار، جلداا، منفي ۵۸ ، (حديث ۲۱) ، اوراي جلدين صفيه ۵ ، حديث ۵۵ ، بين بعي صراحت كيساته بيان بواي.

<sup>(</sup>٢) اصول كافي مجلد امباب "طبقات الانبياء والرسل" عديث ٣.

<sup>(</sup>٢) تغييرنمونه، جلدا٢، صغيه٣٤٧.

<sup>(</sup>۵،۴،۳) الدراكمينور، جلد ٢ مسخده.

### 21\_ بچین میں نبوت یا امامت ملنا کس طرح ممکن ہے؟

جياك مرآن مجيد ش برعة بن: ﴿ إِسَالِهُ حَيْنَ خُلِدُ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَآتَيْنَاهُ

الْحُكْمَ صَبِيًا ﴾ (أ)

"[اے] یکی اس با کو مضبوطی سے پکڑ او اور ہم نے اٹھیں پہنے ہی میں نبوت عطا

یبال بیروال بیدا ہوتا ہے کہ بیرس طرح ممکن ہے کہ انسان کو مقام نبوت یا امامت بچین

میں بی ال جائے؟

یہ بات میں ہے کہ عام طور پرانسان کی عقل کی ترتی ایک مہوقع پر ہوتی ہے، لیکن ہم یہ بھی اچھی طرح جانے ہیں کہ ہمیشہ معاشرہ میں کچھ بجیب وغریب قتم کے افراد پائے جاتے ہیں،ان کی عقل کی پرواز بہت زیادہ ہوتی ہے، تو پھر کیاممانعت ہے کہ خداوند عالم اس وقت کو بعض مصلحت کی بنا پر مختفر کردے اور بعض انسان کے لئے کم مدت میں اس مرحلہ کو طے کرائے، کیونکہ عام طور پر بچے ایک سال کے بعد بولنا شروع کرتا ہے جبکہ ہم جانے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ولادت کے وقت ہی بولنے لگے اوروہ بھی پُرمعنی مطالب جو ہڑے ہوئے دیوے ذہیں لوگوں کے الفاظ ہوتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سوره مريم ، آيت ۱۲.

یہاں سے ریہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ جولوگ بیداعتر اض کرتے ہیں کہ شیعوں کے بعض ائمکہ کس طرح بچپن میں مقام امامت تک پہنٹنج گئے ،ان کا بیداعتر اض بے بنیاد ہے۔

حضرت امام محرقی علیه السلام کے صحابی دعلی بن اسباط نے روایت کی ہے کہ بین امام علیہ السلام کی خدمت بین حاضر ہوا (جبکہ امام علیہ السلام کی عرکم تھی) بین امام کے قد و قامت کو تور سے و کیور ہاتھا تا کہ ذہن تشین کرلوں اور جب مصروا لیں جاؤں تو دوستوں کے لئے آپ کے قد و قامت کو تور ہاتھا تا کہ ذہن تشین کرلوں اور جب مصروا لیں جاؤں تو امام علیہ السلام بیٹھ گئے (گویا امام ہو بہو بیان کروں ، بالکل ای وقت جب بین بیرسوچ رہا تھا تو امام علیہ السلام بیٹھ گئے (گویا امام میرے سوال کو بچھ گئے ) اور میر کی طرف متوجہ ہوکر فر مایا: اے علی بن اسباط! خداوند عالم نے امامت میرے سوال کو بچھ گئے ) اور میر کی طرف متوجہ ہوکر فر مایا: اے علی بن اسباط! خداوند عالم نے امامت کے سلسلہ میں وہی کیا جو نبوت کے بارے میں انجام دیا ہے، بھی ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَ آفَیْ مِیْنَ مِیْنَ مِیْنَ مِیْنَ مِیْنَ مِیْنَ مِیْنَ مِیْنَ اللّٰ کی مدتک پیٹیا تو چالیس سال کا ہوگیا ) ، پس جس طرح خدا کے لئے بیمکن ہے کہ انسان کو بچپن میں نبوت و عکم میں عطافر مائے جبکہ وہی چیز انسان کی عقل کو چالیس سال میں مکمل فرمائے ۔ (۱)

ندکورہ آیت ان لوگوں کے لئے ایک دندان شکن جواب ہے جو حضرت می ملیدالسلام کے سلمانی ملیدالسلام کے سلمانی السلام کے سلمانی کا بین کورہ اللہ میں سب سے پہلے ایمان لانے والوں میں حضرت علی علیہ

السلام نہیں ہیں کیونکہ اس وفت آپ کی عمر ۱۰ سال تھی اور دس سال کے بچہ کا ایمان قابل قبول نہیں

[ قارئین کرام!] یہال پراس نکتہ کا ذکر پیجانہ ہوگا جیسا کہ ہم حصرت امام علی بن موی الرضا علیہ السلام سے منقول ایک حدیث میں پڑھتے ہیں کہ حضرت کیٹی علیہ السلام کے زمانہ کے پچھے بچے

<sup>(</sup>١) نورالثقلين،،جلد٣،صفحه٣٤٥.

ان کے پاس آئے اور کہا: "اذھب بنا نلعب" (آؤچلوآ پس میں کھیلتے ہیں) توجناب کے علیہ السلام نے فرمایا: "ما للعب خلقنا" (ہم کھیلنے کے لئے پیرانہیں ہوئے ہیں) اس موقع پر خداوند عالم نے ان کے بارے میں بیر آیت نازل فرمائی: ﴿و آئینَا اُہ الحُحْمَ صَبِیاً ﴾ (۱)

البتہ اس چیز پر توجہ رکھنا چاہئے کہ یہاں پر "کھیل" سے مراد بیہودہ اور بے فا کدہ کھیل مراد ہے ورندا گرکھیل ہے کوئی منطقی اور عاقلانہ فا کدہ ہوتو اس کا تھم جدا ہے۔ (۲)

abir abbas (D) Yahoo con (

<sup>(</sup>۱) نورانقلین ،جلد۳ بصفی ۳۴۵ (سوره مریم ، آیت ۱۲) (۲) تنسیر نمونه، جلد ۱۳ اصفیه ۲۵.

# ۲۸۔وی کی اسرارآ میزحقیقت کیاہے؟

ال میں کوئی شک تہیں ہے کہ ہم ''وئی'' کی حقیقت کے بارے میں بہت زیادہ معلومات حاصل نہیں کر سکتے ، کیونکہ وٹی ایک ایسا ''اوراک'' ہے جو ہمارے ادراک اور بجھی حدے باہر ہے، بلکہ بیا کہ بیا کہ بیا کے وہ اے بہت کے اس اللہ ہے ایسا رابط ہے جو ہمارے جانے بہتا ہے وہ اس لئے آشنا نہیں ہو سکتے کہ بیہ ہماری مجھ سے باہر ہے۔

البذاایک خاکی انسان عالم ستی ہے کس طرح رابط پیدا کو مکتا ہے؟ اور خداو تدعالم جوازلی، البدی اور ہر لحاظ سے لامحدود ہے کس طرح محدود اور ممکن الوجود سے رابط برقر ارکرتا ہے؟ وحی نازل

بیتمام ایسے سوالات ہیں جن کا جواب دیتا مشکل ہے، اور اس کے بچھنے سے لئے زیادہ کوشش کرنا[بھی] بے کارہے۔

ہم یہاں بیعرض کرتے ہیں کہ اس طرح کا رابطہ موجود ہے، چنا نچہ ہمارا بینظر بیہ ہے کہ اس طرح کے رابطہ کی نفی پرکوئی عقلی دلیل موجود ہیں ہے، بلکہ اس کے برخلاف اپنی اس دنیا ہیں بھی پچھا ہے داز ہوتے ہیں جن کو ہم بیان کرنے سے عاجز ہیں، اور ان خاص رابطوں کے پیش نظر ہمیں انداز ہ ہوجا تا ہے کہ ہمارے احساس اور رابطہ کے مافوق بھی احساس، ادراک اور آ تکھیں موجود ہیں۔ مناسب ہے کہ اس بات کو واضح کرنے کے لئے ایک مثال کا سہار الیاجائے۔

فرض کیجے کہ ہم کی ایسے شہر میں زندگی بسر کرتے ہوں جہاں پرصرف اور صرف نابینا لوگ رہے ہوں (البتہ پیدائش نابینا) اور وہاں صرف ہم ہی دیکھنے والے ہوں ،شہر کے تمام لوگ ' چار حس ' والے ہوں (اس فرض کے ساتھ کہ انسان کی پانچ حس ہوتی ہیں) اور صرف ہم ہی ' پانچ حس ' والے ہوں ،ہم اس شہر میں ہونے والے مختلف واقعات کودیکھتے ہیں اور شہر والوں کو خبر دیتے ہیں ' کا الے ہوں ،ہم اس شہر میں ہونے والے مختلف واقعات کودیکھتے ہیں اور شہر والوں کو خبر دیتے ہیں لیکن وہ سب تجب کرتے ہیں کہ بید پانچویں حس کیا چیز ہے، جس کی کار کردگی کا دائر ہا تناوسیج ہے؟ اور ان کے لئے جس قدر بھی بینائی کے بارے میں بحث و گفتگو کریں تو بے فائدہ ہے، ان کے ذہن میں ان کے لئے جس قدر بھی بینائی کے بارے میں بحث و گفتگو کریں تو بے فائدہ ہے، ان کے ذہن میں ایک نامفہوم شکل کے علاوہ پچھ نہیں آئے گا، ایک طرف سے اس کا انکار بھی نہیں کر سے ، کیونکہ اس کے ختلف آٹار دفوائد کا احمل کرتے ہیں، دوسری طرف چونکہ بینائی کی حقیقت کو اچھی طرح سمجھ بھی نہیں سے ہیں کیونکہ انھوں نے لئے بھی نہیں دیکھا ہے۔

ہم پنہیں کہتے کہ وتی'' چھٹی میں'' کا نام ہے بلکہ ہم بد کہتے ہیں کہ بدایک تنم کا ادارک اور عالم غیب اور ذات خداے رابطہ ہے جو ہمارے پہل نہیں پایا جا تا ہے، جس کی حقیقت کوہم نہیں بجھ سکتے ،اگر چداس کے آٹار کی وجہ سے اس پرائیان رکھتے ہیں۔

ہم تو صرف یہی دیکھتے ہیں کہ صاحب عظمت افرادا کیے مطالب جوانسانی فکرے بلند ہیں ؛ اس کے ساتھ انسانوں کے پاس آتے ہیں اور ان کوخدا اور دین اللی کی طرف بلاتے ہیں ، اورا لیے معجزات پیش کرتے ہیں جوانسانی طاقت سے بلندو بالا ہے ، جس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ ان کا عالم غیب سے رابطہ ہے ، جس کے آٹارواضح وروثن ہیں لیکن اس کی حقیقت مخفی ہے۔

کیا ہم نے اس دنیا کے تمام رازوں کو کشف کرلیا ہے کہ اگر وی کی حقیقت کو نہ مجھ سکیں تو اس کا اٹکار کرڈالیں؟

تعجب کی بات توبیہ کہ ہم حیوانات کے بیہاں بعض پُر اسرار چیزیں و کیھتے ہیں جن کی تفسیر وتو شنج سے عاجز ہیں ، گرمہاجر پرندہے جو بھی بھی \*\*\* ۱۸ رکلومیٹر کا طولانی سفر طے کرتے ہیں اور قطب شال سے جنوب کی طرف یا اس کے برعکس جنوب سے شال کی طرف سفر کرتے ہیں ، کیا ان کی پُر اسرار زندگی ہمارے لئے واضح ہے؟

یہ پرندے کس طرح سمت کا پید لگاتے ہیں اور اپنے راستہ کو بچے بچانے ہیں؟ بھی دن میں اور کبھی اندھیری رات میں دور در از کاسفر طے کرتے ہیں حالانکدا گرہم ان کی طرح بغیر کسی وسیلہ اور گائڈ کے ایک فی صدیجی سفر کریں تو بہت جلد راستہ بھٹک جا کیں گے، بیدہ چیز ہے جس کے سلسلہ میں علم و دانش بھی ایمی تک پردہ نہیں اٹھا کی ، ای طرح بہت می مجھلیاں وریا کی گہرائی میں رہتی ہیں اور انٹرے دینے کے وقت اپنی جائے پیدائش تک جلی جاتی ہیں کہ شاید ہزاروں کلومیٹر کا فاصلہ ہو، یہ مجھلیاں کس طرح اپنی جائے پیدائش کو ایمی سانی سے تلاش کر لیتی ہیں؟

ان كے علاوہ اس دنيا ميں بہت می مثاليل ملتی ہيں جو بميں انكار اور نفی ہے روك ديتی ہيں ہو بميں انكار اور نفی ہے روك ديتی ہيں ، اس جگہ بميں شخ الرئيس ابوعلى سينا كا قول ياد آتا ہے الحق ألم ما قوع سمّع كَ مِن الغوائبِ في الغو

## منكروحي كى دليل

جب بعض لوگوں کے سامنے وقی کا مسئلہ آتا ہے تو جلد بازی میں جواب دیتے ہوئے کہتے ہیں: رید چیز علم اور سائنس کے برخلاف ہے!

اگران سے سوال کیا جائے کہ بیکہال علم اور سائنس کے برخلاف ہے؟ تو یقین کے ساتھ اور مغرور لہجہ بیس کہتے ہیں: جس چیز کوعلوم طبیعی اور سائنس ثابت ندکر بے تو اس کے انکار کے لئے بہی کافی ہے، اصولی طور پر وہی مطلب ہمارے لئے قابل قبول ہے جوعلوم اور سائنس کے تجربوں سے

ثابت ہوجائے!!

اس کے علاوہ سائنس کی ریسر چ نے اس بات کو ثابت نہیں کیا ہے کہ انسان کے اندرایک ایمی حس موجود ہے جس سے ماوراء طبیعت کا پیتہ لگایا جا سکے ، انبیاء بھی ہماری ، بی طرح انسان تھے ان کی اور ہماری جنس ایک ہی ہے ، تو پھر پیس طرح ممکن ہے کہ ان کے پیمال ایساا حساس اورادراک یا یا جا تا ہموجوہم میں نہ ہو؟

#### بميشه كااعتراض اور بميشه كاجواب

مادہ پر صوبی کا عتر اض صرف'' وی '' کے سلسلہ میں نہیں ہے وہ تو'' ماوراء طبیعت'' کے تمام مسائل کا اٹکار کرتے رہتے ہیں ،اور ہم اس غلط نبنی کودور کرنے کے لئے ہر جگہ یہی جواب پیش کرتے میں :

یہ بات ذہن نثین رہے کہ مانٹس کا دائرہ ،صرف (مادی) دنیا تک ہے ، اور سائنس کی بحث و گفتگو کا معیار اور آلات: لیبریٹری ، ٹلسکو پ ، بھیر واسکوپ وغیرہ ہیں اور اس دائرے میں گفتگو ہوتی ہے ،سائنس ان معیار اور وسائل کے ذریعہ 'جہان مادہ' کے علاوہ کوئی بات نہیں کہ سکتی نہ کسی چیز کو ٹابت کرسکتی ہے اور نہ کسی چیز کا افکار کرسکتی ہے ،اس بات کی دلیل بھی روش ہے اور وہ یہ ہے کہ یہ تمام وسائل محدود اور خاص دائر ہے ہے محصوص ہیں ۔

بلک علم وسائنس کے مختلف آلات کسی دوسرے علم میں کارگرنہیں ہوسکتے ، مثال کے طور پر اگر ' سِل'' کے جراثیم کو ہڑی ہڑی نجومی ٹلسکو پ کے ذریعہ ندد یکھا جاسکے تو اس کا اٹکارنہیں کیا جاسکتا، اس طرح اگر ' پلوٹن'' ستارے کو ٹیکروسکوپ اور ذرہ مین کے ذریعہ نددیکھا جاسکے تو اس پراعتراض نہیں ہونا جائے!!

كسى چيزى بېچان اور شناخت كے لئے اى علم كة لات اوروسائل ہونا ضرورى بے،البذا

'' ماوراء طبیعت'' کی پیجیان کے صرف عقلی دلائل ہی کارگر ہوسکتے ہیں جن کے ذریعہ اس عظیم دنیا کے راہتے ہمارے لئے کھل جاتے ہیں۔

جوافرادعلم کواس کی حدود سے خارج کرتے ہیں وہ نہ عالم ہیں اور نہ فیلسوف، بیلوگ صرف دعویٰ کرتے ہیں حالانکہ خطا کاراور گراہ ہیں۔

ہم صرف یمی دیکھتے ہیں کہ پچھظیم انسان آئے اور ہمارے سامنے پکھ مطالب بیان کئے، جونوع بشر کی طاقت سے باہر تھے، جس کی بنا پر ہم بچھ گئے کہ ان کا'' ماوراء طبیعت'' سے رابطہ ہے، لیکن بیرابطہ کیسا ہے؟ بیہ ہمار کے لئے بہت زیادہ اہم نہیں ہے، اہم بات بیہ کہ ہمیں اس بات کاعلم ہونا چاہئے کہ ہاں اس طرح کار ابطہ موجود ہے۔ (1)

<sup>(</sup>۱) تغییرنموند، جلد ۲۰ صفحه ۲۹۷.

# ٢٩\_كيا پنجمبراكرم طلَّيْ يُلِيِّمُ اتَّى شَصْح؟

' واقعی کے معنی میں تین مشہورا حمّال پائے جاتے ہیں: پہلا احمّال ہے کہ'' اُتی'' یعنی جس نے سبق نہ پڑھا ہوا ور مکہ جو اور مکہ جس نے سبق نہ پڑھا ہو، دوسرا احمّال ہے ہے کہ'' آتی'' یعنی جس کے چست کے درمیان قیام کیا ہو، میں ظاہر ہوا ہو، اور تغیرے معنی ہیں کہ'' آتی'' یعنی جس نے قوم اور امت کے درمیان قیام کیا ہو، کیا سب سے زیادہ مشہور ومعروف کیا ہیں، جو استعمال کے موارد سے بھی ہم آ ہنگ ہیں، اور ممکن ہیں جو استعمال کے موارد سے بھی ہم آ ہنگ ہیں، اور ممکن ہے تینوں معنی با ہم مراد ہوں۔

اس سلسلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کہ ویٹی مراکزم ملٹی آیا ہم کی مکتب اور مدرسہ میں نہیں گئے" اور قرآن کریم نے بھی بعثت سے پہلے آنخضرت ملٹی آیا ہم کے بارے میں وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے:

﴿ وَمَا كُنْتَ تَشَلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلاَتَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لَارْتَابَ الْمُنْطِلُونَ ﴾ (١)

''اوراے پیٹیبرا آپ اس قر آن سے پہلے ندکوئی کتاب پڑھتے تصاور نداہے ہاتھ سے کھے کھتے تصور ندبیاال باطل شبہ میں پڑجاتے''۔

<sup>(</sup>١) سور وتكبوت ، آيت ١٨٨.

یہ بات حقیقت ہے کہ اس وقت پورے تجاز میں پڑھے لکھے لوگ اسنے کم تھے کہ ان کی تعدادانگشت شارتھی اور بھی ان کوجائے تھے، مکہ میں جو تجاز کا مرکز شار کیا جاتا تھا لکھنے پڑھنے والوں کی تعداد کا رہے زیادہ نہیں تھی اور کورتوں میں صرف ایک کورت پڑھی کھی تھی۔(1)

ایسے ماحول میں اگر پینجبرا کرم ماٹی کی استاد سے تعلیم حاصل کی ہوتی تو بیٹی طور پریہ بات مشہور ہوجاتی ، بالفرض اگر [نعوذ باللہ] آنخضرت ماٹی کی نبوت کو تبول نہ کریں ، تو پھر آب اپنی کتاب میں اس موضوع کی نفی کیسے کرسکتے تھے؟ کیا لوگ اعتراض نہ کرتے کہ تم نے تعلیم حاصل کی ہے، لہذا میہ بہترین شاہد ہے کہ آپ نے کس کے پاس تعلیم حاصل نہیں کی ہے۔

بہرحال پیغبراکرم ملی آلیم میں اس صفت کا ہونا نبوت کے اثبات کے لئے زیادہ بہتر ہے جس سے میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ جس شخص نے کہیں کسی سے تعلیم حاصل نہ کی ہووہ اس طرح کی عمدہ گفتگو کرتا ہے جس سے معلوم ہوجاتا ہے کہ آنخصر سے ملی آئی آئی کا خداوند عالم اور عالم ماوراء طبیعت سے واقعاً رابطہ ہے۔

سیآ تخضرت طرفی آنج کی بعثت نبوت سے پہلے ایکن بعثت کے بعد بھی کسی تاریخ نے نقل نہیں کیا کہ آپ نے کسی کے پاس لکھنا پڑھنا سیکھا ہو، للبذا معلوم سے ہوا کہ آپ اول عمر سے آخر عمر تک اسی ''ائمی'' صفت پر ہاقی رہے۔

لیکن یمبال پرسب سے بڑی غلط نبنی میہ ہے جس سے اجتناب کرنا ضروری ہے وہ میہ کہ تعلیم حاصل نہ کرنے کے معنی جامل ہونانہیں ہے،اور جولوگ لفظ'' آتی'' کے جامال معنی کرتے ہیں وہ اس فرق کی طرف متوجہ نہیں ہیں۔

اس بات میں کوئی مانع نہیں ہے کہ پیغمبرا کرم ملٹی ایک البی کے ذریعیہ 'پڑھنا''یا''پڑھنا

<sup>(</sup>۱) فتوح البلدان بلاذري مطبوعه مصر متحيه ۴۵.

اورلکھنا'' جانتے ہوں، بغیراس کے کہ کسی انسان کے پاس تعلیم حاصل کی ہو، بے شک اس طرح کی معلومات انسانی کمالات میں ہے ہیں اور مقام نبوت کے لئے ضروری ہیں۔

حضرات ائم معصومین علیم السلام مے منقول روایات اس بات پر بہترین شاہر ہیں، جن میں بیان ہوا ہے: پینیمبرا کرم مانی آیا کے لکھنے پڑھنے کی قدرت رکھتے تھے۔ (۱)

لیکن ان کی نبوت میں کہیں کوئی شک نہ کرے اس قدرت سے استفادہ نہیں کرتے سے اورجیہا کے بعض اوگ کہتے ہیں کہ کھنے پڑھنے کی طاقت کوئی کمال محسوب نہیں ہوتی ، بلکہ بیددونوں علمی کمالات تک پہنچنے کے لئے کئی کی حیثیت رکھتے ہیں نہ کی ملم واقعی اور کمال حقیقی ، تو اس کا جواب بھی اس مرحنی ہے کوئلہ کمالات کے وسائل ہے آگا ہی رکھنا خود ایک واضح کمال ہے۔

ليكن جيسا ك بعض لوگون كالصور ہے جس طرح كد سورہ جعد ميں بيان ہوا ہے:

﴿ يَفْلُوا عَلَيْهِمْ آفَاتِهِ وَهُوْ كُمِهِمْ وَيُعَلَّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِحْمَةَ ﴾ (٢) يااس ك ما نددوسرى آيات، اس بات كى دليل بيس كه پنجبراكرم ملتَّ اللّهِ الوگوں كے سامنے لكھى ہوئى كتاب [قرآن] سے پڑھتے تھے، يہ بھى ايك غلط نهى ہے، كونگ اللاوت كے معنى لكھى ہوئى كتاب پڑھنا بھى بيس اور زبانی طور پر پڑھنا بھى، جولوگ قرآن، اشعار يا دعاؤں كونوانى پڑھتے بيس ان پر بھى تلاوت كا اطلاق بہت زيادہ ہوتا ہے۔ (٣)

<sup>(1)</sup> تغیربربان، جلدم صفح ۳۳ موره جمعه کی بیلی آیت کے ذیل میں.

<sup>(</sup>۲) سورہ جسد، آیت "!" [ وہ رسول] آتھیں کے سامنے آیات کی تلاوت کرے ان کے نفوس کو پاکیزہ بنائے اور آتھیں کتاب وحکمت کی تعدید ، ، ،

سیم دے ۔

<sup>(</sup>٣) تغييرتمونه، جلد ٢ صفحه ٢٠٠٠.

# ٣٠\_معراج؛ جسماني تقي ياروحاني اورمعراج كامقصد كياتها؟

شیعہ، تی تمام علما ہے اسلام کے درمیان مشہور ہے کہ رسول اسلام کو بیرعالم بیداری میں معراج ہوئی، چنا نچسورہ بنی اسرائیل کی پہلی آیت اور سورہ نجم کی آیات کا ظاہری مفہوم بھی اس بات برگواہ ہے کہ بیربیداری کی حالت میں معراج ہوئی۔

اسلامی تواریخ بھی اس بات پر گواہ ہیں چنا تھے میاں ہواہے: جس وفت رسول اللہ ؑنے واقعہ معراج کو بیان کیا تو مشرکین نے شدت کے ساتھ اس کا اٹکار کردیا اور اے آپ کے خلاف ایک بہانہ بنالیا۔

ىيەبات خوداس چىز پرگواە ہے كەرسول الله ماۋى آنى بارخواب ياروغانى معزاج كەرشى نە تقەدرىنە خالفىن اتئاشوروغل نەكرتے۔

ليكن جيما كرحس بقرى سروايت ب: "كان فى السمنام رؤيا رآها" (بيواقعد خوابيس پيش آيا)

اوراى طرح حضرت عائش دوايت ب: " والله ما فقد جسد رسول الله عَلَيْكُم ولكن عرج بروحه"

## ظاهراً اليي روايات سياسي پېلور کفتي بين -(1)

## معراج كامقصد

یہ بات ہمارے لئے واضح ہے کہ معراج کا مقصد بیٹیں کہ رسول اکرم دیدار ضدا کے لئے

آ سانوں پر جا کیں، جیسا کہ سادہ اوح افراد خیال کرتے ہیں، افسوں سے کہنا پڑتا ہے کہ بعض مغربی

وانشور بھی نا آگاہی کی بنا پر دوسروں کے سامنے اسلام کا چیرہ بگاڑ کر پیش کرنے کے لئے ایسی با تیں

کرتے ہیں، جس میں ہے ایک مٹر'' گیور گیو'' بھی ہیں وہ بھی کتاب'' محمد وہ پنیفیر ہیں جنہیں بھر سے

پیچاننا جا ہے'' (۲) ہیں کہتے ہیں:

'' گھراپنے سوم ماج میں ایسی جگہ پہنچ کہ آنہیں خدا کے قلم کی آ واز سنائی دی، انہوں نے سمجھا کہ اللہ اللہ اللہ کے تاب میں مشغول ہے البتہ وہ اللہ کے قلم کی آ واز تو سنتے تھے مگر انہیں اللہ دکھائی نہ دیتا تھا کیونکہ کوئی شخص خدا کوئیں و کیھ سکتا خواہ پنج مبرہ ی کیوں نہ ہوں''

بیعبارت نشاندهی کرتی ہے کہ وہ الم لکڑی کا تھا، اور وہ کاغذ پر لکھتے وقت کرزتا تھا اور اس سے آواز پیدا ہوتی تھی ، اور ای طرح کی اور بہت سے خرافات اس میں موجود میں'۔

جب کہ مقصدِ معراج بیتھا کہ اللہ کے عظیم پیغیبر کا تنات الحضوص عالم بالا میں موجودہ عظمت اللہی کی نشانیوں کا مشاہدہ کریں اور انسانوں کی ہدایت ور بہری کے لئے ایک نیا احساس اور ایک نئی بصیرت حاصل کریں۔

معراج کاہدف واضح طور پرسورہ بنی اسرائیل کی پہلی آیت اورسورہ تجم کی آیت ۱۸ میں بیان ہواہے۔

<sup>(1)</sup> تغییر نمونه، جلد ۱۲، صفحه ۱۵.

<sup>(</sup>۲) ذکورہ کتاب کے فاری ترجمہ کا نام ہے "محر پیٹیبری کہ از نوباید شناخت" صفحہ ۱۲۵.

اس سلسلہ میں ایک روایت امام صاوق علیہ السلام سے بیان ہوئی ہے جس میں آپ سے مقصد معراج یو چھا گیا تو آپ نے فرمایا:

"إنَّ الله لا يُوصف بمكان ،ولايُجرى عليه زمان ،ولكنَّه عزَّوجلَّ أرادَ أنْ يشرف بـه مـلائـكتـه وسـكان سماواته، و يكرَّمهم بمشاهدته ،ويُريه من عجائب عظمته مايخبر به بعد هبوطه" (1)

"فدا ہرگز کوئی مکان نہیں رکھتا اور نہ اس پر کوئی زمانہ گزرتا ہے لیکن وہ چاہتا تھا کہ فرشتوں اور آسان کے باشندوں کو اپنے پیٹے ہم کی تشریف آور کی سے عزت بخشے اور آئیس آپ کی زیارت کا شرف عطا کرے نیز آپ کو اپنی عظمت کے گائیات دکھائے تا کہ واپس آ کران کولوگوں کے سامنے بیان کریں"۔(۲)

<sup>(</sup>۱) تغییر بربان ،جلد ۲ صفحه ۴۰۰۰. (۲) تغییر نمونه ،حلد ۲ اصفحه ۲۱

## اس-کیامعراج ،آج کےعلوم سے ہم آ ہنگ ہے؟

گزشتر نانے میں بعض فلاسفہ بطلیموں کی طرح بی نظر بیدر کھتے تھے کہ نو آسان بیاز کے تھلکے کی طرح تہد بہ تہدا یک دوسرے کے اوپر ہیں واقعہ معراج کو قبول کرنے میں ان کے لئے سب سے بڑی رکاوٹ ان کا یمی نظر بیتھا ان کے خیال میں اس طرح تو بید ماننا پڑتا ہے کہ آسان شگافتہ ہوگئے اور پھر آپس میں مل گئے؟ (۱)

لیکن'' بطلیموی'' نظریختم ہوگیا تو آسافوں کے شگافتہ ہونے کا سئلہ ختم ہوگیا البتہ علم ہیئت میں جوتر تی ہوئی ہے اس سے معراج کے سلسلے میں نظر سوالات ابھرے ہیں مثلاً:

ا۔ایسے فضائی سفر میں پہلی رکاوٹ کششِ ثقل ہے جس پر کنٹرول حاصل کرنے کے لئے غیر معمولی وسائل و ذرائع کی ضرورت ہے کیونکہ زمین کے مدار اور مرکز ثقل سے نکلنے کے لئے کم از کم جالیس ہزار کلومیٹر فی گھنٹے دفتار کی ضرورت ہے۔

۲۔ دوسری رکاوٹ میہ ہے کہ زمین کے باہر خلامیں ہوانہیں ہے جبکہ ہوا کے بغیرانسان زندہ نہیں رہ سکتا۔

<sup>(</sup>۱) بعض قدیم فلاسفه کایدنظر میتھا که آ سانوں میں ایسا ہوناممکن نہیں ہے،اصطلاح میں وہ کہتے تھے کہ افلاک میں''خرق'' (پھٹنا)اور ''التمام'' (ملنا)ممکن نہیں.

۳۔ایسے سفر میں تیسری رکاوٹ اس حصہ میں سورج کی جلادینے والی تپش ہے جبکہ جس حصہ پر سورج کی بلا واسطہ روشنی پڑ رہی ہے اور اس طرح اس حصہ میں جان لیوا سردی ہے جس میں سورج کی روشنی نہیں پڑ رہی ہے۔

۳۔ اس سفر میں چوتھی رکاوٹ وہ خطرناک شعاعیں ہیں کہ چوفضائے زمین کے اوپر موجود
پی مثلا کا سمک ریز cosmic ravs الٹرا وائلٹ ریز cosmic ravs اورا کیس ریز x
پی مثلا کا سمک ریز cosmic ravs الٹر تھوڑی مقدار میں انسانی بدن پر پڑیں تو بدن کے ارگانز م corganism کے نعمت الٹر تھوٹ کی مقدار میں انسانی بدن پر پڑیں تو بدن کے ارگانز م پی (زمین پر ہے لئے نقصان وہ نہیں ہیں لیکن فضل کے زمین کے باہر سے شعاعیں بہت تباہ کن ہوتی ہیں (زمین پر ہے والوں کے لئے زمین کے اوپر موجودہ فضل کی وجہ سے ان کی تیش ختم ہوجاتی ہے)

۵۔اس سلسلہ میں ایک اور مشکل میں ہے کہ خلامیں انسان کا وزن ختم ہوجا تا ہے اگر چہ تدریجاً بے وزنی کی عادت پیدا کی جاسکتی ہے لیکن اگر زمین کے باشندہ بغیر کسی تیاری اور تمہید کے خلا میں جا پہنچیں تو اس کیفیت سے نمٹنا بہت ہی مشکل ہے۔

۲۔اس سلسلہ میں آخری مشکل زمانہ کی مشکل ہے اور بیہ نہایہ ہے رکاوٹ ہے کیونکہ دورحاضر کے سائنسی علوم کے مطابق روشنی کی رفتار ہر چیز سے زیادہ ہے اورا گرکوئی آسانوں کی سیر کرنا چاہے تو ضروری ہوگا کہ اس کی رفتار اس سے زیادہ ہو۔

## ان موالات کے پیش نظر چند چیزوں پر توجہ ضروری ہے:

ا۔ہم جانتے ہیں کہ فضائی سفر کی تمام تر مشکلات کے باوجود آخر کارانسان علم کی قوت سے اس پر دسترس حاصل کر چکا ہے اور سوائے زمانے کی مشکل کے باقی تمام مشکلات عل ہو پیکی ہیں اور زمانے والی مشکل بھی بہت دور کے سفرے مربوط ہے۔

۲\_اس میں شک نہیں کدمسکلہ معراج عمومی اور معمولی پہلونہیں رکھتا تھا بلکہ بیاللہ کی لامتنا ہی

قدرت وطافت کے ذریعہ صورت پذیر ہموااورا نبیاء کے تمام مجزات ای قتم کے تھے۔ زیادہ واضح الفاظ میں بیرکہا جا سکتا ہے کہ مجزہ عقلاً محال نہیں ہونا چاہئے اور جب معجزہ بھی عقلاً ممکن ہے، تو ہاقی معاملات اللہ کی قدرت ہے طل ہوجاتے ہیں۔

جب انسان پیطافت رکھتا ہے کہ سائنسی ترقی کی بنیاد پر ایسی چیزیں بنا لے جوزیمنی مرکز تقل ہے باہر نکل سمتی ہیں ، ایسی چیزیں تیار کر لے کہ فضائے زمین سے باہر کی ہولناک شعاعیں ان پر اثر نہ کر سمیں ، اور ایسے لباس پہنے کہ جوا ہے انتہائی گرمی اور سردی سے محفوظ رکھ سمیں اور مثق کے ذریعیہ ہے وزنی کی کیفیت میں رہنے کی عادت پیدا کر لے ، یعنی جب انسان اپنی محدود قوت کے ذریعیہ یہ کام کر سکتا ہے تو پھر کیا اللہ بی لامحدود طاقت کے ذریعیہ بیکا مہیں کر سکتا ؟

ہمیں یقین ہے کہ اللہ نے اپنے رسول کواس سفر کے لئے انتہائی تیز رفتار سواری دی تھی اور اس سفر میں در پیش خطرات سے محفوظ رہے کے لئے انہیں اپنی مدد کالباس پہنا یا تھا، ہاں بیسواری کس فتم کی تھی اور اس کا نام کیا تھا، براق؟ رفرف؟ یا کوئی اور ...؟ بید سنگد قدرت کاراز ہے، ہمیں اس کاعلم نہیں۔

ان تمام چیزوں سے قطع نظر تیز ترین رفتار کے بارے میں مذکورہ نظریہ آج کے سائنسدانوں کے درمیان متزلزل ہو چکا ہے اگر چہ آئن سٹائن اپنے مشہور نظریہ پر پختہ یقین رکھتا ہے۔

آج کے سائنسدال کہتے ہیں کدامواج جاذبہ" Rdvs of at f fion زمانے کی احتیاج کے بغیر آن واحد میں دنیا کی ایک طرف سے دوسری طرف نعقل ہوجاتی ہیں اور اپنا اگر چھوڑتی ہیں یہاں تک کہ بیاخال بھی ہے کہ عالم کے پھیلاؤ سے مربوط حرکات میں ایسے نظام موجود ہیں کہ جوروشنی کی رفتارے زیادہ تیزی سے مرکز جہان سے دور ہوجاتے ہیں (ہم جانے ہیں کہ کا مُنات پھیل رہی ہے اور ستارے اور مثنی نظام تیزی کے ساتھ ایک دوسرے سے دور ہورہ

میں)(غوریجے)

مخضریہ کداس سفر کے لئے جوبھی مشکلات بیان کی گئی ہیں ان میں ہے کوئی بھی عقلی طور پر اس میں جائل نہیں ہے اور ایسی کوئی بنیا دُنہیں کہ واقعہ معراج کوعقلی طور پر بحال سمجھا جائے ،اس راستہ میں در پیش مسائل کوحل کرنے کے لئے جو دسائل در کار ہیں وہ موجود ہوں تو ایسا ہوسکتا ہے۔ بہر حال واقعہ معراج نہ توعقلی دلائل کے حوالہ سے ناممکن ہے اور نہ دور حاضر کے سائنسی معیاروں کے لخاظ ہے ،البتہ اس کے غیر معمولی اور مجزہ ہونے کو سب قبول کرتے ہیں البذا جب قطعی اور نیقی نقتی دلیل سے ثابت ہوجا کے تو اسے قبول کرلینا جائے۔(۱)(۲)

<sup>(</sup>۱) معراج بثق القمراوردونوں قطبوں بیں عبادت کے سلسلہ میں ہاری کتاب ' ہمہ ی خواہند بدانند' میں رجوع فریا کیں۔ (۲) تغییر نمونہ جلد ۱۲ ایس فیے کیا۔

## ۳۲ \_ کیاعصمت انبیاء جبری طور پرہے؟

بہت کے گونگ جب عصمت انبیاء کی بحث کا مطالعہ کرتے ہیں تو فوراً ان کے ذہن میں یہ سوال اٹھتا ہے کہ مقام عصمت ایک البی عطیہ ہے جو انبیاء اور ائمہ [علیم السلام] کو لازی طور پر دیا جاتا ہے، اور جس کو یہ خدا داد نعمشال جاتی ہے تو وہ گناہ اور خطاؤں سے محفوظ ہوجاتا ہے، لہذا ان کا معصوم ہونا کوئی فضیلت اور قابل افتخار ٹوئیل ہوگا، جو شخص بھی اس البی نعمت سے بہرہ مند ہوجائے تو وہ وہ خود بخو دی تمام گناہوں اور خطاؤں سے پر ہیز کر کے گا، اور بیاللہ کی طرف سے جبری طور پر ہے۔

لہذا مقام عصمت کے ہوتے ہوئے گناہ اور خطا کا مربیک ہونا محال ہے، جبکہ یہ بات بھی واضح ہے کہ ''محال کوچھوڑ دینا'' کوئی فضیلت نہیں ہوتی ، مثال کے طور پر اگر ہم سوسال بعد بیدا ہوئے واضح ہے کہ ''محال کوچھوڑ دینا'' کوئی فضیلت نہیں ہوتی ، مثال کے طور پر اگر ہم سوسال بعد بیدا ہوئے والے یا سوسال پہلے گزرنے والوں پرظلم وستم نہیں کر سکتے ، تو یہ ہمارے لئے کوئی باعث افتخار نہیں والے یا سوسال پہلے گزرنے والوں پرظلم وستم نہیں کر سکتے ، تو یہ ہمارے لئے کوئی باعث افتخار نہیں ہوئی۔ یہ کوئکہ ایسا کرنا ہمارے امرکان سے باہر ہے!!

ندکورہ اعتراض اگرچہ ' عصمت انبیاء' پہنیں ہے بلکہ عصمت کی فضیلت گھٹانے کے لئے ہے، لیکن پھر بھی درج ذیل چند تکات پر توجہ کرنے ہے اس سوال کا جواب واضح ہوجائے گا۔ ا۔ جولوگ بیاعتراض کرتے ہیں ،ان کی توجہ ' عصمت انبیاء' پرنبیس ہوتی ، بلکہ ان لوگوں کا گمان ہے کہ مقام عصمت ، بیاریوں کے مقابلہ ہیں بیاؤ کی طرح ہے، جیسا کہ بعض بیاریوں سے مقابلہ ہیں بیاؤ کی طرح ہے، جیسا کہ بعض بیاریوں سے بچنے کے لئے ملکے لگائے جاتے ہیں، جن کی بنا پروہ پیاریاں نہیں آتیں۔

لیکن معصوبین میں گناہ کے مقابل میر تحفظ ان کی معرفت ، علم اور تقوی کی بنیاد پر ہوتا ہے ، مثلاً بالکل ای طرح جس طرح ہم بعض چیز ول کاعلم رکھتے ہیں اور یقین رکھتے ہیں کہ بیکام براہے ، مثلاً ہم بھی بھی بالکل بر ہند ہو کر گئی کو چوں میں نہیں گھو متے ، اس طرح جو شخص نشر آ ور چیز ول کے استعمال کے نقصان کے بارے میں کافی معلومات رکھتا ہے کہ اس سے انسان آ ہت آ ہت ہموت کی آغوش میں چلاجا تا ہے ؛ وہ اس کے قریب تک نہیں جاتا ، یقیناً اس طرح نشر آ ور چیز ول کو ترک کرنا انسان کے لئے فضیلت اور کمال ہے ، کیونکہ انسان میں کی طرح کا کوئی جری پہلونہیں ہے ، کیونکہ انسان نشر آ ور چیز ول کے استعمال میں آزاد ہے ہے۔

ای وجہ ہے ہم کوشش کرتے ہیں کہ تو گئی میں تعلیم وتر بیت کے ذریعی کم ومعرفت اور تقویٰ کی سطح کو بلند کریں تا کہ ان کو بڑے بڑے گنا ہوں اور برے اعمال کے ارتکاب ہے بچالیں۔ چولوگ اس تعلیم وتر بیت کے نتیجہ میں بعض بڑے اعمال کوترک کرتے ہوئے نظر آ کمیں تو کیا ان کے لئے یہ فضیلت اور افتخار کا مقام نہیں ہے؟!

دوسر الفاظ میں یوں کہیں تو بہتر ہوگا کہ انبیاء کے لئے یہ ''محال عاقری' ہے'' محال عقلی'' نہیں ، کیونکہ ہم یہ بات جانتے ہیں کہ'' محال عاقری'' انسان کے اختیار میں ہوتا ہے ۔'' محال عاقری'' کی مثال اس طرح تصور کریں کہ ایک عالم اور مومن مجد میں شراب لے جاسکتا ہے اور نماز جماعت کے دوران شراب پی سکتا ہے، [لیکن عادماً مومن افراداس طرح نہیں کرتے] یہ محال عقلی نہیں بلکہ ''محال عاقری'' ہے۔

مختصری کمانبیاء علیهم السلام چونکه معرفت وایمان کے بلند درجه پر فائز ہوتے ہیں جوخو دایک عظیم فضیلت اورافتخارہے، جو دومری فضیلت اورافتخار کا سبب ہوتے ہیں ای فضیلت کوعصمت کہتے ہیں۔(غور فرما ہے گا) اوراگرید کہا جائے کہ بدایمان اور معرفت کہاں ہے آئی، تو اس کا جواب بدہ کہ بی عظیم
ایمان اور معرفت خداوند عالم کی امداد ہے حاصل ہوئی ہے، لیکن اس وضاحت کے ساتھ کہ
خداوند عالم کی امداد بے حساب و کتاب نہیں ہے، بلکہ ان میں ایسی لیافت اور صلاحیت موجودتی ، جیسا
کر قرآن مجید حضرت ابرا ہیم خلیل خدا کے بارے میں ارشاد فرما تا ہے کہ جب تک انھوں نے الہی
امتحان ندد سے لیا تو ان کولوگوں کا امام قرار نہیں دیا گیا، جیسا کہ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَإِذْ ابْسَلَى إِسْرَاهِمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ

إِمَامًا ﴾ (١)

يعنى جناب ابراجيم عليه السلام اليخ اراده واختيار ساان مراحل كوط كرنے كے بعد عظيم

البی تعت ہر فراز ہوئے۔

ای طرح جناب یوسف علیدالسلام کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے: ''جس وقت وہ بلوغ اور طاقت نیزجم و جان کے تکامل وتر تی تک پہنچ (اور وتی قبول کرنے کے لئے تیار ہوگئے) تو ہم نے ان ک<sup>و</sup>ملم و حکمت عنایت فرما یا اور اس طرح ہم نیک لوگوں کو چزاد ہے ہیں''

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ المُدُهُ آنَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٢)

آیت کایرصم ﴿ كَلَالِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ﴾ جمارى بات پر بهترین دلیل به

کونکداس ش ارشاد موتا به که [جناب] یوسف کے نیک اورشا کنته اعمال کی وجہ سے ان کوخدا کی

عظیم نعت حاصل موئی۔

ای طرح جناب موی علیہ السلام کے بارے میں ایسے الفاظ ملتے ہیں جوای حقیقت کو واضح کرتے ہیں، ارشاد خداوندی ہوتا ہے: " ہم نے بار ہا تمہارا امتحان لیا ہے، اور تم نے برسول اہل

<sup>(</sup>۱) سورهٔ لقره ۱ آیت ۱۲۳. (۲) سورهٔ لوسف ۱ آیت ۲۲.

''مدین'کے یہاں قیام کیا ہے (اور ضروری تیاری کے بعدامتحانات کی بھٹی سے سرفراز اور کامیاب نکل آئے ) تو آپ کو ہلندمقام اور درجات حاصل ہوئے:

﴿ وَفَتَنْسَاكَ فَتُولُسَا فَلَمِفْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَلْيَنَ ثُمَّ جِفْتَ عَلَى قَلَدٍ يَامُوسَى ﴾ (١) (٢) "اورتمارابا قاعده احتان ليا پُحرتم الل مدين يس كُل يرس تك رجاس كے بعد تم ايك مزل يرآ كے اے موئ"۔

یہ بات معلوم ہے کہ ان عظیم الثان انبیاء میں استعداد اور صلاحیت پائی جاتی تھی کیکن ان کو بروٹ کارلانے کے لئے کوئی جری پہلونہیں تھا، بلکہ اپنے ارادے واختیارے اس راستہ کو طے کیا ہے، بہت سے لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں کہ ان میں بہت کی صلاحیت اور لیافت پائی جاتی ہیں کین ان سے استفادہ نہیں کرتے، یہ ایک طرف۔

دوسری طرف اگرانبیاء بلیم السلام کواس طرح کی عنایات حاصل ہوئی بیں تو ان کے مقابل ان کی ذمہ داریاں بھی سخت تربیں، یا دوسرے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ خداوند عالم جس مقدار میں انسان کوذمہ داری دیتا ہے ای کھاظ ہے اسے طاقت بھی دیتا ہے، اور پھر اس ذمہ داری کے نبھانے پر امتحان لیتا ہے۔

۲۔اس سوال کا ایک دوسراجواب بھی دیا جاسکتا ہے وہ یہ کہ فرض سیجیجے کہ انہیا علیہ ہم السلام خدا کی جبری امداد کی بنا پر ہر طرح کے گناہ اور خطا ہے محفوظ رہتے ہیں تا کہ عوام الناس کے اطمینان میں مزیداضا فہ ہوجائے ،اور میہ چیزان کے لئے چراغ ہدایت بن جائے ،لیکن' نرک اولی'' کا اختمال باقی رہتا ہے، یعنی ایسا کام جو گناہ نہیں ہے لیکن انہیا علیہم السلام کی شان کے مطابق نہیں ہے۔

<sup>(</sup>١) سورة طروآيت ٢٠٠

<sup>(</sup>۲) جملہ ﴿ قُدُمْ جِنْتَ عَلَى فَدَدٍ يَامُوسَى ﴾ ئے جمبی وی کے قبول کرنے کی لیافت اور صلاحیت کے من لئے گئے ہیں اور بھی رسالت حاصل کرنے کے لئے جوز ہائے معین کیا گیا تھا اس کے معنی کئے گئے ہیں.

انبیاء کا افتخار یہ ہے کہ ان سے ترک اولی تک نہیں ہوتا، اور بیدان کے لئے ایک اختیاری چیز ہے، اور اگر بعض انبیاء علیم السلام سے بہت ہی کم ترک اولی ہوا ہے تو اس لحاظ سے مصائب وبلا میں گرفتار ہوئے ہیں، تو اس سے بڑھ کراور کیا فضیلت ہوگی کہ وہ اطاعت اللی میں کوئی ترک اولی بھی نہیں کرتے۔

اس بنا پرانبیاء علیم السلام کے لئے باعث افتخار ہے کہ خدا کی عطا کردہ نعتوں کے مقابل ذمہ داری بھی زیاہ ہوتی ہے اور ترک اولی کے قریب تک نہیں جاتے ، اور اگر بعض موارد میں ترک اولی ہوتا ہے تو فوران کی تلافی کردیتے ہیں۔(1)

<sup>(</sup>۱) تغییر پیام قرآن ،جلدے ،منجہ ۱۹۳.

# ۳۳۔ جادوگروں اور ریاضت کرنے والوں کے عجیب وغریب کاموں اور معجزہ میں کیا فرق ہے؟ ارمجزات، خداداد طاقت کے بل بونۃ پر ہوتے ہیں۔

جبکہ جادوگری اور ان کے غیر معمولی کارناہے انسانی طاقت کا سرچشمہ ہوتے ہیں، لہذا

معجزات بہت ہی عظیم اور نامحدود ہوتے ہیں ، جبکہ ا<mark>جاد کر وں</mark> کے کارنا مے محدود ہوتے ہیں۔

دوسرے الفاظ میں: جادوگر فقظ وہی کام انجام دیے سکتے ہیں جن کی انھوں نے تمرین کی ہے، اوراس کام کے انجام دیے کافی آ مادگی رکھتے ہوں، اگران سے کوئی دوسرا کام انجام دینے کے لئے کافی آ مادگی رکھتے ہوں، اگران سے کوئی دوسرا کام انجام دینے کے لئے کہا جائے تو وہ بھی نہیں کر سکتے، اب تک آ پ نے کی ایسے جادو کر اور ریاضت کرنے والے کوئیں دیکھا ہوگا کہ جو یہ کہتا ہوا نظر آ ئے کہ جو پھی بھی تم چاہو میں اس کوگر دکھاؤں گا، کیونکہ جادوگروں کوئی خاص کام میں مہارت اور آگاہی ہوتی ہے۔

سی سی کے بھر خود اپنیاء علیم السلام لوگوں کی درخواست کے بغیر خود اپنے طور پر بھی معجزہ پیش کرتے تھے (جیسے پیغیمرا کرم مُنْ اُلِیَا ہِم نے قر آن کریم بیش کیا، جناب موی علیہ السلام نے عصا کواژ دہا بنادیا، اور آپ کا معجزہ '' ید بیضا'' ای طرح جناب عیسیٰ علیہ السلام کا مردوں کا زندہ کرنا) لیکن جس وقت ان کی امت ایک نے معجزہ کی فرمائش کرتی تھی جیسے ''شق القر'' یا فرعونیوں سے بلاؤں کا دور

ہونا، یا حوار یوں کے لئے آسان سے غذا کیں نازل ہونا وغیرہ، تو انبیاء علیہم السلام ہرگز اس سے مما نعت نہیں کرتے تھے (البتہ اس شرط کے ساتھ کہ ان کی فرمائش حقیقت کی تلاش کے لئے ہو، نہ صرف بہانہ بازی کے لئے )

لہٰذا جناب مویٰ علیہ السلام کے واقعہ میں ماتا ہے کہ فرعو نیوں نے ایک طولانی مدت کی مہلت ما تگی تا کہ تمام جادوگروں کو جمع کر سیس، اور پروگرام کے تمام مقد مات فراہم کرلیس، جبیسا کہ قرآن مجید میں اوشاد ہوتا ہے:

#### ﴿ فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُّ اثْتُوا صَفًّا ﴾ (١)

"لبذاتم لوك الى مريرون كوجع كرواورصف باعده كراس كمقابله من آجاد"-

ا پی تمام طاقت و توانائی کو جمع کرلیں اور اس سے استفادہ کریں، جبکہ جناب موکیٰ علیہ السلام کوان مقد مات کی کوئی ضرورت شہیل تھی، اور ان تمام جادوگروں سے مقابلہ کرنے کے لئے کسی طرح کی کوئی مہلت نہ مانگی، چونکہ وہ قدرت خدام کچھ وسد کئے ہوئے تھے، اور جادوگر انسانی محدود میں است سے مار ماندا در مار است شہر

طاقت کے بل پریکام انجام دینا چاہتے تھے۔

ای وجہ سے انسان کے غیر معمولی کام کامقابلہ کیا جاسکتا ہے بینی اس کی طرح کوئی دوسرا مخصی بھی اس کام کوانجام دے سکتا ہے، ای وجہ سے کوئی بھی جادوگریڈ جیلئے نہیں کرسکتا کہ کوئی دوسرا جھھ جیسا کام انجام نہیں دے سکتا، جبکہ (معصوم کے علاوہ) کوئی دوسرا ہختص (انسانی طاقت سے) معجزہ نہیں دکھا سکتا، لہٰذااس میں بمیشہ بینے ہوتا ہے، جیسا کہ پیغیرا کرم ملٹی نیکٹی نے فرمایا: اگرتمام جن وائس مل کرقر آن کے مثل لا ناچا ہیں تونہیں لا سکتے!

یمی وجہ ہے کہ جب انسان کے غیر معمولی کارنا ہے، معجزہ کے مقابل آتے ہیں تو بہت ہی

<sup>(</sup>١) سورة طرء آيت ٢٣.

جلد مغلوب ہوجاتے ہیں اور جادو بھی بھی معجزہ کے مقابل نہیں آسکتا، جس طرح کوئی بھی انسان خداوندعالم سے مقابلہ کی طافت نہیں رکھتا۔

چنانچینمونہ کے طور پر قرآن مجید میں جناب موٹی علیہ السلام اور فرعون کے واقعہ کو ملاحظہ کیا جاسکتا ہے کہ فرعون نے مصر کے تمام شہروں سے جادوگروں کو جمع کیا اور مدتوں اس کے مقد مات فراہم کرتار ہاتا کہ اپنے پروگرام کو سیجے طور پر چلا سکے لیکن جناب موٹی علیہ السلام کے مجز ہ کے سامنے چشم زدن میں مغلوب ہوگیا۔

۲۔ مجزات چونگ خداوندعالم کی طرف سے ہوتے ہیں لہذا خاص تعلیم و تربیت کی ضرورت نہیں ہوتی

جبکہ جادوگرمدتوں سکھتے ہیں اور بہت فیادہ تمرین کرتے ہیں،اس طرح سے کہ اگر شاگرہ نے استاد کی تعلیمات کوخوب التصطریقہ سے حاصل نہ کیا ہوتو ممکن ہے کہ لوگوں کے سامنے مجمح طور پر کارنامہ نہ دکھا سکے، جس کے نتیجہ میں وہ ذکیل ہوجائے ،لیکن مجز ہ کی بھی وقت بغیر کسی مقدمہ کے دکھا یا جا سکتا ہے جبکہ غیر معمولی کارنا ہے آ ہستہ آ ہستہ مختلف مہارتوں کے ذریعہ انجام دیے جاتے ہیں یعنی مجمی بھی اچا تک انجام نہیں یاتے۔

جناب مویٰ علیہ السلام اور فرعون کے واقعہ میں اس بات کی طرف اشارہ ہوا کہ فرعون نے جاد وگروں پرالزام لگایا کہ مویٰ تمہار اسر دارہے جس نے تمہیں سحراور جاد و سکھایا ہے:

﴿ إِنَّهُ لَكَبِيرٌ كُمْ الَّذِي عَلَّمَكُمْ السَّحْرِ ﴾ (١)

ای وجہ سے جادوگراپئے شاگردول کومبینوں یا برسوں سکھاتے ہیں اوران کے ساتھ تمرین کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة طره آيت اك

## ٣\_مجرنما كے اوصاف خودان كى صدافت كى دليل ہوتى ہے۔

سحروجادواور مجزہ کی پیچان کا ایک دوسراطریقہ بیہ کے کہ صاحب مجزہ اور جادوگروں کے صفات کو دیکھا جاتا ہے، کیونکہ مجزہ دکھانے والاخدا کی طرف سے لوگوں کی ہدایت پر مامور ہوتا ہے لہٰذاای لحاظ ہے اس میں صفات پائے جاتے ہیں، جبکہ ساحراور جادوگراور ریاضت کرنے والے ندتو لوگوں کی ہدایت پر مامور ہوتے ہیں اور نہ ہی ان کا یہ مقصد ہوتا ہے، درج ذیل چیزیں ان کا مقصد ہوا

ا\_ماده لوح لوگوں کوغافل کرنا\_

٢ يوام الناس محدرميان شبرت حاصل كرنا\_

٣ \_ لوگوں کوتما شاد کھا کرگئے معاش کرنا \_

جب انبياء عليهم السلام اور جادو كرميران عمل مين آتے بين تو طولاني مدت تك اپنے مقاصد كونى نبيس ركھ سكتے ، جيسا كه فرعون نے جن جادو كرون كونج كيا تھا انھوں نے اپنا كارنامه دكھانے سے پہلے فرعون سے انعام حاصل كرنے كى درخواست كى اور فرعون نے بھى ان سے اہم انعام كا وعده ديا:

هو قالوا إِنْ لَنَا لَا جُرّا إِنْ حُنّا لَحَنّا لَحَنْ الْعَالِمِينَ مِنْ قَالَ لَعَمْ وَإِنّا حُمْ لَمِنْ الْعَالِمِينَ مِنْ الْعَالِمِينَ مِنْ الْعَالَ لَعَمْ وَإِنّا حُمْ لَمِنْ الْعَالِمِينَ مِنْ الْعَالِمِينَ الْعَالِمِينَ مِنْ الْعَالَ لَعَمْ وَإِنّا حُمْ لَمِنْ الْعَالِمِينَ مِنْ الْعَالِمِينَ اللّهُ اللّهِ مِنْ الْعَالِمِينَ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ الْعَالَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

[جادوگرفرعون کے پاس حاضر ہو گئے اور]انھوں نے کہا کہا گرہم غالب آ گئے تو کیا ہمیں اس کی اجرت ملے گی؟ فرعون نے کہا بے شک تم میر سے دربار پس مقرب ہوجاؤ گئے'۔ جبکہ انبیاء پلیم السلام نے اس بات کابار ہا اعلان کیا ہے: ﴿وَمَا أَسْأَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْدٍ ﴾ (٢)

(۱) سورهٔ احراف، آیت ۱۱۳ ۱۱۳ ۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) سور كشعراء، آيت ١٠٩.

" ہمتم ہے کوئی اجرطلب نہیں کرتے"۔

([قارئین کرام!] ندگورہ آیت قرآن مجیدیں متعدد انبیاء کے حوالہ سے بیان کی گئی

(-4

اصولی طور پراگر جاد وگروں کوفرعون جیسے ظالم و جابر کی خدمت میں دیکھا جائے تو'' جاد ؤ' اور''معجز ہ'' کی پیچان کے لئے کافی ہے۔

یہ بات کے بغیر ہی واضح ہے کہ انسان اپنے افکار کوخفی رکھنے میں خواہ کتنا ہی ماہر ہو پھر بھی اس کے اعمال وکر دارہے اس کا تقیقی چہرہ سامنے آ جا تا ہے۔

خلاصہ بیہ کہ ان جیسے لوگوں کی سوائح عمری اور ان کے غیر معمولی کارناموں کو انجام دینے

کے طریقہ کار، ای طرح مختلف اجماعی امور میں ان کی میسوئی اور ان کی رفتار وگفتار اور ان کا اخلاق

''سحر و جادو'' اور''معجز ہ'' میں تمیز کرنے کے لئے جہتر ہیں رہنما ہے، اور گزشتہ بحث میں بیان کئے

ہوئے فرق کے علاوہ بیر استہ بہت آسان ہے جس سے انسان سحر و جادواور معجز ہ کے درمیان فرق

کرسکتا ہے۔

قرآن مجیدنے بہت دقیق وعمیق الفاظ کے ساتھ اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے، ایک جگدار شاد ہوتا ہے:

﴿ قَالَ مُوسَىٰ مَا جِنْتُمْ بِهِ السَّحْرُ إِنَّ اللهَ سَيُنْطِلُهُ إِنَّ اللهَ لايُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (١)

'' پھر جب ان لوگوں نے رسیوں کو ڈال دیا تو مویٰ نے کہا کہ جو پچھے تم لے آئے ہو بیجا دو ہادراللہ اس کو بے کا رکر دے گا کہ وہ مفسدین کے عمل کو درست نہیں ہونے دیتا''۔

<sup>(</sup>۱) سورة يولس وآيت ٨١.

جی ہاں جادوگر،مفید ہوتے ہیں اوران کے اعمال باطل ہوتے ہیں،اوران کے اس کام کے ذرایعیہ محاشرہ کی اصلاح نہیں کی جاسکتی۔

ایک دوسرے مقام پر خداوند عالم نے جناب موی علیہ السلام سے خطاب فرمایا:

(ا) [جمنے کہا کہ] موی ڈروجیس تم بھرحال عالب رہے
والے ہوئ۔

اس کے بعدارشادہوتاہے:

﴿ وَٱلْقِيمَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَالاَيُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَىٰ ﴾ (١)

''اورجو کھتمبارے ہاتھ ٹیں ہے اُسے ڈال دوبیان کے سارے کئے دھرے کو چن لے گا،ان لوگوں نے جو کچھ کیا ہے وہ صرف جادوگر کی چال ہے اور بس،اور جادوگر جہاں بھی جائے بھی کامیا بنہیں ہوسکت''۔

جی ہاں جادوگر جال بازی اور دھوکہ دھڑی سے کام لیتے ہیں اور طبیعی طور پر یہی مزاج رکھتے ہیں، یہ لوگ دھوکہ دھڑی کر جہت ہی جلدان کو ہیں، یہ لوگ دھوکہ دھڑی کر جہت ہی جلدان کو پہچانا جاسکتا ہے، جبکہ انبیاء کیبیم السلام کا اخلاص، صدافت اور پاکیزگی ان کے لئے ایک سند ہے جو مجزہ کے ساتھ مزید ہدایت گر ثابت ہوتی ہے۔ (۳)

<sup>(</sup>١) سورة طرء آيت ٨٨.

<sup>(</sup>۲) سورة طروآيت ۲۹.

<sup>(</sup>٣) تغيريام قرآن ،جلد ٤ ،صغيه ٢٨٨.

## ٣٣- جناب آ دم كاترك اولى كياتها؟

جیا کہ ہم سورہ طرآ یہ جرام ایس پڑھتے ہیں: ﴿ وَ عصیٰ آدمُ ربّه فعویٰ ﴾ "اورجناب آدم نے اپنے پروردگار کی تعیمت پڑمل ند کیا، تو تواب کے راستہ سے براہ

وگئے"۔

تو یہاں پر بیسوال اٹھتا ہے کہ جناب آ دم علیہ الطائم کس ترک اولی کے مرتکب ہوئے؟

اسلامی منابع اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ کوئی بھی پینی گئی گئی باہ کا مرتکب نیس ہوا، اور اللہ کے بندوں کی ہدایت کی ذمہ داری کسی گنا ہگا رشخص کونہیں دی جاسکتی، اور ہم بیجی جانے ہیں کہ جناب آ دم علیہ السلام خدا کے بیجیج ہوئے نبیوں میں سے تھے، فدکورہ آ یت اور اس سے مشابہ آیوں جناب آ دم علیہ السلام خدا کے بیجیج ہوئے نبیوں میں سے تھے، فدکورہ آ یت اور اس سے مشابہ آیوں میں دوسرے انبیاء کی طرف عصیان کی نبیت دی گئی ہے لیکن سب جگہ یہ نبیت دونسی عصیان 'اور میں دوسرے انبیاء کی طرف عصیان کی نبیت دی گئی ہے لیکن سب جگہ یہ نبیت دونسی عصیان 'اور میں ہے۔

#### وضاحت:

گناہ کی دوشم ہوتی ہیں مطلق گناہ''اور' دنسبی گناہ'' مطلق گناہ یعن نہی تحریبی کی مخالفت اور خداوندعالم کے قطعی تھم کی نافر مانی کا نام ہے اور ہر طرح کے واجب کونژک کرنا اور حرام کا مرتکب ہونامطلقِ گناہ کہلا تاہے۔ لیکن نبی گناہ ،وہ گناہ ہوتا ہے جو کی بزرگ انسان کی شان کے خلاف ہے ممکن ہے کہ کوئی
مباح کام بلکہ مستحب کام عظیم انسان کی شان کے مطابق شہو، تو اس صورت میں بیمل اس کی شان
میں ' دنسبی گناہ'' شار کیا جائے گا، مثلاً اگر کوئی مالدار مومن کسی غریب کی بہت کم مدد کرے ، تو اگر چہ بیہ
امداد کم ہے اور کوئی حرام کام نہیں ہے بلکہ مستحب ہے ، لیکن جو تحق بھی اس کو سنے گاوہ اس طرح فدمت
کرے گا جیسے اس نے کوئی برا کام کیا ہو، کیونکہ ایسے مالدار اور باایمان شخص سے اس سے کہیں زیادہ
امید تھی۔

دور کفظوں میں جناب آ دم علیہ السلام کا گناہ ان کی حیثیت سے گناہ تھالیکن مطلق
گناہ نہ تھا، مطلق گناہ دو تا ہے جس کے لئے سز امعین ہو (جیسے شرک، کفر ظلم اور ستم وغیرہ) اور
نسبت کے اعتبار سے گناہ کا مفہوم سیر ہے کہ بعض اوقات کچھ مباح انتمال بلکہ مستحب اعمال بھی ہڑے
لوگوں کی عظمت کے لحاظ سے مناسب انہیں ہوتے ، انہیں چا ہے کہ ان اعمال سے پر ہیز کریں اور اہم
کام بجالا کیں ور نہ کہا جائے گا کہ انہوں نے ترک اولی کیا ہے۔]

ای وجہ سے انبیاء میہم السلام کے اعمال ایک متناز تر از و میں تولے جاتے ہیں اور جھی ان پر "محصیان" اور ' ونب' کا اطلاق ہوتا ہے، مثال کے طور پر ایک نماز عام انسان کے لئے بہترین نماز شار کی جائے لیکن وہی نماز اولیاء اللی کے لئے ترک اولی شار کی جائے، کیونکہ ان کے لئے نماز میں پکل بھر کی فقلت ان کی شان کے خلاف ہے، بلکہ ان کے علم ، تقوی اور عظمت کے لحاظ سے ان کو عبادت میں خدا کے صفات جلال و جمال میں غرق ہونا چاہئے۔

اسلامی احادیث میں بیان ہواہے کہ جناب یعقوب علیہ السلام نے فراق فرزند میں جس قدر پریشانیاں اٹھا کیں ہیں اس کی وجہ بیتھی کہ مغرب کے دفت ایک روز ہ داران کے در پر آیا، اوراس نے مدد کی درخواست کی لیکن انھوں نے اس سے غفلت کی ، وہ فقیر بھوکا اور دل شکتہ ان کے در سے واپس چلاگیا۔

یدکام اگر چدایک عام انسان انجام دیتا تو شاید اتنا اہم نہ تھا،لیکن اس عظیم الشان پیغمبر کی طرف سے اس کام کو بہت اہمیت دی گئی کہ خداوند عالم کی طرف سے خت سز امعین کی گئی۔(1)(۲)

(١) نورالتقلين ،جلدا ،صفحها ١٦ أعلى كتاب على الشرايع

(٣) قد كوره روايت كي تفصيل يه ب كدابوتز وثما في في ايك روايك امام جادعليه الملام في قل كي بها اوتر و كهته بين:

جعے کے دن میں مدیند منورہ میں تھا نماز تھے میں نے امام جادعلیہ السلام کے ساتھ پڑھی جس وقت امام نماز اور تبیعے ہے فارغ ہوئے تو گھر کی طرف چل پڑے میں آپ کے ساتھ تھا ، آپ نے خادمہ کو آ واز دی اور کہا، خیال رکھنا ، جوسائل اور ضرورت مند گھر کے دروازے ساتھ میں سے مدر سے کہ سے میں ساتھ تھا ، آپ نے خادمہ کو آ واز دی اور کہا، خیال رکھنا ، جوسائل اور ضرورت مند گھر کے دروازے

ے گزرے اے کھانا دینا کیونکہ آج جھہ کا دن ہے۔ م

ابوتمزہ کہتے ہیں: میں نے کہا: ہر دہ شخص جومد د کا نقاضا کرتا ہے ستی نہیں ہوتا، تواہام نے فربایانہ ٹھیک ہے، لیکن میں اس سے ڈرتا ہوں کہ ان میں ستی افراد ہوں اور انہیں غذا نہ دیں اور اپنے کھر کے در واز ہے ہے دھت کار دیں تو

کہیں امارے کر والوں پر وہی مصیب ندآن پڑے جو ایعقوب اور آل ایعقوب پر آن پڑی تھی اس کے بعد آپ فرمایا:

ان سب کو کھانا دوکہ ( کیاتم نے نہیں سنا ہے کہ ) پیتھو ہے گئے ہرروز ایک گوسفند ذیح کیاجا تا تھا اس کا ایک حصہ م ایک حصہ وہ خوداد ران کی اولا دکھاتے تھے ایک دن ایک سائل آیا وہ موٹن اور روزہ دارتھا خدا کے نزدیک اس کی بوی قدر درمزارت تھی وہ

۔ شہر( کنعان ) ئے گزراشب جمعی تھی افطار کے وقت وہ درواز واکیتقوب پرآیا اور کہنے دگا پگی پیکی غذا ہے مدو کے طالب نمریب وسافر میں کرمین کر سے سے مناسب کرمین کرنے میں انگریشن کرنے ہوئے کہ اور کہنے دگا پگی سیکی غذا ہے مدو کے طالب نمریب وسافر

مچوے مہمان کی مدد کرو، اس نے بید بات کی مرتبدد ہرائی انہوں نے سناتو سی لیکن اس کی بات کو باور ند کیا جب وہ مایوس ہو گیا اور رات کی تاریکی ہرطرف چھا گئی تو وہ اوٹ گیا، جاتے ہوئے اس کی آنکھوں میں آ نسو تھاس نے بارگاہ الجی میں بھوک کی شکایت کی رات

اس نے بھوک ہی میں گزاری اور صح ای طرح روزہ رکھا جب کہ وہ صبر کئے ہوئے تھا اور خدا کی حمد دنٹا کرتا تھا لیکن حضرت یعقوب اور ان کے گھر والے مکمل طور پرمیر تقے اور صح کے وقت ان کا کچھے کھا نانج بھی گیا تھا۔

امام نے اس کے بعد مزید فرمایا: خدانے ای شیخ ایعقوب کی طرف وی پیجی: اے ایعقوب! تو نے میرے بندے کو ذکیل وخوار کیا ہے اور میرے خضب کو بحز کا یا ہے اور تو اور تیری اولا دنزول سزا کی ستحق ہوگئ ہے اے بیعقوب! میں اپنے دوستوں کو زیادہ جلدی 44 جناب آ دم علیہ السلام کو''شجرہ ممنوعہ' کے نزدیک جانے سے منع کیا گیا تھا جو کتر کری نمی نہیں تھی بلکہ ایک ترک اولی تھا، لیکن جناب آ دم علیہ السلام کی عظمت اور شان کے لحاظ سے اہمیت دی گئی، اور اس مخالفت (نہی کر اہتی) پر اس قدر تنمیہ کی گئی۔(1)

isopas@yahoo.com

۱۵ مرزنش وطامت کرتا اورمز او بتا بول اوربیاس کے کیشی ان سے مجت کرتا ہول۔

یامر قائل آوجہ ہے کہ اس حدیث کے بعد ابوہز و ثمالی کہتے ہیں: میں نے امام جاد علیہ السلام سے پوچھا: پوسف نے وہ خواب کس موقع مرد یکھا تھا؟ امام نے فرمایا: ای رات۔

اس مدیث ساجیی طرح معلوم ہوتا ہے کہ انبیاء واولیاء کے حق میں ایک چھوٹی کی افوش یاز یادہ صریح الفاظ میں ایک "ترک اولی"
کہ جو گناہ اور معسبت بھی شارٹیں ہوتا ( کیونکہ اس سائل کی حالت حضرت یعقوب علیہ السلام پر واضح نمیں تھی ) بعض اوقات خدا کی
طرف سے ان کی تعبید کا سبب بنآ ہے اور بیصرف اس کئے ہے کہ ان کا بلند و بالا مقام تفاضا کرتا ہے کہ وہ ہمیشہ اپنی جھوٹی سے چھوٹی
بات اور کمل کی طرف متوجد بیں کیونکہ "حسنات الا ہو او سینا ت المعقوبین " ( نیک لوگوں کی تیکیاں مقربین [ خدا ] کے لئے
ہرائی ہوتی ہیں )

(١) تغيرنمونه، جلد٢ ،صفحة ١٢٣.

# ٣٥-كيام جرزة "شق القمر" سائنس كے لحاظ ہے ممكن ہے؟

ہم سورہ قرکی بہلی آمت میں پڑھتے ہیں:﴿اقسوبست الساعة و انشق القصر﴾ (قیامت آگنی اور چاند کے دوکڑے ہوگئے)

اس آیئشریفہ میں معجز وشق القمر سے بارے میں گفتگوی گئی ہے۔

مشہورروایات میں کہ جن کے سلسلہ میں بعض لوگوں نے تواتر[1] کا دعویٰ بھی کیا ہے، بیان ہوا ہے کہ مشرکین مکہ پیغیرا کرم ملٹی لیکٹی کے پاس آئے اور کہا: اگر آپ بھی کہ میں خدا کارسول ہوں، تو آپ چا ندر کے دوگلزے کرد ہجے! آ مخضرت ملٹی لیکٹی نے قرمایا: اگر میں اس کام کوکردوں تو کیا تم ایمان لے آ کی جو دھویں دات کا چا ندھا)
تم ایمان لے آ وگے؟ سب نے کہا: ہاں، ہم ایمان لے آ کیں گے، (وہ چودھویں دات کا چا ندھا)
اس وقت پیغیرا کرم نے خدا کی بارگاہ میں دعا کی کہ جو یہ لوگ طلب کررہے ہیں وہ عطا کردے، چنا نچہ دیکھنے والوں نے دیکھا کہ چا ندو گلزے ہوگیا، اس موقع پر رسول اللہ ملٹی لیکٹی آئے ایک ایک کو آواز دیے جاتے تھے اور فرماتے تھے: دیکھود کھو! ()

<sup>[</sup>۱] علم حدیث میں '' حدیث آواز''اس حدیث کو کہاجا تا ہے جس کے دادیوں کی تعداداس حد تک ہو کدان کے ایک ساتھ جمع ہو کرسازش کرنے کا قابلی احماداخال ندہو (مترجم) ()''مجمع البیان''اوردیگر تقاسیر، ندکورہ آیت کے ذیل میں۔

یباں پرمکن ہے اس طرح کے سوالات کئے جائیں کہ یہ س طرح ممکن ہے کہ اتناعظیم کرہ
[ چاند ] دو کھڑ ہے ہوجائے، پھراس عظیم واقعہ کا کرہ زمین اور نظام شمسی پر کیا اثر ہوگا ؟ اور چاند کے دو

مکڑ ہے ہونے کے بعد کس طرح آپس میں ال گئے، اور کس طرح ممکن ہے کہ اتنا بڑا واقعہ رونما ہو
جائے کیکن تاریخ بشریت اس کوفقل نہ کرے؟!

اس طرح کے سوالات کا جواب دانشوروں اور نجومیوں کے مطالعات او ران کے اکمشافات کے مطالعات او ران کے اکمشافات کے بین: اس طرح کی چیز نہ صرف یہ کی گاری کی جیز نہ صرف یہ کی کا کہ میں کھوں کے دافعات بار ہارونما ہوئے ہیں، اگر چہ ہرواقعہ میں مخصوص عوامل کارفر ما تھے۔

دوسرے الفاظ میں یوں بھیں: نظام شمسی اور دوسرے آسانی کر ات میں ہے کسی آسانی کرہ کا اس طرح شق ہوجانا اور پھرل جانا آیک مکن امر ہے بنمونے کے طور پر چند چیزیں درج ذیل میں ن

الف\_پیدائش نظام شمسی: اس نظریہ کوتقریباً بھی ناہرین نے مانا ہے کہ نظام شمسی کے تمام کرّ ات ابتدا میں سورج کے اجزا نتے بعد میں سورج سے الگ ہوئے میں ، اور ان میں سے ہرایک اینے اپنے مدار میں گردش کرنے لگا۔

مسٹر ''لا پلاس'' کا نظریہ یہ ہے کہ کسی چیز کے الگ ہونے کے اس عمل کا سبب مرکز ہے گریز کی وہ قوت ہے جو سورج کے منطقہ استوائی میں پائی جاتی ہے وہ اس طرح کہ جس وفت سورج ایک جلانے والی گیس کے گلڑ ہے کی شکل میں تھا، (اور اب بھی ویبا ہی ہے) اور اپنے گردگردش کرتا تھا تو اس کی گردش کی سرعت منطقہ استوائی میں اس بات کا سبب بنی کہ سورج کے پچھ گلڑے اس سے الگ ہوجا کیں اور فضا میں بھر جا کیں ، اور مرکز اصلی یعنی خود سورج کے گردگردش کرنے لگیں۔ لیکن لا بلاس کے بعد بعض دانشوروں نے تحقیقات کیں جس کی بنا پر ایک دوسر افرضیہ پیش کیا کہاس جدائی کا سبب سورج کے مقابل سمندر میں ہونے والے شدید مدر وجزر [ا] ہے جوسورج کی سطح پرایک بہت بڑے ستارے کے گزرنے کے سبب ایجاد ہوتا ہے۔

اس فرضیہ سے اتفاق کرنے والے اس وقت کی سورج کی حرکت وصفی کوسورج کے ظروں کے علیمدہ ہونے کی توجید کو کافی نہیں بجھتے وہ اس مفروضہ کی تائید کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مذکورہ مد و جزرنے سورج کی سطح پر بہت بڑی کہ فرک اہریں اس طرح پیدا کیس جیسے پھڑ کا کوئی بہت بڑا کھڑا سمندر میں گرے اور اس سے لہریں بیدا ہوں ،اس طرح سورج کے کھڑ سے بعد دیگرے باہر لکا کر سورج کے کھڑے ہیں وراس سے لہریں بیدا ہوں ،اس طرح سورج کے کھڑے ہوں کی بسبہ شفق ہیں کہ نظام مشی کی کے گردگر دیش کرنے گئے جہر حال اس علیحدگی کا سبب بچھ بھی ہواس پر سب مشفق ہیں کہ نظام مشی کی تخلیق انشفاق کے نتیجہ میں ہوئی ہے۔

ب پوے جہاب: ہیں ہوئے ہے۔ آسانی پھر ہیں جو نظام سمی کے گردگردش کررہے ہیں اور جو کھی بھی چھوٹے کر ات اور سیاروں سے مشاہرت رکھنے والے قرار دے جاتے ہیں، ہوے اس وجہ سے کہ ان کا فظر ہے کلو میٹر ہوتا ہے لیکن وہ شخونا چھوٹے ہوتے ہیں، ماہرین کا نظر ہیے کہ "استروئیدہا" (بڑے شہاب) ایک عظیم سیارے کے بقیہ جات ہیں جو مشتری اور مرت کے درمیان مدار میں حرکت کر رہا تھا اور اس کے بعد نامعلوم اسباب کی بنا پر وہ پھٹ کر گلائے کی سے ہوگیا، اب تک پائی ہزار سے زیادہ اس طرح کے شہاب کے گلائے معلوم کے جاچکے ہیں اور ان میں سے جو بیک ہزار سے زیادہ اس طرح کے شہاب کے گلائے معلوم کے جاچکے ہیں اور ان میں سے جو برے ہیں ان کے نام بھی رکھے جاچکے ہیں، بلکہ اان کا تجم، مقدار اور سورج کے گردان کی گردش کا حساب بھی لگایا جاچکا ہے، بعض ماہرین فضا ان استروئیدوں کی خاص اجمیت کے قائل ہیں، ان کا حساب بھی لگایا جاچکا ہے، بعض ماہرین فضا ان استروئیدوں کی خاص اجمیت کے قائل ہیں، ان کا حساب بھی لگایا جاچکا ہے، بعض ماہرین فضا ان استروئیدوں کی خاص اجمیت کے قائل ہیں، ان کا حساب بھی لگایا جاچکا ہے، بعض ماہرین فضا ان استروئیدوں کی خاص اجمیت کے قائل ہیں، ان کا حساب بھی لگایا جاچکا ہے، بعض ماہرین فضا ان استروئیدوں کی خاص اجمیت کے قائل ہیں، ان کا حساب بھی لگایا جاچکا ہے، بعض ماہرین فضا ان استروئیدوں کی خاص اجمیت کے قائل ہیں، ان کا

<sup>[</sup>۳] دروجزر: دریاکے پانی میں ہونے والی تبدیلی کو کہاجاتا ہے، شب وروز میں دریا کا پانی ایک مرتبہ گفتا ہے اس کو 'جزر' کہاجاتا ہے اورا یک مرتبہ بڑھتا ہے جس کو ' مذا کہاجاتا ہے، اور پانی میں بیتبدیلی سورج اور چاند کی قو وَجاذبہ کی وجہ سے ہوتی ہے. [مترجم]

نظر ہیہے کہ فضا کے دور دراز حصول کے جانب سفر کرنے کے لئے اولین قدم کے عنوان سےان سے استفادہ کیا جاسکتا ہے۔

#### آساني كرات كانتقاق كاليك دوسرانمونه

ج۔شہاب ٹاقب، یہ جھوٹے چھوٹے آ سانی پتھر ہیں جو بھی بھی مجھوٹی انگل کے برابر ہوتے ہیں، بہرحال وہ سورج کے گردا کی خاص مدار میں بڑی تیزی کے ساتھ گردش کررہے ہیں، اور جب بھی ان کاراستہ مدارز مین کوکاٹ کرٹکاتا ہے تو وہ زمین کارخ اختیار کر لیتے ہیں۔

یہ چھوٹے پھراس ہوا ہے شدت کے ساتھ ظرانے کی وجہ سے کہ جو زمین کا احاطہ کئے ہوئے ہوار تھر تھراس ہوا ہے شدت کے ساتھ ظرانے کی وجہ سے کہ جو ان کے اندر ہے زیادہ گرم ہوکر اس خرج نے دالی اس تیزی کی وجہ سے کہ جوان کے اندر ہے زیادہ گرم ہوکر اس طرح بحر ک اٹھتے ہیں کہ ان میں ہے شعلے نکلتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں اور ہم اٹھیں ایک پر نور اور خوبصورت کیر کی شکل میں آسانی فضا میں دیتے ہیں اور اٹھیں ''شہاب کے تیز' کے نام ہے موسوم کرتے ہیں اور تھیں تشہاب کے تیز' کے نام ہے موسوم کرتے ہیں اور بھی بید خیال کرتے ہیں کہ ایک دور در ان کا ستارہ ہے جوگر دہا ہے حالانکہ وہ چھوٹا شہاب ہے کہ جو بہت ہی قربی فاصلہ پر بھڑک کر خاک ہوجا تا ہے۔

شہابوں کی گردش کامدارز مین کے مدارے دونقطوں پر ملتا ہے ہی بنا پر سمبراورا کتو بر میں جو دومداروں کے نقط تقاطع ہیں شہاب ٹا قب زیادہ نظر آتے ہیں۔

ماہرین کا خیال ہے کہ بید دمدار ستارے کے باقی حصے ہیں جونا معلوم حوادث کی بنا پر پھٹ کر عکڑ نے لکڑے ہوگئے ہیں۔

## آ سانی کرات کے چھٹے کا ایک اور خمونہ

بہرحال آسانی کر ات کا انشقاق یعنی پھٹنا اور پھٹ کر بکھر نا کوئی بے بنیاد بات نہیں ہے اور جدیدعلوم کی نظر میں یہ کوئی محال کا منہیں ہے کہ یہ کہا جائے کہ مجردہ کا تعلق امرمحال کے ساتھ نہیں ہوا کرتا، بیسب باتیں انشقاق یعنی بھٹنے کے سلسلہ کی ہیں، دو کلڑوں میں قوت جاذبہ ہوتی ہے اس بنا پر اس انشقاق کی بازگشت ناممکن نہیں ہے۔

اگرچہ بیئت قدیم میں بطلیموں کے نظریہ کے مطابق نو آسان بیاز کے تہہ بہتہ چھلکوں کی طرح ہیں اور گھو متے رہتے ہیں اور اس طرح ہیں اور جڑنا ایک جماعت کی نظر میں امر مجال تھا، اس لئے اس نظر ہیہ کے حامل افر اومعراج آسانی کے بھی مشر متصاور ''شق القر'' کے بھی ، لیکن اب جبکہ بیئت بطلیموی کا مفروضہ خیالی افسانوں اور کہانیوں کی مشر متصاور ''شق القر'' کے بھی ، لیکن اب جبکہ بیئت بطلیموی کا مفروضہ خیالی افسانوں اور کہانیوں کی مشیت اختیار کرچکا ہے اور نو آسانوں کا نام ونشان تک باقی نہیں رہا تو اب ان باتوں کی گنجائش بھی باقی نہیں رہی۔

ینکتنگی یادد ہانی کامختاج نہیں ہے کہ 'شق القر''ایک عام طبیعی عامل کے زیراثر رونمانہیں ہوا بلکہ اعجاز نمائی کا نتیجہ تھا،لیکن چونکہ اعجاز ، محال عقلی ہے تعلق نہیں رکھتا ،لہذا یہاں اس مقصد کے امکان کو بیان کرنا تھا۔ (غور کیجئے)(1)

<sup>(</sup>۱) تفییرنمونه، جلد۳۳ ، سنچه ، اور۱۳.

۳۷۔ بعض آیات واحادیث میں غیرخدا سے علم غیب کی نفی اور بعض میں ثابت ہے،اس اختلاف کاحل کیا ہے؟ اس اختلاف کو کرنے کے لئے چھرداہ کل ہیں:

ا۔اس اختلاف کے کی کامشہور ومعروف طریقہ بیہ کہ جن آیات وروایات میں علم غیب
کو خدا و ندعالم سے مخصوص کیا گیا ہے ان کا مطلب سیہ کہ علم غیب ذاتی طور پر خدا و ندعالم سے
مخصوص ہے، لہذا دوسرے افراد مستقل طور پر علم غیب نہیں رکھتے، جو پچھ بھی وہ غیب کی خبریں بتاتے
ہیں وہ خدا و ندعالم کی طرف ہے اس کی عنایت ہے ہوئی تیں ، چنا نچراس راہ حل کے لئے قرآن مجید
کی آیت بھی شاہدا ورگواہ ہے جس میں ارشا دہوتا ہے:

﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلاَيْظُهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ، إِلاَّ مَنْ ارْتَصَى مِن رَسُول ... ﴾ (1)

" وه عالم غيب إ اور اپي غيب بركس كويس مطلع نبيس كرتا ب مرجس رسول كو پيند
كرك"-

ای چیز کی طرف نیج البلاغه میں اشارہ ہواہے: جس وقت حضرت علی علیہ السلام آئندہ کے واقعات کو بیان کررہے تنے (اور اسلامی مما لک پر مغلوں کے حملہ کی خبر دے رہے تنے ) تو آپ

<sup>(</sup>۱) سوروجن ۱ آیت ۲۷

كاكك صحابى في عرض كيانيا امير المومنين! كياآ پ كوغيب كاعلم ب؟ تو حضرت مسكرائ اورفر مايا:

"لَيسَ هُوَ بِعلمِ غَيبٍ ، وَإِنَّ ماهو تَعلّم مِن ذِى عِلم" (١)

"ديم غيب بيس به يدايك علم ب بس كوصاحب علم (يعني يَغِيراكرم التُّفَايَّةُم) سے حاصل كيا ہے"۔

كيا ہے"۔

۲۔غیب کی باتیں دوطرح کی ہوتی ہیں، ایک وہ جوخداوندعالم سے مخصوص ہیں، اوراس کے علاوہ کوئی بھی نہیں جانتا، جیسے قیامت، میزان وغیرہ اورغیب کی دوسری فتم وہ ہے جس کو خداوند عالم اپنے انبیاءاوراولیاء کو تعلیم دیتا ہے، جیسا کہ نج البلاغہ کے ای مذکورہ خطبہ کے ذیل میں ارشاد ہوتا ہے:

"وعلم غیب صرف قیامت کا اوران چیزوں کاعلم ہے جن کوخدانے قرآن مجید میں شار کردیا ہے کہ جہاں ارشاد ہوتا ہے: قیامت کے دن کاعلم خدائے مخصوص ہے، اور وہی باران رحمت نازل کرتا ہے، اور جو پچھشکم ما در میں ہوتا ہے اس کو جا نتا ہے، کی کو بھی معلوم نہیں ہے کہ کل کیا کام انجام دے گا اور کس مرزمین برموت آئے گئ"۔

اس کے بعد امام علی علیہ السلام نے اس چیز کی حزید وضاحت کرتے ہوئے قرمایا:
خداوندعالم جانتا ہے کہ رحم کا بچے لڑکا ہے یا لڑکی؟ حسکین ہے یا جی گئے ہے یا جی لڑھی ہے یا سعید؟
اہل دوز خ ہے یا اہل بہشت؟ بیٹیں علوم ہیں جن کو خدا کے علاوہ کو کی نہیں جانتا، اور اس کے علاوہ دوسرے علوم خداوند عالم نے اپنے بیٹی بر کو تعلیم دیے ہیں اور انھوں نے جھے تعلیم دیے ہیں "۔(۲)

ممکن ہے کہ بعض ماہر افراد نیچے یا بارش وغیرہ کے بارے ہیں علم اجمالی حاصل کرلیں لیکن اس کا تفصیلی علم اور اس کی جزئیات صرف خداوند عالم ہی کو معلوم ہے، جیسا کہ قیامت کے بارے ہیں اس کا تفصیلی علم اور اس کی جزئیات صرف خداوند عالم ہی کو معلوم ہے، جیسا کہ قیامت کے بارے ہیں

<sup>(</sup>٢٠١) نج البلاغه، خطب ١٢٨.

ہمیں علم اجمالی ہے لیکن اس کی جزئیات اور خصوصیات سے بے خبر ہیں ، اگر بعض روایات میں بیان
ہوا ہے کہ پینج ہراکرم ملتی آئی ہیا استمام نے بعض بچوں کے بارے میں یا بعض لوگوں کی موت
کے بارے میں خبر دی کہ فلاں شخص کی موت کیے آئے گی تو بیاتی علم اجمالی ہے متعلق ہے۔

۳۔ ان مختلف آیات وروایات کا ایک راہ حل بیہ ہے کہ غیب کی باتیں دومقام پر کھی ہوئی
ہیں: ایک ' الوح محفوظ' ( لیعنی خداوند عالم کے علم کا مخصوص خزانہ ) ہیں جس میں کسی بھی طرح کوئی تغیر
وتبدل نہیں ہوتا ، اور کوئی بھی اس سے باخبر نہیں ہے ، دوسرے ' الوح محووا شیات' جس میں صرف مقتضی
کا علم ہوتا ہے اور علی تامہ کا علم نہیں ہوتا ، ای وجہ سے اس میں تبدیلی ہو گئی ہے اور جو پچھ دوسرے مقتلق ہوتا ہے اور جو پچھ دوسرے مقتلق ہوتا ہے اور جانے بیں ایک جسیسے متعلق ہے۔

حضرت امام صادق عليه المعلام مصنفول حديث مين پڑھتے ہيں: خداوندعالم كے پاس ايك ايماعلم ہے جوكى دوسرے كے پاس مبين ہے، اور دوسراعلم وہ ہے جس كواس في ملائكه، انبياءاور مسلين كوعطاكيا ہے، اور جو پچھ ملائكہ، انبياءاور مرسين كوعطا ہوا ہے وہ ہم بھى جانتے ہيں۔(1)

اس سلسله بین حضرت امام زین العابدین علیدال الم سے ایک اہم روایت نقل ہوئی ہے،
جس بین امام علیہ السلام نے فرمایا: ''اگر قرآن مجید بین ایک آئیت نہ ہوتی تو بین ماضی اور روز
قیامت تک پیش آنے والے تمام واقعات بتادیتا، کسی نے عرض کیا کہ وہ کون کی آیت ہے؟ تو امام
علیہ السلام نے درج ذیل آئیشر یفہ کی تلاوت فرمائی: ﴿ يَسْمُحُوا اللهُ مُمَا يَشَاءُ وَيُغْبِثُ ﴾ (۲)
علیہ السلام نے درج ذیل آئیشر یفہ کی تلاوت فرمائی: ﴿ يَسْمُحُوا اللهُ مُمَا يَشَاءُ وَيُغْبِثُ ﴾ (۲)

داللہ جس چیز کو جا ہمتا ہے مٹا دیتا ہے یا برقر ارد کھتا ہے، اور ام الکتاب (لوح محفوظ) اس کے پاس
ہے۔ (۳)

<sup>(</sup>۲) سوره رعد و آیت ۳۹.

<sup>(</sup>۱) بحارالاتوار، جلد ۲۲، صفحهٔ ۱۲ (حدیث ۵)

<sup>(</sup>٣) " تورالتقلين ، جلد ٢ م صفحة ٥١٢ ، (عديث ١٦٠).

اس راہ کے لحاظ سے علوم کی تقشیم بندی'' حتی ہونے''اور حتمی نہ ہونے کے لحاظ سے ہے اور گزشتہ راہ حل معلومات کی مقدار کے لحاظ سے ہیں ۔ (غور کیجئے )

سماس مشکل کوحل کرنے کے لئے ایک دومراطریقہ بیہ کہ خداوندعالم تمام اسرارغیب کو بالقعل (ابھی) جانتا ہے، لیکن ممکن ہے کہ انبیاء اور اولیاء البی علم غیب کی بہت کی باتوں کو نہ جائے ہوں ہاں جس وقت وہ ارادہ کرتے ہیں تو خداوندعالم ان کوتعلیم وے دیتا ہے، البتہ بیارادہ بھی خداوندعالم کی اجازت ہے ہوتا ہے۔

اس راہ حل کی جایرہ ہ آیات وروایات جو کہتی ہیں کہ غیب کی باتوں کوخدا کے علاوہ کوئی دوسرا نہیں جانتا تو ان کا مقصد میں ہے گئے کی دوسرے کو بالفعل علم نہیں ہے اور میہ آیات وروایات فعلی طور پر نہ جاننے کے بارے میں ہیں، اور جو کہتی ہیں کہ دوسرے جانتے ہیں وہ امکان کی صورت کو بیان کرتی ہیں یعنی دوسروں کے لئے ممکن ہے۔

یہ بالکل اس محض کی طرح ہے کہ کوئی شخص کی دو ہرے کو ایک خط دے تا کہ فلال شخص تک
پہنچادے، تو یہاں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ وہ خط کے مضمون ہے آگاہ نہیں ہے، حالا تکہ وہ خط کھول کر
اس کے مضمون سے باخبر ہوسکتا ہے، لیکن بھی صاحب خط کی طرف سے خط بیڑھنے کی اجازت ہوتی
ہوتو وہ اس صورت میں خط کے مضمون سے آگاہ ہوسکتا ہے اور بھی بھی خط سے کھولنے کی اجازت
نہیں ہوتی۔

اس راه حل کے لئے بہت می احادیث گواہ بیں جو [عظیم الثان] کتاب اصول کافی باب "إنَّ الأَنْمَةَ إِذَا شَاوًا أَن يَعلَموا عَلِمُوا" (ائمَه جب كوئى چيز جاننا چا ہے بیں توان كوتعلیم بوجاتا ہے) بیں بیان ہوئى بیں، ان بیں سے ایک حدیث حضرت امام صادق علیه السلام سے نقل ہوئى ہے:

"إذا أرادَ الإمامُ أن يَعلَمَ شيئاً أعلمهُ الله بِذلكَ"(1)

"جبام من چيز كي بار مي شيئاً أعلمه الله بِدلكَ"(1)

بي راه حل پيمبراكرم مُشَيِّنَاتِم اورائم عليهم السلام كعلم كي سلسله مين بهت ى مشكلات كو حل كرديتا ب، مثال كي طور پر: كس طرح ائم عليهم السلام زهر آلود كھا نا كھا لينتے ہيں جبكه ايك عام انسان كي لئے بھى بير جائر نہيں ہے كہ نقصان دينے والے كام كوانجام دے اس طرح كے مواقع پر انسان كے لئے بھى بير جائز نہيں ہے كہ نقصان دينے والے كام كوانجام دے اس طرح كے مواقع پر پنجم الرام مُشْرِقَيَّةُ إِيَّا مُعلَيْم السلام كواس بات كى اجازت نہيں تھى كہ دو اراده كريں تا كه غيب كاسرار ان كے لئے كشف جو جائيں۔

ای طرح بھی بھی مصلحت اس بات کا نقاضا کرتی ہے کہ پیغیبرا کرم ملٹی آیاتی یا تھ بلیم السلام کوکسی بات کا علم ندہو، یا اس کے دربیدان کا امتحان ہوتا ہے تا کدان کے کمال اور فضیلت میں مزید اضافہ ہو سکے، جیسا کہ شب ہجرت کے واقعہ میں بیان ہوا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام پیغیبرا کرم گے بستر پرلیٹ گئے ، حالا نکہ خود حضرت کی زباقی تھا ہوا ہے کہ میں نہیں جانیا تھا کہ پیغیبرا کرم کے بستر پر جب مشرکین قریش جملہ کریں تو میں شہید ہوجاؤں گایا جان بی جائے گی ؟

اس موقع پر صلحت بہی ہے کہ اہام علیہ السلام اس کام بگرانجام ہے آگاہ نہ ہوں تا کہ خدا امتحان لے سکے اور اگر اہام علیہ السلام کو بیہ معلوم ہوتا کہ میری جان کے لئے کوئی خطرہ نہیں ہے تو بیکوئی افتخار اور فضیلت کی بات نہیں تھی ، اس بنا برقر آن اور احادیث میں اس قربانی کے فضائل ومنا قب بیان ہوتے ہیں وہ قابل توجہ نہ رہتے۔

جی ہاں اعلم ارادی کا مسئلہ اس طرح کے تمام اعتر اضات کے لئے بہترین جواب ہے۔ ۵ علم غیب کے بارے میں بیان ہوئی مختلف روایات کے اختلاف کا ایک حل ہے ہے

<sup>(</sup>۱)"اصول كافى"باب"ان الانسفة اذا نساؤا ان يعلموا علموا" (عديث")اورائ مضمون كى دوسرى روايتي بحى اى باب مرتق بوتى بس.

(اگرچہ بیرداہ طل بعض روایات پرصادق ہے) کہ ان روایات کے سننے والے مختلف سطح کے لوگ تھے، جولوگ ائر علیہم السلام کے بارے میں علم غیب کو قبول کرنے کی استعداد اور صلاحیت رکھتے تھے، ان کے سامنے حق مطلب بیان کیا گیا، لیکن مخالف یا کم استعداد لوگوں کے سامنے ان کی سمجھ ہی کے اعتبار سے بیان ہوا ہے۔

مثال کے طور پر ایک حدیث میں بیان ہوا کہ ابوبصیراورامام صادق علیہ السلام کے چند اصحاب ایک مقام پر بیٹے ہوئے تھے امام علیہ السلام حالت غضب میں وارد مجلس ہوئے اور جب امام علیہ السلام تشریف فرما ہوئے تو فرمایا: عجیب بات ہے کہ بعض لوگوں کا گمان ہے کہ ہم علم غیب جانے ہیں، جبکہ خدا کے علاوہ کوئی بھی علم غیب نہیں رکھتا، میں چا ہتا تھا کہ اپنی کنیز کو تنبیہ کروں، لیکن بھا گ گئی اور نہ معلوم گھر کے کس کمرہ میں حیب ہیں "۔ (۱)

راوی کہتا ہے: جس وقت امام علیہ السلام وہاں سے تشریف لے گئے ، میں اور بعض دوسرے اصحاب اندرون خاندوار دہوئے تو امام علیہ السلام سے عرض کی: ہم آپ پرقربان! آپ نے اپنی کنیز کے بارے میں ایسی بات کہی، جبکہ ہمیں معلوم ہے آپ ہمت سے علوم جانے ہیں اور ہم علم غیب کانام تک نہیں لیتے ؟ امام علیہ السلام نے اس سلسلہ میں وضاحت فرمائی کہ جمارا مقصد اسرار غیب کاعلم تھا۔

یہ بات واضح رہے کہ اس مقام پرایسے بھی لوگ بیٹھے تھے جن کے یہاں امام کی معرفت اور علم غیب کے معنی کو سیجھنے کی استعداد نہیں یا ئی جاتی تھی۔

[ قار نمین کرام!] توجه فرما ئیں کہ بیہ پانچ راہ طل آپس میں کوئی تضاد اور تناقض نہیں رکھتی اور بھی صبحے ہو عتی ہیں۔(غور کیجئے)

<sup>(</sup>١) اصول كافي ، جلداول ، باب نادر فيدذ كرالغيب حديث.

#### ٢- ائد مليم السلام كے لئے علم غيب ثابت كرنے كو ميكر طريقے

یہاں پراس حقیقت کو ثابت کرنے کے دوطریقے اور بھی ہیں کہ پیٹیبرا کرم ملٹی آیکی اور ائمہ معصوبین علیہم السلام اجمالاً غیب کے اسرار سے واقف تتھے۔

ا ہم یہ بات جانے ہیں کہ ان کی نبوت یا امت کا دائر ہ کسی زمان ومکان سے مخصوص نہیں تھا، بلکہ پیغیرا کرم ملٹی آئیلے کی رسالت اور ائر علیہم السلام کی امامت عالمی اور جاویدائی ہے، لہذا ہے بات کس طرح ممکن ہے کہ کوئی اس قدروسیج ذمہ داری رکھتا ہو، حالا نکہ اس کو اپنے زمانہ اور محدود دائر ہ کے علاوہ کسی چیز کی خریجہ ہو؟ مثال کے طور پراگر کسی کو کسی بڑے صوبہ کی امارت یا کلکٹری دی جائے اور اسے اس کے بارے بیل آگائی نہ ہو، تو کیا وہ اپنی ذمہ داری کوخوب نبھا سکتا ہے؟!

دوسر \_ لفظوں میں یوں کہیں کہ پنجبرا کرم مٹنی آئی اورائکہ یا ہم السلام اپنی [ ظاہری] زندگی
میں اس طرح احکام اللی کو بیان اور نافذ کر ہے تا کہ ہر زمانداور ہر جگہ کے تمام انسانوں کی ضرورتوں کو
مدفظر رکھیں ، اور میکن نہیں ہے مگر ای صورت میں کہا ہم ارغیب کے کم از کم ایک حصہ کوجانے ہوں۔

۲۔ اس کے علاوہ قرآن مجید میں تین آیات ایسی موجود میں کہا گران کو ایک جگہ جمع کر دیں
تو پنجبرا کرم مٹنی آئی آئے اور ائم معصومین علیم السلام کے علم غیب کا مشکر واضح ہوجا تا ہے ، پہلی آیت میں
ارشادہ و تا ہے کہ ایک شخص (آصف بن برخیا) نے تحت بلقیس چیشم زدن میں جناب سلیمان کے پاس
حاضر کر دیا ، ارشادہ و تا ہے :

﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنْ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَوْتَدُ إِلَيْكَ طُوفُكَ فَلَمَّا وَآهُ مُسْتَقَوَّا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَصْلِ رَبِّي﴾ (١)

"ايك فَحْص نے جس كے پاس كتاب كايك حصد كاعلم تعااس نے كہا كہ يس اتى جلدى

<sup>(1)</sup> سورة على آيت ٢٠٠٠.

ئے آؤںگا کہ آپ کی بلک بھی نہ جھکتے ہائے ،اس کے بعد سلیمان نے تخت کواپنے سامنے حاضر دیکھا تو کہنے لگے: بیرمیرے پروردگار کافضل وکرم ہے''۔

دوسرى آيت يس بيان موتاب:

﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (1) ''[اے رسول آپ] كهدو تَجْعَ كه بمارے اور تنهارے درميان رسالت كى گواہى كے لئے خداكانى ہےاور دو مخض كافى ہے جس كے ياس پورى كتاب كاعلم ہے''۔

سنی وشیعه معتبر کتابول میں بہت ی احادیث نقل ہوئی ہیں جن میں بیان ہواہ کہ ابوسعید خدری کہتے ہیں کہ میں الکتاب " کے بارے خدری کہتے ہیں کہ میں الکتاب " کے بارے میں سوال کیا، تو آنخضرت نے فرمایا: وہ میرے بھائی جناب سلیمان بن داؤد کے وصی تھے، میں نے میردوبارہ یہ سوال کیا کہ "من عندہ علم الکتاب" ہے کون مرادہ ہے؟ تو آپ نے فرمایا: "ذاک اُجی علی بن اُبی طالب"! (اس سے مرادمیرے بھائی بن ابی طالب ہیں ) (۲)

اورآیت 'علم من الکتاب ''کیش نظر جوکه مف بن برخیا کے بارے میں ہے ''جزئی علم'' کو بیان کرتی ہے، اور 'علم الکتاب ''جوکہ حضرت علی علیہ الملام کے بارے میں ہے ''کلی علم'' کو بیان کرتی ہے، لہذااس آیت ہے آصف بن برخیا اور حضرت علی علیہ اللام کاعلمی مقام واضح ہوجا تا ہے۔

تيسرى آيت مين ارشاد موتاب:

﴿ وَنَزُّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ...﴾(٣)

<sup>(</sup>۱) سور دُرعد، آیت ۲۳.

<sup>(</sup>r) "اهناق الحق"، جلده، سفره ۱۸ ـ ۱۸۱، اور" نو را لتقلين"، جلده، سفيه ۵۲ پر رجوع كرين.

<sup>(</sup>٣) سوره کل آیت ۸۹.

''اورہم نے آپ پر کتاب نازل کی ہے جس میں ہرشتے کی وضاحت موجود ہے''۔ یہ بات واضح ہے کہ ایس کتاب کے اسرار کاعلم رکھنے والا ، اسرار غیب بھی جانتا ہے ، اور یہ بھی ممکن ہے کہ پیغیراکرم ملی آئی آئی یا امام علیہ السلام حکم خدا کے ذریعہ اسرار غیب سے آگاہ ہوں۔(1)

alobas (D) aloo conti

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه، جلد۲۵، صفحه۱۳۷.

# سے کیاا نبیا میں بھول چوک کاامکان ان کی عصمت سے ہم آ ہنگ ہے؟

سورہ کہف کی مختلف آبات میں بیربیان ہوا ہے کہ جناب موی علیہ السلام بھول گئے، ایک جگہ پرارشاد ہوتا ہے کہ جس وقت وہ دونوں (جناب موی اوران کے ہم سفر دوست) دو دریا کے سنگم پر پہنچے تواپی مجھلی بھول گئے، اور وہ مجھلی عجیب طرح سے مدیا میں چلئے تھی!۔

لہزاد ونوں ہی بھول گئے۔

اوردوآیت کے بعد جناب موی علیہ السلام کے دوست کی زبانی نقل ہواہے: ﴿ فَإِلِّى نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَنْسَائِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ ﴾ (٢) ''[اس جوان نے کہا کہ کیا آپ نے بید یکھاہے کہ جب ہم پھڑکے پاس تھرے تھے آتو

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کیف، آیت ۲۱.

<sup>(</sup>٢) سورة كيف، آيت ٢٣.

میں نے چھلی وہیں چھوڑ دی تھی اور شیطان نے اس کے ذکر کرنے سے بھی عافل کرویا تھا"۔

اگر جناب موی علیہ السلام کے دوست بوشع بن نون تھے (جبیبا کہ مفسرین کے درمیان مشہورہ ) حالا تکہ وہ بھی پنج بر تھے تو معلوم ہوتا ہے کہ انبیا علیم السلام پر بھول طاری ہوسکتی ہے۔

مشہورہ ) حالاتکہ وہ بھی پینجبر تھے تو معلوم ہوتا ہے کہ انبیا علیہم السلام پر بھول طاری ہو عتی ہے۔

نیز چند آ بیوں کے بعد جناب موئی علیہ السلام کی زبانی نقل ہوا ہے کہ جب ان کی ملاقات
اس عظیم بند ہ خدا (جناب خضر) ہے ہوئی تو ان سے وعدہ کیا کہ ان کے اسرار آ میزا عمال کے بارے
میں کوئی سوال نہیں کریں گے، یہاں تک کہ وہ خوداس کے بارے میں وضاحت کریں ، لیکن جناب
موئی علیہ السلام پہلی مرتبہ بھول گئے ، کیونکہ جب جناب خضراس سے حسام کشتی میں سوراخ کرنے لگے
تو جناب موئی نے اعتراض کرویا کہ آ پ ایسا کیوں کررہے ہیں؟! تو اس وقت جناب خضرنے ان
کو کیا ہوا وعدہ یا دولا یا جناب موئی علیم السلام نے کہا: ﴿ قَالَ لاَتُمَوّ اَحِدُ فِی بِعَا فَسِیتُ ﴾ (۱)

''موی نے کہا کہ خیر جوفر وگزاشت ہوگی ان کاموا غذہ نہ کریں''۔

اوریبی بات دوسری اورتیسری مرتبہ بھی تکر ام ہوئی۔

کیاان تمام ندکورہ آیات کے پیش نظر رہے نتیجہ بیس نگلتا ہے کہ انبیاء علیجم السلام فراموثی اور بھول طاری ہوسکتی ہے؟ اور کیا بھول چوک عصمت کے منافی نہیں ہے نگ

اس سوال کے جواب میں مفسرین نے مختلف راہ حل بیان کی جی ، بعض مفسرین کہتے ہیں: ''نسیان' [ بھول] کی چیز کے ترک کرنے کے معنی میں ہے اگر چداس کو بھلایا بھی نہ جائے ، جبیبا کہ جناب آدم علیدالسلام کے واقعہ میں بڑھتے ہیں:

> ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ لَنَسِىَ...﴾ (٢) ''اورہم نے آ دم سے اس سے پہلےعہدلیا گراٹھوں نے اسے ڈک کروما"۔

<sup>(</sup>٢) سورةُ طهء آيت ١١٥.

ید بات مسلم ہے کہ جناب آ دم علیہ السلام ممنوعہ درخت کا پھل کھانے کے بارے میں عہد البی کونہیں بھولے لیکن چونکہ اس کی نسبت ہے اعتمالی کی لاہذا ''نسیان'' [ بھول] کا لفظ استعال ہوا ہے۔

بعض مفسرین کہتے ہیں کہ ''بھولنے والے' در حقیقت جناب موئی علیہ السلام کے دوست سے نہ خود جناب موئی ،اوران کے بارے ہیں بیہ معلوم نہیں ہے کہ وہ نبی سخے یانہیں، کم از کم قرآن مجید کی رُوے یہ بات ثابت نہیں ہے، اس کے علاوہ آئیں آیات میں بیان ہوا ہے کہ جناب موئی علیہ السلام کے دوست نے مچھلی کو دریا میں گرنے ، اس کے زندہ ہونے اور اس کے چلئے کو دیکھا ،افھوں نے سوچا کہ جناب موئی علیہ السلام ہے سات ما جرے کو بیان کر لے لیکن وہ مجمول گئے ، لہذا بیباں پر مجمولئے والے جناب موئی علیہ السلام کے سوچا کہ جناب موئی علیہ السلام ہے اس ما جرے کو بیان کر لے لیکن وہ مجمول گئے ، لہذا بیباں پر مجمولئے والے جناب موئی کے ساتھی ہی تھے ،کیونکہ صرف انھوں نے اس واقعہ کو دیکھا تھا ، اور اگر تو سے میں ''نہیں۔'' کالفظآ یا ہے جس میں دونوں کی طرف نبیت دیتے ہیں اور الیا بہت رائے ہے ،[ مثلاً مثارت بنائی ہے وغیرہ میں کام کرنے والے مزدور ہوتے ہیں لیکن کہا جاتا ہے کہ فلاں انجیش نے بیمارت بنائی ہے وغیرہ وغیرہ ا

ممکن ہے کوئی ہیہ کہے: یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ انسان اسنے اہم مسکلہ کی پیٹی مجھلی کا زندہ ہوجانے ] کو بھول جائے، تو اس کے جواب میں عرض ہے کہ جناب موئی علیہ السلام کے دوست نے اس سے اہم مجزات دیکھے تھے، اس کے علاوہ اس عجیب وغریب سفر میں اس سے کہیں زیادہ اہم مسائل کی جبتو کی جارہی تھی، اس وجہ سے اس واقعہ کو بھول جانا جائے تعجب نہیں ہے۔

اورجیسا کہ بھلانے کی نسبت شیطان کی طرف دی گئی ہے، تو اس کی وجیمکن ہے یہ ہو مچھلی زندہ ہونے کا واقعہ اس عالم [خصر] کے ملنے سے تعلق رکھتا ہو جن سے جناب موکیٰ علیہ السلام کوعلم حاصل کرنا تھا، اور چونکہ شیطان کا کام بہکانا ہے جو ہمیشہ یہی چاہتا ہے کہ کوئی بھی اپنے پاک و پاکیزہ مقصدتک نہ پہنچ سکے، یا دیر سے پہنچ ، الہذااس نے جناب موئی کے دوست کو بھلا دیا ہو۔

پنج براکرم ملڑ گائے ہے بعض احادیث میں بیان ہوا ہے کہ جس وقت پھلی زندہ ہوکر دریا میں

کو دیڑی ، اور پانی میں چلنے گئی ، اس وقت جناب موئی علیہ السلام سور ہے تھے ، اوران کے دوست (جو

اس واقعہ کو دیکھ رہے تھے ) انھوں نے جناب موئی کو بیدار کرنانہیں چا ہا، تا کہ ان سے واقعہ بیان کر

اس واقعہ کو دیکھ رہے تھے ) انھوں نے جناب موئی کو بیدار کرنانہیں چا ہا، تا کہ ان سے واقعہ بیان کر

اس واقعہ کو دیکھ رہے تھے ) انھوں نے جناب موئی کو بیدار کرنانہیں چا ہا، تا کہ ان سے واقعہ بیان کر

کی بنا پر ایک روز وشب اپنے رائے پر چلتے رہے ، اس کے بعد ان کے دوست کو یاد آیا تو انھوں نے

میں بیار ایک روز وشب اپنے رائے پر چلتے رہے ، اس کے بعد ان کے دوست کو یاد آیا تو انھوں نے

جناب موئی علیہ کہا م سے وہ واقعہ بیان کیا ، تو انھیں مجوراً اس جگہ آتا پڑا کہ جہاں پر مچھلی پانی میں

گری تھی۔ (۱)

اوربعض مضرین کا کہنا ہے کہ انبیاء کیہم السلام بھول چوک سے معصوم ہوتے ہیں، کیکن وہ بھول چوک جو اور مرہ کے ذاتی بھول چوک جو اوگوں کی ہدایت سے متعلق ہو، لیکن ایسی بھول چوک جو ان کے روز مرہ کے ذاتی کاموں سے متعلق ہواور جو ایت، تعلیم وتربیت وربیانے سے متعلق نہ ہو، تو ایسی بھول ان کی عصمت کے لئے منا فات نہیں رکھتی، اور ذکورہ آیات میں جو بھول بیان ہوئی ہے وہ ای طرح کی ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) تغییرمراغی،جلد۱۵صفی ۱۲. (۲) تغییر بیام قرآن،جلد۷،صفی ۱۲.

# ٣٨\_ پنجبرا كرم طلَّ أَيْلَاكِم كي متعدد بيو يوں كا فلسفه كيا ہے؟

پیغمبرا کرم طبی کا مختلف اور متعدد بیویوں سے عقد کرنا بہت ی اجتماعی اور سیاس مشکلات کاعل تھا۔

کیونکہ ہم جانے ہیں کہ جس وقت پنیمراکرم طرفہ آئیا ہے اعلان رسالت کیا اور خدا کی وحدانیت کی طرف دعوت دی تو اس وقت آپ تن تہا تھے، اور ایک طولانی مدت تک چندلوگوں کے علاوہ کو کی ایمان نہیں لا یا تھا، آنحضرت طرفہ آئیا ہم نے اپنے تراف کے تمام خرافاتی عقائد کے خلاف قیام کیا تھا، اور بھی کے لئے اعلان جنگ کررکھا تھا، جس کی وجہ سے تمام اقوام اور قبائل آپ سے مقابلہ کے لئے تیار تھے۔

لبذا آنخضرت نے ان کے ناپاک اتحاد کوختم کرنے کے لئے ہر ممکن راستہ اختیار کیا مختلف قبائل میں شادی کے ذریعہ دشتہ داری قائم کرنا ان میں سے ایک راستہ تھا، کیونکہ اس وقت کے جانال عرب کے نزدیک سب سے متحکم رابطہ یہی رشتہ داری تھی، اور فبیلہ کے داماد کو ابنا مانے تھے، اس کا دفاع کرتے تھے، نیز اس کو تنہا چھوڑ دینا گناہ جھتے تھے۔

بہت سے قرائن اس بات کی نشائد ہی کرتے ہیں کہ پیغیرا کرم مٹھی آئیم کی شادیاں بہت سے موارد میں سیاسی پہلور کھتی تھیں۔

ان میں سے بعض شادی ( جیسے زینب سے شادی ) زمانہ جاہلیت کی غلط رسم ورواج کوختم

کرنے کے لئے تھی ،جس کی تفصیل سورہ احزاب آیت نمبر سے میں بیان ہوئی ہے۔ ان میں ہے بعض شادی کی وجہ رہتی کہ کچھ لوگوں یا چند متعصب اور ہٹ دھرم قبیلوں کے دلوں سے دشمنی اور عداوت کو دور کر کے ان کے دلوں میں محبت کا جام مجردیں۔

کونکہ میہ بات واضح ہے کہ جس نے اپنی جوانی اور پورے شاب (۲۵ سال کی عمر) میں ایک بیوہ ہے شادی کی ہواور ۲۵ سال کی عمر تک اس ایک بیوہ عورت کے ساتھ زندگی گراری ہو،اور اس طرح اس نے اپنی زندگی کے دن گرارد نے ہوں اور بیری کاعالم آگیا ہو، تو اگراس موقع پر مختلف قائل کی عورتوں کے عقد کریں تو پھراس کا کوئی نہ کوئی فلے ضرور ہے،اور جنسی ربخان ہے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے، کیونکہ اس جا بلیت کے زمانہ میں چندشادیاں کرلینا ایک عام بات تھی پہاں تک بھی کہی بیوی اپنے شوہر کے لیے ووہری ہووی کا رشتہ لے کرجایا کرتی تھی اور شادیوں کی تعداد میں کسی طرح کی کوئی حدمین نہیں تھی، پینی بیوی کا رشتہ لے کرجایا کرتی تھی اور شادیوں کی تعداد میں کسی طرح کی کوئی حدمین نہیں تھی، پینی اس کے میں متعدد شادیاں کرنے میں نہ تو معاشرہ کے لئاظ ہے کوئی ممانعت تھی اور تہ مالی اعتبار سے کوئی مشکل تھی ،اور نہ بی اس کو کسی طرح کا کوئی عیب سمجھا جا تا۔

تعجب کی بات تو یہ ہے کہ تاری نے بیان کیا ہے کہ تعقیم اکرم مٹھ الی نے صرف ایک "باکرہ" عورت سے نکاح کیا ہے اور وہ عائشہ تھی، اس کے علاوہ آپ کی تمام بیویاں بیوہ تھیں جو فطری طور پرجنسی تحریک کے لئے کوئی خاص رغبت نہیں رکھتیں۔(۱)

یباں تک کہ بعض تواریخ میں بیان ہوا ہے کہ پیغیبرا کرم مٹیٹیائیلم نے متعدد عقد کئے ، اور صرف عقد خوانی کی رسم ادا کی ، اوران کے ساتھ ہمبستر تک نہ ہوئے ، بلکہ بعض قبائل کی عورتوں سے صرف رشتہ کی حد تک قناعت کی ۔ (۲)

<sup>(</sup>۱)(۲) ہمارالانوار،جلد۲۲ مسلحہ۱۹۱۹ ایز مے مغیر کے علاءاس سے تنق نہیں ہیں ،ان کی تحقیق سے کہ جناب فدیجہ با کرہ تھیں ، اور آ پ سے پہلے اُنھوں نے کسی دوسر مے مخص سے شادی نہیں کی تھی مترجم ]

اوروہ لوگ ای پرفخر ومباہات کیا کرتے تھے کہ ان کے قبیلہ کی عورت پینمبرا کرم ملٹی ایکی ہے۔ منسوب ہوگئ ہے، اور بیافتخاران کوئل گیاہے، جس کی بنا پراجما عی طور پر پینمبرا کرم ملٹی ایکی ہے رابطہ متحکم تر ہوجا تا تھااور آئخضرت ملٹی ایکی کے دفاع کے لئے مصم ہوجایا کرتے تھے۔

ال کے علاوہ یہ بات بھی مسلم ہے کہ پیغیبرا کرم مٹٹی آیا آخد انخواستہ عقیم نہیں تھ لیکن تاریخ نے بہت ہی کہ آپ کی اولا دیتائی ہے، جبکہ اگریہ تمام شادیاں اور عقد بھنی شہوت کے لئے ہوتیں تولا کالہ آپ کی اولا دکی تعداد بھی زیادہ ہوتی۔

یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ آنخضرت طرفہ کی بعض ہویاں جیسے عائشہ کم سی کے عالم میں آپ کی زوجیت میں آپ کی اور چنوں ال کے بعد واقعی طور پرایک زوجہ قرار پائی ہیں، جواس بات کا واضح ثبوت ہی کہ بخوت ہے کہ پیغیرا کرم طرفہ کی آئے گا اس طرح کی لڑکی سے عقد کرنے کا مقصد جنسی شہوت نہیں تھا بلکہ ہدف اور اس ہے وہی مقصد تھا جواو پر بیان کیا گیا ہے۔

اگرچہ اسلام کے دشمنوں نے پینمبراکرم ملٹی آئیم کی متعدد ہو یوں کو بہانہ بنا کر آپ کی شخصیت کو تنقید کا نشانہ بنایا ہے اور نہ جانے کیے کیے جھوٹے افسائے گڑھ ڈالے ہیں، لیکن ان شاد یوں کے وقت آنخضرت ملٹی آئیم کی عمر کا زیادہ ہونا اور مختلف قبائل کی عورتوں کا بیوہ یاضعیف العمر ہونا ایک طرف اور ان بیویوں کے قبائلی شرائط دوسری طرف، نیز مذکورہ قرائن سے پیش نظر حقیقت ہونا ایک طرف اور ان بیویوں کے قبائلی شرائط دوسری طرف، نیز مذکورہ قرائن سے پیش نظر حقیقت ہالکل واضح ہوجاتی ہے، اور دشمنوں کا راز فاش ہوجاتا ہے۔(1)

<sup>(</sup>۱) تفییرنموند، جلد ۱۵ اصفحه ۱۳۸۱.







# ٣٩ \_ کيا قر آن مجيد ميں تحريف ہوئی ہے؟

شیعہ وئی علما کے پہال مشہور ومعروف یہی ہے کہ قرآن مجید میں کوئی تحریف نہیں ہوئی ہے، اور موجودہ قرآن کریم وہی قران ہے جو پیٹیمرا کرم ماٹی آئی پرنازل ہوا، اوراس میں ایک لفظ بھی کم و زیاد نہیں ہواہے۔

قدما اور متاخرین میں جن شیعہ علمائے اس حقیقت کی وضاحت کی ہے ان کے اسما درج ذیل ہیں:

ا - مرحوم شیخ طوی تی جو'' شیخ الطا کفه'' کے نام سے مشہور بیل موصوف نے اپنی مشہور ومعروف کتاب'' تبیان'' میں وضاحت اور تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔ ۲ - سید مرتضای "جو چوتھی صدی کے عظیم الثان عالم ہیں ۔

سار کیس المحد ثین مرحوم شخ صدوق محد بن علی بن بابوید، موصوف شیعه عقیده بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''جماراعقیدہ بیے کر آن مجید میں کی طرح کی کوئی تحریف ہوئی ہے''۔
\*\* جلیل القدر مفسر قرآن مرحوم علامہ طبری، جنھوں نے اپنی تفسیر المجمع البیان ) کے مقدمہ میں اسلید ہیں ایک واضح اور مفصل بحث کی ہے۔

میں اس سلید ہیں ایک واضح اور مفصل بحث کی ہے۔

۵۔مرحوم کا شف الغطاء جوعلائے متاخرین میں عظیم مرتبدر کھتے ہیں۔ ۲۔مرحوم محقق یز دک ؓنے اپنی کتاب عروۃ الوُقیٰ میں قر آن میں تحریف منہونے کے اقوال کو

اکثرشیعہ مجتہدین نے قل کیا ہے۔

ے۔ نیز بہت ہے جید علماجیے'' شیخ مفیدٌ'،'' شیخ بہائی''، قاضی نور اللہ'' اور دوسرے شیعہ محققین نے ای بات کوفل کیا ہے کہ قرآن مجید میں کوئی تحریف نہیں ہوئی ہے۔

ں ہے ہی ہوں وہ جانے ہر ہوں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہوں ہے۔ اہل سنت کے علمااور محققتین کا بھی یہی عقیدہ ہے کہ قرآن کریم میں تحریف نہیں ہوئی ہے۔ اگر چہ بعض شیعہ اور سنی محدثین جو قرآن کریم کے بارے میں زیادہ معلومات نہیں رکھتے

تھے،اس بات کے قائل ہوئے ہیں کہ قر آن کریم میں تحریف ہوئی ہے،لیکن دونوں مذہب کے عظیم علا کی روشن فکری تک بتایر بیعقیدہ باطل قر اردیا گیا اوراس کو پھلا دیا گیا ہے۔

یباں تک کے مرجوم سید مرتفظی''السائل الطرابلسیات'' کے جواب میں کہتے ہیں:''قر آن کریم کی نقلِ صحت اتنی واضح اور روش ہے جیسے دنیا کے مشہور ومعروف شہروں کے بارے میں ہمیں اطلاع ہے، یا تاریخ کے مشہور ومعروف واقعات معلوم ہیں''۔

مثال کے طور پر کیا کوئی مکہ اور مدینہ پالندن اور پیرس جیسے مشہور ومعروف شہروں کے وجود میں شک کرسکتا ہے؟ اگر چہ کسی انسان نے ان شہروں کونز و کیک سے ند دیکھا ہو، یا انسان ایران پر مغلوں کے حملے، یا فرانس کے عظیم انقلاب یا پہلی اور دوسری عالمی جگ کا انکار کرسکتا ہے؟!

پس جیسے ان کا انکار اس لئے نہیں کر سکتے کہ بیٹمام واقعات تواتر کے ساتھ ہم نے سنے ہیں، تو قرآن کریم کی آیات بھی ای طرح ہیں، جس کی تشریح ہم بعد میں بیان کریں گے۔

لہذا جولوگ اپنے تعصب کے تحت شیعہ اہل سنت کے درمیان اختلاف پیدھا کرنے کے لیے تختے بیف قر آن کی نسبت شیعوں کی طرف دیتے ہیں تو وہ اس نظر میرکو باطل کرنے والے دلائل کیوں بیان نہیں کرتے جوخو دشیعہ علما کی کتابوں میں موجود ہیں؟!

کیا یہ بات جائے تعجب نہیں ہے کہ ''فخر الدین رازی' جیسا شخص (جو' شیعوں'' کی نسبت بہت زیادہ متعصب ہے) سورہ حجر کی آیت نمبر 9 کے ذیل میں کہتا ہے کہ بید: آیہ مشریف (اِنّا مَحْنُ نَزُلْنَا الدِّحْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ شيعول كعقيده كوباطل كرنے كے لئے كافى ہے، جوقر آن مجيد ش تحريف [كى يازيادتى ] كے قائل ہيں۔

تو ہم فخر رازی کے جواب میں کہتے ہیں:اگران کی مراد بزرگ شیعہ محققین ہیں تو ان میں ہے کوئی بھی ایسا عقیدہ نہیں رکھتا ہے،اوراگران کی مراد بعض علماء کا ضعیف قول ہے تو اس طرح کا نظریہ تو اٹل سنت کے یہاں بھی پایا جاتا ہے، جس پر ندائل سنت توجہ کرتے ہیں اور نہ ہی شیعہ علما توجہ کرتے ہیں۔

چنانچ مشهور و مع وف محقق "كاشف الغطاء" اپنى كتاب "كشف الغطاء" يمن فرماتي بين:
"لازيبَ أنّهُ (أى القرآن) محفوظٌ مِنَ النُقْصَانِ بحفظِ الملك الدَّيان كما
دَلَّ علَيهِ صَرِيحُ القُرآنِ وَإِجمَاعُ العلماء فِي كُلِّ زمان ولا عبرة بنادر" (1)

دل عليه صريح القران وإجماع العلماء في حل زمان ولا عبره بنادر"(١)

"اس ش كونى شكنيس بكر آن جي ش كى بكي طرح كى كونى تحريف بين بوئى ب، كونك خران في المحارث الله الما كا اجماع العلم الله بات كى كونك خداد شراك ما كا اجماع الله بات كى وضاحت كرتا بهاور شاذ و تا در قول يركونى توجيس دى جاتى "-

تاریخ اسلام میں ایسی بہت می فلط نسبتیں موجود ہیں جو صرف تعصب کی وجہ ہے دی گئی ہیں جبکہ ہم جانتے ہیں کہ ان میں ہے بہت می نسبتوں کی علت اور وجہ صرف اور صرف و ثمنی تھی ، اور اجعض لوگ اس طرح کی چیزوں کو بہانہ بنا کرکوشش کرتے تھے کہ مسلمانوں کے درمیان اختلاف کرڈ الیس ۔
اور نو بت یہاں تک پینچی کہ تجاز کا مشہور ومعروف مؤلف ''عبداللہ علی تصیبی'' اپنی کتاب ''الھراع'' میں شیعوں کی فدمت کرتے ہوئے کہتا ہے :

''شیعه ہمیشہ ہے متجد کے دشمن رہے ہیں!اور یہی وجہہے کہا گرکوئی شیعہ علاقے میں شال

<sup>(1)</sup> تقبيراً لاءالرحمٰن صفحه٣٥.

ے جنوب تک اور مشرق سے مغرب تک دیکھے تو بہت ہی کم مجدیں ملتی ہیں'!!(۱)

ذراد کھے تو ہی ! کہ شیعہ علاقوں میں کس قدر ساجد موجود ہیں، شہر کی سڑکوں پر، گلیوں میں
اور بازاروں میں بہت زیادہ مسجدیں ملتی ہیں، کہیں کہیں تو مسجدوں کی تعداداتنی ہوتی ہے کہ بعض لوگ
اعتراض کرنے لگتے ہیں کہ کافی ہے، جمارے کا نوں میں چاروں طرف سے اذا نوں کی آوازیں آتی
ہیں جن ہے ہم پریشان ہیں، لیکن اس کے باوجود فہ کورہ مؤلف اتنی وضاحت کے ساتھ سے بات کہہ
رے ہیں جس پر ہمیں ہنمی آتی ہے چونکہ ہم شیعہ علاقوں میں رہ رہے ہیں، لہذا فخر الدین رازی جیسے
افراد فہ کورہ نسبت دیسے لگیس تو ہمیں کوئی تعجب نہیں ہونا چاہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) موصوف كاعر في عميارت بيب: "والشّيعة هم أبداً أعداء السمساجد ولهذا يقل أن يشاهد الضارب في طول بلادهم و عرضها مسجداً (الصراع، جلدًا، سُغي٣٢، علامداثيُّ كُنْقُل كم طابق القدير، جلد٣ مِغيمه ٣٠) (٢) تَغير نمونه، جلدا المعرفي ١٨.

# ۴۰ قرآن کریم کس طرح معجزہ ہے؟

ہم پہلے قرآن کریم کی عظمت کے سلسلہ میں چند نامورافراد یہاں تک کہ ان لوگوں کے اقوال ہمی نقل کریں گے کہ جن لوگوں پر قرآن کریم سے مقابلہ کرنے کا الزام بھی ہے:

ا۔ابوالعلاء معرّی (جس پر قرآن کریم سے مقابلہ کرنے کا الزام بھی ہے) کہتا ہے:

اس بات پر بھی لوگ متفق ہیں (چاہے وہ سلمان ہوں یا غیر مسلمان) کہ دھنرت تھے ملے فیلی اللہ بھی پر نازل ہونے والی کتاب نے لوگوں کی عقلوں کو مغلوب اور مہموت کردیا ہے، اور ہرایک اس کی مثل و ماندلانے سے قاصر ہے، اس کتاب کا طرزیمان عرب ماحول کے بھی طرزیمان سے ذرہ برابر بھی مثابہ ہے، نہ خطابت سے، اور نہ کا ہنوں کے مشابہ ہے، اس کتاب کی مشابہ ہے، نہ خطابت سے، اور نہ کا ہنوں کے مشابہ ہے، اس کتاب کی مشابہ ہے، نہ خطابت سے، اور نہ کا ہنوں کے مشابہ ہے، اس کتاب کی مشابہ ہے، نہ خطابت سے، اور نہ کا ہنوں کے کہام میں موجود کتاب کی کشش اور اس کا امتیاز اس قدر عالی ہے کہا گراس کی ایک آئیت دو سرے کے کلام میں موجود کتاب کی کشش اور اس کا امتیاز اس قدر عالی ہے کہا گراس کی ایک آئیت دوسرے کے کلام میں موجود ہوتو اند چری رہ دات میں چیکتے ہوئے ستاروں کی طرح روثن ہوگی ا"۔

۲۔ولید بن مغیرہ مخزوی، (جو محض عرب میں حسن تدبیر کے نام سے شہرت رکھتا تھا) اور دور جاہلیت میں مشکلات کو حل کرنے کے لئے اس کی فکر اور تدبیر سے استفادہ کیا جاتا تھا، اس وجہ سے اس کو در میعانہ قریش '(یعنی قریش کا سب سے بہترین پھول) کہا جاتا تھا، یہ خض پغیرا کرم مشھی آئی ہے سورہ فافر کی چند آیوں کو سننے کے بعد قبیلہ '' بی مخزوم'' کی ایک نشست میں اس طرح کہتا ہے:

" فدا کی قتم میں نے محمد [ مشھی آئی کی ایسا کلام سنا ہے جو ندانسان کے کلام سے شاہت

ركات إورن پريوں كى كلام ، "إنَّ لَـهُ لـحلاوة، و إِنَّ عليه لطلاوة و إنَّ اعلاه لمُشمو و إنَّ اعلاه لمُشمو و إنَّ اسفله لمغدِق، و انَّه يَعلو و لا يُعلى عليه " (اسككلام كى ايك مخصوص چاشى ب، اس كى شاخيس پُرثمر بين اوراس كى جر ين مضبوط بين، يهوه كلام بجوتمام چيزوں پرغالب باوركوكى چيزاس پرغالب بنارا)

الله م جوتمام چيزوں پرغالب باوركوكى چيزاس پرغالب بين به اورائل ديائل ديائل مورخ اوركاق بيزاس پرغالب باوركوكى جوقرآن كحوالد بها بها به اوركال الله ساد كارلائل بيانگليندكا مورخ اوركاق بي جوقرآن كوالد بها بها بها بها بها الله

''اگر اس مقدس کتاب پر ایک نظر ڈالی جائے تو اس کے مضا مین ہر جستہ تھا کُق اور موجودات کے اس اس طرح موجزن ہیں جس سے قرآن مجید کی عظمت بہت زیادہ واضح ہوجاتی ہے، اور یہ خودایک ایسی تضیلت ہے جوصرف اور صرف قرآن مجید سے مخصوص ہے، اور ہیہ چیز کی دوسری علمی، سائنسی اورا قتصادی کہتاہ میں دیکھنے تک کوئیس ملتی، اگر چہ بعض کتابوں کے پڑھنے سے انسان کے ذبن پر اثر ہوتا ہے کین قرآن گی تا شیر کا کوئی موازنہ نیس ہے، لہذا ان با توں کے پیش نظر یہ کہا جائے کہ قرآن کی ابتدائی خوبیاں اور بنیا دی کوئیستا ویزات جن کا تعلق حقیقت، پاکیزہ احساسات، ہرجتہ عنوانات اور اس کے اہم مسائل ومضامین میں ہے ہوتم کے شک وشہرسے بالاتر ہیں، وہ فضائل جو تکمیل انسانیت اور سعادت بشری کا باعث ہیں اس میں ان کی انتہا ہے اور قرآن وضاحت کے ساتھان فضائل جو تکمیل انسانیت اور سعادت بشری کا باعث ہیں اس میں ان کی انتہا ہے اور قرآن وضاحت کے ساتھان فضائل کی نشائد ہی کرتا ہے۔ (۲)

۳-جان ڈیون پورٹ: یہ کتاب ''عذرتقصیر بہیش گاہ محمد وقر آن '' کا مصنف ہے، قر آن کے بارے میں کہتا ہے: '' قر آن نقائص ہے اس قدر مبرا دمنزہ ہے کہ چھوٹی سی چھوٹی تھے اور اصلاح کا بھی مختاج نہیں ہے، مکن ہے کہ انسان اسے اول ہے آخر تک پڑھ لے اور ذرا بھی تھکان وافسر دگ مجمی محسوں نہ کرئے '۔ (۳)

(۱) مجمع البهان ،جلد • ايسور ؤرثر.

<sup>(</sup>٢) مقدمه ساز مانهای تدن امیراطوری اسلام.

<sup>(</sup>m)مقدمدسازمانهاى تدن اميراطورى اسلام صفحهااا.

اس کے بعد مزید لکھتا ہے: سب اس بات کو قبول کرتے ہیں کہ قر آن سب سے زیادہ فضیح و بلیغ زبان اور عرب کے سب سے زیادہ نجیب اور ادیب قبیلہ قریش کے لب ولہجہ میں نازل ہوا ہے اور بیروشن ترین صور توں اور محکم ترین تشبیبهات سے معمور ہے''۔(۱) میروشن ترین صور توں اور محکم ترین تشبیبهات سے معمور ہے'۔(۱)

"قرآن الی کتاب ہے کہ ابتدا میں قاری اس کی وزنی عبارت کی وجہ ہے روگردانی کرنے گئت ہوجا تا ہے اور بے اختیاراس کی متعدد خوبیوں کا ماشق ہوجا تا ہے "۔

يبى كوسية ايك اورجكه المعتاب:

"سالباسال خداے نا آشا پوچ ہمیں قرآن اور اس کے لانے والے محمد کی عظمت سے دور رکھے رہے مگر علم و دانش کی شاہراہ پر جتنا ہم نے قدم آگے بڑھایا تو جہالت و تعصب کے ناروا پر دے بٹتے گئے اور بہت جلداس کتاب نے جس کی تعریف و توصیف نہیں ہو سکتی دنیا کواپئی طرف تھینے لیا دراس نے دنیا کے علم و دانش پر گہرا اثر کیا ہے اور آخر کاریہ کتاب دنیا جبر کے لوگوں کے افکار کامحور قرار پائے گئے"۔

مزیدلکھتا ہے: ''ہم ابتدا میں قرآن سے روگردال تھے لیکن زیادہ وفت نہیں گزرا کہ اس کتاب نے ہماری توجہ اپنی طرف جذب کرلی اور ہمیں جیران کردیا یہاں تک کہ اس کے اصول اور عظیم علمی قوانین کے سامنے ہم نے سرتشلیم خم کردیا۔ (۲) ۲۔ول ڈیورانٹ: بیا یک مشہور مورخ ہے، لکھتا ہے:

<sup>(</sup>۱) مقدمه ساز مانهای تدن امپر طوری اسلام صفحه ۹.

<sup>(</sup>٢) كتاب" عذرتقفير به بيش گاه محمد وقر آن"

'' قرآن نے مسلمانوں میں اس طرح کی عزت نفس،عدالت اور تقویٰ پیدا کیا ہے جس کی مثال دنیا کے دوسرے ممالک میں نہیں ملتی''۔

ے۔ ژول لا بوم: یہ ایک فرانسیسی مفکر ہے اپنی کتاب' 'تفصیل الآیات' ہیں کہتا ہے: '' و نیا نے علم و دانش مسلمانوں ہے لیا ہے اور مسلمانوں نے بیطوم قرآن سے لئے ہیں جو علم و دانش کا دریا ہے اور اس سے عالم بشریت کے لئے گئی نہریں جاری ہوتی ہیں''۔

۸۔ دینورٹ: یدایک ادر مشترق ہے، لکھتا ہے: ''ضروری ہے کہ ہم اس بات کا اعتراف کریں کہ علوم طبیعی ولکی اور فلسفہ وریاضیات جو یورپ میں رائج ہیں زیادہ ترقر آن کی برکت سے ہیں اور ہم مسلمانوں کے مقروض ہیں بلکہ اس لحاظ سے یورپ ایک اسلامی شہرہے''۔(1)

9- ڈاکٹر مسزلورا والمیا گھیری: یہ ناٹل یو نیورٹی کی پروفیسر ہے، ''پیش رفت سرلیح
اسلام' میں گھتی ہے: ''اسلام کی کتا ہے آگائی اعجاز کا ایک نمونہ ہے ... قرآن ایک ایسی کتاب ہے
جس کی نظیر پیش نہیں کی جاسمتی، قرآن کا طرز واسلوب گزشتہ ادبیات میں نہیں پایا جاتا، اور بیطرز
روحِ انسانی میں جوتا ثیر بیدا کرتا ہے وہ اس کے امتیاز ایک اور بلندیوں سے بیدا ہوتی ہے کس طرح
ممکن ہے کہ بیا عجاز آمیز کتاب، محمد کی خودساختہ ہوجب کہ وہ ایک ایسا عرب تھاجس نے تعلیم حاصل
نہیں کی بہیں اس کتاب میں علوم کے خزانے اور ذخیر نظر آتے ہیں جونہا بیت ہوش مندا شخاص،
بزرگ ترین فلاسفہ اور تو کی ترین سیاست مدار واور قانون داں لوگوں کی استعداد اور ظرفیت سے بلند
ہیں، ای بنا پر قرآن کریم کی تعلیم یا فتہ مفکر اور عالم کا کلام نہیں ہوسکل''۔ (۲) (۳)

<sup>(</sup>١) لمجحرة الخالده، بنارتقل ازقر آن برفراز اعصار.

<sup>(</sup>٢) پيش رفت سراج اسلام ، اعجاز قرآن كي سلسله بين مذكوره بحث بين "قرآن وآخرين بيامبر" سے استفاده كيا كيا ہے. (٣) تغيير نمون، جلدا اصفحه ١٣٥٨.

قرآن مجید کی حقانیت کی ایک دلیل بیہ کر پورے قرآن میں کوئی تصاداورا ختلاف نہیں پایاجا تا،اس حقیقت کو بچھنے کے لئے درج ذیل مطالب پر توجہ فرمائیں:

"انسانی خواہشات میں بھیشہ تبدیلی آتی رہتی ہے، تکامل اور ترقی کا قانون عام حالات میں انسان کی فکر ونظرے متاثر رہتا ہے، اور زمانہ کی رفقار کے ساتھ اس میں بھی تبدیلی آتی رہتی ہے،
اگر ہم غور کریں تو ایک مؤلف کی تحریر ایک جیسی نہیں ہوتی، بلکہ کتاب کے شروع اور آخر میں فرق
ہوتا ہے، خصوصاً اگر کوئی شخص ایسے مختلف حوادث سے گزرا ہو، جو ایک فکری ، اجتماعی اور اعتقادی
انقلاب کے باعث ہوں، تو ایسے شخص کے کلام میں یک موئی اور وحدت کا پایا جانا مشکل ہے، خصوصاً اگر
اس نے تعلیم بھی حاصل نہ کی ہو، اور اس نے ایک بسما عدہ علاقہ میں پرورش یائی ہو۔

کیکن قرآن کریم ۲۳ رسال کی مدین شماس وقت کے لوگوں کی تربیتی ضرورت کے مطابق نازل ہوا ہے، جبکداس وقت کے حالات مختلف تھے۔ کیکن پیر کتاب موضوعات کے بارے میں متنوع گفتگو کرتی ہے، اور معمولی کتابوں کی طرح صرف ایک اجتماعی پاسپای پافلسفی یا حقوقی یا تاریخی بحث نہیں کرتی ، بلکہ بھی تو حیداور اسرار خلقت سے بحث کرتی ہے اور بھی احتکام وقوا نین اور آ داب ورسوم کی بحث کرتی ہے اور بھی احتکام وقوا نین اور آ داب ورسوم کی بحث کرتی ہے اور بھی احتکام کرتی ہے اور بھی احتکام کرتی ہے، ایک موقع پر وعظ وقیے جو اور انسان کے خدا سے رابطہ کے بارے میں گفتگو کرتی ہے۔ ایک موقع پر وعظ وقیے جو ، عبادت اور انسان کے خدا سے رابطہ کے بارے میں گفتگو کرتی ہے۔

اورڈاکٹر''گوشاولین'' کے مطابق مسلمانوں کی آسانی کتاب قرآن مجید صرف نذہبی تغلیمات اور احکام میں منحصر نہیں ہے بلکہ مسلمانوں کے سیاسی اور اجتماعی احکام بھی اس میں درج ہیں۔

عام طور پر ایسی کتاب میں متضاد با تیں، متناقض گفتگو اور بہت زیادہ اتار چڑھاؤپایا جاتا ہے، لیکن اس کے باوجود بھی ہم دیکھتے ہیں کہ اس کی آیات ہر لحاظ سے ہم آہگ اور ہرقتم کی تناقض گوئی سے خالی ہیں، جس سے یہ بات اچھی طرح سجھ میں آتی ہے کہ یہ کتاب کسی انسان کا نتجۂ فکرنہیں ہے بلکہ خداوندعالم کی طرف سے ہے جیسا کہ خود قرآن کریم نے اس حقیقت کو بیان کیا ہے''۔(۱)(۲)

سورہ ہود کی آیت نمبر ۱۳ سے ۱۳ تک ایک بار پھر قرآن مجید کے مجرہ ہونے کو بیان کردہی
جیں بیا لیک عام گفتگونہیں ہے، اور کسی انسان کا نتیجہ قلر نہیں ہے، بلکہ بیآ سانی وتی ہے جس کا سرچشمہ
خداوند عالم کا لا محدود علم وقد رت ہے، اور اسی وجہ سے چیلنے کرتی ہے اور تمام و نیا والوں کو مقابلہ کی
دعوت و یتی ہے، لیکن خود پینیم را کرم ملٹے آئی آئی کے زمانہ کے لوگ بلکہ آج تک بھی، اس کی مثل لانے سے
عاجز ہیں، چنا تجی انھوں نے بہت میں مشکلات کو قبول کیا ہے لیکن قرآنی آیات سے مقابلہ نہ کیا، جس
سے نتیجہ دکتا ہے کہ نوع بھراس کا جواب نہیں لاسکتا تو اگر میں مجز نہیں ہے تو اور کیا ہے؟

قرآن کی یہ آواز اب بھی ہمارے کا نوں میں گوئی رہی ہے، اور یہ ہمیشہ باقی رہنے والا مجرہ اب بھی دنیا والوں کو اپنے مقابلہ کی دولت دے رہا ہے اور دنیا کی تمام علمی محفلوں کو چینی کررہا ہے، اور یہی نہیں کہ صرف فصاحت و بلاغت یعنی تحریر کی حلاوت، اس کی جذابیت اور واضح مفہوم کو چینی کیا ہے بلکہ مضامین کے لحاظ ہے بھی چینی ہے ایسے علوم جوابل وقت کے لوگوں کے سامنے نہیں آئے تھے، ایسے قوانین واحکام جوانسان کی سعادت اور نجات کا باعث ہیں، ایسابیان جو ہر طرح کے تناقش اور نکراؤے خالی ہو۔ (۳) اور نکراؤے خالی ہو۔ (۳)

یہاں تک سید قطب اپنی تعیر ''ٹی ظلال' میں بیان کرتے ہیں کہ [سابق] روس کے مستشرقین نے مادیوں نے قرآن مجید میں عیب نکالنا جاہے

<sup>(</sup>١) قرآن وآخرين پينمبر سفحه ٣٠٠.

<sup>(</sup>۲) تغییرنمونه،جلدیم،صفحه،۲۸.

<sup>(</sup>٣) تغيرنمونه، جلده ، صفحة ٣٠.

تو کہا: یہ کتاب ایک انسان (محمہ) کا نتیجہ فکرنہیں ہوسکتی بلکہ ایک بڑے گردہ کی کاوشوں کا نتیجہ ہے!

یہاں تک کداس کے بارے میں یہ بھی یقین نہیں کیا جاسکتا کہ بیہ جزیرۃ العرب میں کہھی گئی ہے بلکہ
یقین کے ساتھ بیہ بات کہی جاسکتی ہے کداس کا پچھ حصہ جزیرۃ العرب سے باہر کھھا گیا ہے!!(۱)

چونکہ بیدلوگ خدا اور وی کا اٹکار کرتے ہیں ، دوسری طرف قرآن مجید کو جزیرۃ العرب کے
انسانی افکار کا نتیجہ نہ مان سکے، لہذا انھوں نے ایک مشکہ خیز بات کہی اور اس کو عرب اور غیر عرب
لوگوں کا متیجہ فکر قرار دے دیا ، جبکہ تاریخ اس بات کا بالکل اٹکار کرتی ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) تغییر فی ظلال ،جلد۵ ،صفی ۲۸۳.

<sup>(</sup>٢) تغيير فموند، جلداا إصفحه ٢٠١٠.

### ا ۾ کيا قرآن کا اعجاز صرف فصاحت وبلاغت ميں منحصر ہے؟

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ قرآن مجید کا اعجاز صرف فصاحت و بلاغت اور شیریں بیانی ہے تخصوص نہیں ہے ( جیسا کو بھن قدیم مفسرین کا نظریہ ہے ) بلکہ اس کےعلاوہ دینی تعلیمات، اور ایسے علوم کے لحاظ ہے جواس زمانہ تک پہنچانے نہیں گئے تھے، احکام وقوانین، گزشتہ امتوں کی تاریخ ہے کہ جس میں کی طرح کی غلط بیانی اور فواقا ہے نہیں ہے، اور اس میں کی طرح کا کوئی اختلاف اور تضافیدیں ہے، اور اس میں کی طرح کا کوئی اختلاف اور تضافیدیں ہے، بیتمام چیزیں اعجاز کا پہلور کھتی ہیں۔

بلکہ بعض مفسرین کا تو یہ بھی کہنا ہے کہ قرآن مجید کے الفاظ اور کلمات کامخصوص آ ہنگ اور اچہ بھی اپنی تئم میں خود مجزنما ہے۔

اوراس موضوع کے لئے مختلف شواہد بیان کئے ہیں، منجملہ ان میں مشہور ومعروف مفسرسید قطب کے لئے پیش آنے والے واقعات ہیں، موصوف کہتے ہیں:

میں دوسروں کے ساتھ پیش آنے والے واقعات کے بارے میں گفتگونہیں کرتا بلکہ صرف اس واقعہ کو بیان کرتا ہوں جو میرے ساتھ پیش آیا ، اور ۲ مرافرا داس واقعہ کے چیٹم دید گواہ ہیں (خود میں اور یانچ دوسرے افراد)

ہم چے سلمان ایک معری کشتی میں " بحراطلس" میں نیویورک کی طرف سفر کررہے تھے، کشتی

میں ۱۲۰ رعورت مرد سوار تھے، اور ہم لوگوں کے علاوہ کوئی مسلمان نہیں تھا، جعد کے دن ہم لوگوں کے ذہن میں بیات آئی کہ اس عظیم دریا ہیں ہی کشتی پر نماز جعد ادا کی جائے ، ہم چاہتے تھے کہ اپنے فرہی فرائض کو انجام دینے کے علاوہ ایک اسلامی جذبہ کا اظہار کریں ، کیونکہ کشتی میں ایک عیسائی میلغ فرہی فرائض کو انجام دینے کے علاوہ ایک اسلامی جذبہ کا اظہار کریں ، کیونکہ کشتی میں ایک عیسائی میلغ مرنا مجھی تھا جو اس سفر کے دوران عیسائیت کی تبلیغ کرنا جا بتا تھا!۔

چھی تھا جو اس سفر کے دوران عیسائیت کی تبلیغ کر دہا تھا یہاں تک کہ وہ ہمیں بھی عیسائیت کی تبلیغ کرنا جا بتا تھا!۔

کشتی کا تنا ما ان ایک انگریز تھا جس نے ہم کوئشی میں نماز جماعت کی اجازت دیدی، اور
کشتی کا تمام اسٹاف افریقی مسلمان تھا، ان کوچی ہمارے ساتھ نماز جماعت پڑھنے کی اجازت دیدی،
اوروہ بھی اس بات ہے بہت خوش ہوئے کیونکہ یہ پہلاموقع تھا کہ جب نماز جمعہ کشتی ہیں ہوری تھی!
حقیر (سید قطب) نے نماز جمعہ کی امامت کی ، اور قابل توجہ بات یہ ہے کہ بھی غیر مسلم
مسافر ہمارے چاروں طرف کھڑے ہوئے اس اسلامی فیضہ کے ادا کیگی کوغورے دیکھ رہے تھے۔
مسافر ہمارے چاروں طرف کھڑے ہوئے اس اسلامی فیضہ کے ادا کیگی کوغورے دیکھ رہے تھے۔
مبارک بادیش کی ، جن میں ایک عورت بھی تھی جس کوہم بعد میں سمجھ کے وہ عیسائی ہے اور یو گوسلا و یہ ک

اس پر ہماری نماز کا بہت زیادہ اثر ہوا یہاں تک کداس کی آتھوں ہے آ نسوجاری تھے اور وہ خود پر قابونہیں یار ہی تھی۔

وہ سادہ انگریزی میں گفتگو کر دہی تھی اور بہت ہی زیادہ متاثر تھی ایک خاص خضوع وخشوع میں بول رہی تھی، چٹانچیاس نے سوال کیا کہ یہ بتاؤ کہ تمہارا پادری کس زبان میں پڑھ رہا تھا، (وہ سوچ رہی تھی کہ نماز پڑھانے والا پادری کوئی روحانی ہونا چاہئے، جیسا کہ خود عیسا کیوں کے یہاں ہوتا ہے، کین ہم نے اس کو سمجھایا کہ اس اسلامی عبادت کوکوئی بھی باایمان مسلمان انجام دے سکتا ہے) آخر کا رہم نے اس سے کہا کہ ہم عربی زبان میں نماز پڑھ دہے تھے۔

اس نے کہا: میں اگر چان الفاظ کے معنی کونہیں سمجھ رہی تھی ، لیکن یہ بات واضح ہے کہان
الفاظ کا ایک عجیب آ ہنگ اور لہجہ ہے اور سب سے زیادہ قابل توجہ بات مجھے بیٹھے وی کہ تہمار سے
المام کے خطبوں کے درمیان کچھا ہے جملے تھے جو واقعاً دوسروں سے متناز تھے، وہ ایک غیر معمولی اور
عمیق انداز کے محسوں ہور ہے تھے، جس سے میر ابدن لرزر ہاتھا، یقیناً بیکلمات کوئی دوسرے مطالب
تھے، میر انظر بیر یہ ہے کہ جس وقت تمہار المام ان کلمات کو اداکرتا تھا تو اس وقت ''روح القدس' سے
مملو ہوتا تھا!!

ہم نے بی خور وفکر کیا تو سمجھ گئے کہ یہ جملے وہی قرآنی آیات تھے جو خطبوں کے درمیان پڑھے گئے تھے واقعاً اس موضوع نے ہمیں ہلا کر رکھ دیا اور اس مکت کی طرف متوجہ ہوئے کہ قرآن مجید کامخصوص لہجہ اتنا مؤثر ہے کہ اس کے اس مورت کو بھی متاثر کر دیا جو ایک لفظ بھی نہیں سمجھ کتی تھی لیکن پھر بھی اس پر بہت زیادہ اڑ ہوا۔(1)(۲)

<sup>(</sup>۱) تغییر فی ضلال،جلد۳، شفی ۴۳۳. (۲) تغییرنمونه،جلد۸،صفحه ۴۸

## ۴۲ \_قرآن کی مثل کیسے نہ لاسکے؟

جيدا كريم موره بقره من پڙست بين:﴿ وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَبْبٍ مِمَّا نَزُلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَاتُوا بِسُورَةِ مِنْ مِفْلِهِ ...﴾ (١)

''اگر تہمیں اس کلام کے بارے میں کوئی شک ہے جے ہم نے اپنے بندے پر نازل کیا ہے تواس کے جیسا ایک بی سورہ لے آؤ''۔

یبال پر بیسوال اٹھتا ہے کہ دشمنان اسلام قرآن کی شل کیے نہ لا سکے؟

اگر ہم اسلامی تاریخ پر ایک نظر ڈالیس تو اس سوال کا جواب تر ہمانی ہے روش ہوجاتا ہے،
کیونکہ اسلامی مما لک میں پیغیرا کرم ملٹی نظیر ہے نہ مانہ میں اور آپ کی وفات کے بعد خود مکہ اور مدینہ میں بہت ہی متعصب دشمن ، یہود اور نصار کی رہتے تھے جو مسلمانوں کو کمزور بنانے کے لئے ہر ممکن کوشش کرتے تھے، ان کے علاوہ خود مسلمانوں کے درمیان بعض ''مسلمان نما'' افراد موجود تھے جن کو قرآن کریم نے ''منافق'' کہا ہے ، جو غیروں کے لئے ''جاسوی'' کا رول ادا کررہے تھے (جیسے قرآن کریم نے ''منافق'' کہا ہے ، جو غیروں کے لئے ''جاسوی'' کا رول ادا کررہے تھے (جیسے ''ابوعام راہب'' اور اس کے منافق ساتھی ، جن کار ابطدوم کے بادشاہ سے تھا اور تاریخ نے اس کونقل ''ابوعام راہب'' اور اس کے منافق ساتھی ، جن کار ابطدوم کے بادشاہ سے تھا اور تاریخ نے اس کونقل

<sup>(</sup>١) سوره بقره ١٠ يت٢٣.

کیا ہے یہاں تک کدانھوں نے مدینہ میں''مسجد ضرار'' بھی بنائی ،اوروہ عجیب وغریب واقعہ پیش آیا جس کا اشارہ سورہ تو بہنے کیا ہے )۔

مسلم طور پرمنافقین کابیگروہ اور اسلام کے بعض دوسرے بڑے بڑے دشمن مسلمانوں کے حالات پر نظرر کھے ہوئے تھے اور مسلمانوں کے ہونے والے نقصان پر بہت خوش ہوا کرتے تھے، نیز مسلمانوں کو کمز در کرنے کے لئے اپنی پوری طاقت ہے ان واقعات کونشر کرتے تھے، یا کم از کم ان واقعات کونشر کرتے تھے، یا کم از کم ان واقعات کوخفظ کرنے کی کوشش کرتے تھے۔

لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ جن لوگوں نے ذرا بھی قر آن سے مقابلہ کرنے کا ارادہ کیا ہے، تاریخ نے ان کا نام فقل کیا ہے، چنانجے ان میں درج ذیل افراد کا نام لیاجا تا ہے:

"عبداللدين مقفع" كان تاريخ نيان كياب كراس ني"الدرة اليتيسمة" نامى

کتابای دجہ سے کھی ہے۔

جبکہ ندکورہ کتاب ہمارے یہاں موجود ہاور کئی مرتبہ چھپ بھی پھل ہے لیکن اس کتاب میں اس طرف ذرابھی اشارہ نہیں ہے، ہمیں نہیں معلوم کو مبل طرب اس شخص کی طرف بینسبت دی گئی

??

احد بن حسین کونی و دهمتنی ، جو که کوفه کامشهور شاعر تقااس کا نام بھی اس سلسله میں بیان کیا ہے کہ اس نے نبوت کا دعویٰ کیا ہے ، جب کہ بہت سے قرائن اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ اس کی بلند پروازی ، خاندانی پسماندگی اور جاہ ومقام کی آرز واس میں سبب ہوئی ہے۔

ابوالعلای معری پربھی اس چیز کا الزام ہے، اگر چداس نے اسلام کے سلسلہ میں بہت سی نازیبا حرکتیں کی جیں لیکن قرآن سے مقابلہ کرنے کا تصور اس کے ذہن میں نہیں تھا، بلکہ اس نے قرآن کی عظمت کے سلسلہ میں بہت می باتیں کہی ہیں۔

ليكن "مسيلم كذاب" ابل يماميس ايك ايسافخص تفاجس في قرآن كامقابله كرتے

ہوئے اس جیسی آیات بنانے کی ناکام کوشش کی ،جس میں تفریکی پہلوزیادہ پایاجا تا ہے، یہاں پراس کے چند جملے قتل کرنامناسب ہوگا:

ا موره "الذاريات" كمقابله مين يهجلے پيش كئے:

"وَالمُسِذراتِ بِذِراً والحاصداتِ حَصداً والذَّارِيات قَمحاً والطاحناتِ طحناً والعاجناتِ عَجناً والخَابِزاتِ خُبزاً والثارداتِ ثَرداً واللاقماتِ لَقماً إهالة وسَمناً"(١)

"دينين فتم بكر الول كى بتم بن الول كى بتم بكرة النه والول كى بتم بكماس كوكندم سے جداكر في والول كى اور تم ہے الول كى اور تم ہے والول كى اور تم ہے والول كى اور تم ہے دو في كا اور تم ہے تر اور زم لقراف لي الول كى "!!

٢. يما ضفد ع بنت ضفد ع، نقي ما تنقين، نصفك في الماء و نصفك في الطين لا الماء تكدّرين و لا الشارب تمنعين "(٢)

"اے مینڈک بنت مینڈک!جوتو چاہے آوازدے! تیرا آدھا حصہ پانی میں اور آدھا کچرا میں ہے، تونہ پانی کوخراب کرتی ہے اور نہ کی کو پانی پینے سے روکتی ہے''۔

<sup>(</sup>١) اعجاز القرآن رانعي.

<sup>(</sup>۲) قرآن وآخرین پیفیمر.

<sup>(</sup>٣) تغيير نمونه، جلدا، صفحة ١٣٣١.

#### ٣٣ \_قرآن كے حروف مقطّعات ہے كيام راد ہے؟

قران مجیدے ۲۹ سوروں کے شروع میں حروف مقطّعات آئے ہیں، اور جیسا کہ ان کے نام سے ظاہر ہے کہ بیا لگا لگ حروف ہیں اور ایک دوسرے سے جداد کھائی دیتے ہیں، جس سے کسی لفظ کا منہو نہیں نکاتا۔

قرآن مجید کے حروف مقطعات، ہمیشہ قرآن کے اسرار آمیز الفاظ شار ہوئے ہیں، اور مفسرین نے اس سلسلہ میں متعدد تفسیریں بیان کی ہیں، آج کل کے دانشوروں کی جدید تحقیقات کے مدنظران کے معنی مزید واضح ہوجاتے ہیں۔

یہ بات قابل توجہ ہے کہ کسی بھی تاریخ نے بیان نہیں کیا ہے کہ دورِ جاہلیت کے عرب یا مشرکین نے قرآن کے بہت سے سوروں میں حروف مقطّعات پر کوئی اعتراض کیا ہو، یا ان کا نداق اڑا یا ہو، جوخوداس بات کی بہترین دلیل ہے کہ وہ لوگ حروف مقطّعات کے اسرار سے بالکل بے خبر نہیں شھے۔

بہر حال مفسرین کی بیان کردہ چند تفییریں موجود ہیں،سب سے زیادہ معتبر اوراس سلسلہ میں کی گئے تحقیقات ہے ہم آ ہنگ دکھائی دینے والی تفاسیر کی طرف اشارہ کرتے ہیں: ا۔بیحروف اس بات کی طرف اشارہ ہیں کہ بیٹظیم الشان آسانی کتاب کہ جس نے تمام عرب اور عجم کے دانشوروں کو تعجب میں ڈال دیا ہے اور بڑے بڑے سخوراس کے مقابلہ سے عاجز ہو چکے ہیں، نمونہ کے طور پر یہی حروف مقطّعات ہیں جوسب کی نظروں کے سامنے موجود ہیں۔ جبکہ قرآن مجید انھیں الفاہیٹ اور معمولی الفاظ سے مرکب ہے، لیکن اس کے الفاظ استے مناسب اور استے عظیم معنی لئے ہوئے ہے جوانسان کے دل وجان میں اثر کرتے ہیں، روح پر ایک مناسب اور استے عظیم معنی لئے ہوئے ہے جوانسان کے دل وجان میں اثر کرتے ہیں، روح پر ایک گہرے اثر ڈالتے ہیں، جن کے سامنے افکار اور عقول تعظیم کرتی ہوئی نظر آتی ہیں، اس کے جملے عظمت کے بلند درجہ پر فائز ہیں اور اپنے اندر معنی کا گویا ایک سمندر لئے ہوئے ہیں جس کی کوئی مثل و نظیم نہیں۔

حروف مقطعات کے سلطے میں اس بات کی تا ئید یوں بھی ہوتی ہے کہ قرآن مجید کے جہاں سوروں کے شروع میں حروف مقطعات آئے ہیں ان میں ہے ۲۲ رمقامات پرقرآن کی عظمت بیان کی گئی ہے، جواس بات کی بہترین دلیل ہے کہ ان دونوں (عظمت قرآن اور حروف مقطعہ) میں ایک خاص تعلق ہے۔
میں ایک خاص تعلق ہے۔

ہم یہاں پرچند نمونے پیش کرتے ہیں:

ا. ﴿ الله الله كِنَابُ أَخْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِير ﴾ (١)
 الله وه كتاب ہے جس كى آيتى تحكم بنائى كئى جيں اور ايك صاحب علم وتحكت كى طرف علق على الله عل

﴿ وَطُس ﴿ قِلْكَ آيَاتُ الْقُوْآنِ وَكِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ (٢)
 ﴿ وَطُس ، يَقِر آن اورروشُ لَنَّابِ كَ آيَيْنَ مِينٌ \* \_
 ﴿ وَالله ۞ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴾ (٣)

(٣) سورةُلقمان ، آيت اوا.

(۲) سورهٔ ثمل ، آیت ا.

(۱) موره بوده آیت ا.

''الم، بی حکمت سے بھری ہوئی کتاب کی آیتیں ہیں''۔ ۴. ﴿اللّٰمِصِ ﴿ كِتَابُ أَنْوِلَ إِلَيْكَ ﴾ (۱) ''المص، بیکتاب آپ کی طرف نازل کی گئی ہے''۔

ان تمام مقامات اور قرآن مجید کے دوسرے سوروں کے شروع میں حروف مقطّعہ ذکر ہونے کے بعد قرآن اوراس کی عظمت کی گفتگو ہوئی ہے۔ (۲)

۲ میکن ہے قرآن کریم میں حروف مقطّعات بیان کرنے کا دوسرامقصد سیہ و کہ سننے والے متوجہ ہوجا کیں اور کھل خاموثی کے ساتھ سنیں، کیونکہ گفتگو کے شروع میں اس طرح کے جملے عربوں کے درمیان مجیب وغریب فتے، جس سے ان کی توجہ حزید مبند ول ہوجاتی تھی ، اور کھمل طور سے سنتے تھے، اور یہ بھی انفاق ہے کہ جن موروں کے شروع میں حروف مقطّعات آئے ہیں وہ سب کی سورے ہیں، اور ہم جانے ہیں کہ وہاں پر مسلمان افلیت میں تھے، اور پیغیرا کرم طرّق ایک ہے کہ وہ سب کی سورے ہیں، اور ہم جانے ہیں کہ وہاں پر مسلمان افلیت میں تھے، اور پیغیرا کرم طرّق ایک ہے کہ تی تیار نہیں تھے، آپ کی باتوں کو سننے کے لئے بھی تیار نہیں تھے، کھی جھی گرتا شور وغل کیا کرتے تھے کہ پیغیرا کرم طرّق ایک ہے کہ اور کا کہ کہ بینے مراکز آن مجید کی بعض آئیات (جیسے سورہ فصلت، آئیت نمبر ۲۷) اس چیز کی طرف اشارہ کرتی ہیں۔

سر اہل بیت علیم السلام کی بیان شدہ بعض روایات میں پڑھتے ہیں کہ بیر حروف مقطعات، اساء خدا کی طرف اشارہ ہیں جیسے سورہ اعراف میں "السمس "، "انسا اللہ السمقتلار السمسادق" (میں صاحب قدرت اور سچا خدا ہوں) اس کھاظے سے چاروں حرف خداوند عالم کے ناموں کی طرف اشارہ ہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة اعراف، آيت اوا.

<sup>(</sup>٢) تفيير نموند، جلدادل ، سخدا ٢.

مختفرشکل [ یا کوڈ ورڈ ] کوتفصیلی الفاظ کی جگہ قرار دینا قدیم زمانہ سے رائج ہے، اگر چہ دورحاضر میں بیسلسلہ بہت زیادہ رائج ہے،اور بہت ہی بڑی بڑی عبارتوں یااداروں اورانجمنوں کے نام کااکیکلمہ میں خلاصہ وجاتا ہے۔

ہم اس نکتہ کا ذکر ضروری سیجھتے ہیں کہ''حروف مقطّعات'' کے سلسلہ میں بیر مختلف معنی آپس میں کسی طرح کا کوئی ٹکراؤ نہیں رکھتے ،اور ممکن ہے کہ بیر تمام تفسیریں قرآن کے مختلف معنی کی طرف اشارہ ہوں۔(1)

۴ میمکن ہے کہ بیتمام حروف یا کم از کم ان میں ایک خاص معنی اور مفہوم کا حامل ہو، بالکل ای طرح جیسے دوسرے الفاظ معنی و مفہوم رکھتے ہیں۔

اتفاق کی بات بہے کہ مورہ طلا اور مورہ لیس کی تغییر میں بہت می روایات اور مفسرین کی گفتیر میں بہت می روایات اور مفسرین کی گفتیر میں بہت میں روایات اور شعرائے شعر کھنگو میں ملتا ہے کہ 'فطہ '' کے معنی یارجل (لیعنی المحمود) کے ہیں، جیسا کہ بعض عرب شعرائے شعر استعمال ہوا ہے، جن میں ہے بعض میں انفظ طرا آیا ہے اور اے مرد کے مشابہ یا اس کے زود کیا مستعمال ہوا ہے، جن میں ہے بعض اشعار یا تو اسلام ہے ہیں یا آغاز اسلام کے۔ (۲)

یہاں تک کدایک صاحب نے ہم نے تقل کیا کہ مغربی ممالک میں اسلامی مسائل پر تحقیق کرنے والے دانشوروں نے اس مطلب کوتمام حروف مقطّعات کے بارے میں قبول کیا ہے اور اس بات کا اقرار کیا ہے کہ قرآن مجید کے سوروں کی ابتداء میں جوحروف مقطّعات بیان ہوئے ہیں وہ اپنا اندر خاص معنی لئے ہوئے ہیں جوگزشتہ زمانہ میں متروک رہے ہیں، اور صرف بعض ہم تک پنچ ای درنہ تو یہ بات بعید ہے کہ عرب کے مشرکین حروف مقطّعات کوئیں اور ان کے معنی کوئہ سمجھیں اور

<sup>(</sup>۱) تغیرنمونه،جلد۲ ،صفی ۷۸.

<sup>(</sup>٣) تغيير مجمع البيان ، سورة طرى بهلي آيت ك ذيل مين.

مقابلہ کے لئے نہ کھڑے ہوں، جبکہ کوئی بھی تاریخ سے بیان نہیں کرتی کہان کم د ماغ والے اور بہانہ باز لوگوں نے حروف مقطّعات کے سلسلہ میں کسی ردعمل کا اظہار کیا ہو۔

البتہ بے نظریہ عام طور پر قرآن مجید کے تمام حروف مقطّعات کے سلسلے میں قبول کیا جانا مشکل ہے، لیکن بعض حروف مقطّعات کے بارے میں قبول کیا جاسکتا ہے، کیونکہ اسلامی منالع ومصادر میں اس موضوع پر بحث کی گئی ہے۔

بیدمطلب بھی قابل توجہ ہے کہ حضرت امام صادق علیہ السلام سے منقول ایک حدیث میں بیان ہوا ہے کہ" طی تی تیمبرا کرم مٹر ہیں آئی کا ایک نام ہے، جس کے معنی "یسا طبالب الحق، الھادی الیہ" (اے حق کے طالب و رحق کی طرف ہوایت کرنے والے)

ال حدیث سے بینیج نظام ہے کہ لفظ "طاہ" دواختصاری حرف سے مرکب ہے ایک" طا"
جو" طالب الحق" کی طرف اشارہ ہے اور فور کے "ھا" جو" ہادی الیہ" کی طرف اشارہ ہے۔
اس سلسلہ میں آخری بات بیہ ہے کہ ایک بہت گزرنے کے بعد لفظ" طہ" ، لفظ" لیس" کی طرح آ ہتہ آ ہت بینی بیرا کرم مٹی فی آئی ہے کے لئے "اسم خاص" کی شکل اختیار کر گیا ہے، جیسا کہ آل
بیامبر مٹی فی آئی ہم کو اگیا، جیسا کہ دعائے ند بہ میں صورت امام زمانہ مجل اللہ تعالی فرجہ کو
"نابن طہ" کہا گیا ہے۔ (۱)

۵۔علامہ طباطبائی (علیہ الرحمہ) نے ایک دوسرااخمال دیا ہے جس کوحروف مقطّعات کی ایک دوسری تفییر شار کیا جاسکتا ہے، اگر چہموصوف نے اس کو ایک احتمال اور گمان کے عنوان سے بیان کیا ہے۔

ہم آپ كى سامنے موصوف كاخمال كاخلاصة پيش كررہے ہيں:

<sup>(</sup>۱) تغییرتموند، جلد ۱۳ اسفحه ۱۵۷.

جس وقت ہم حروف مقطعات ہے شروع ہونے والے سوروں پرغورو فکر کرتے ہیں تو دیکھتے
ہیں کہ مختلف سوروں میں بیان ہوئے حروف مقطعات سورہ میں بیان شدہ مطالب میں مشترک ہیں
مثال کے طور پر جوسورے ''حم'' ہے شروع ہوتے ہیں اس کے فور اُبعد جملہ ہو تنظیفی الکھتابِ مِن
اللہ ﴾ (سورہ ذمراً بت ا) یا ای مفہوم کا جملہ بیان ہوتا ہے اور جوسورے ''ال'' ہے شروع ہوتے ہیں ان
کے بعد ہوتے ہیں۔

اللہ کے ان حسن مین الکمتاب کی یا اس کے مان ترجیلے بیان ہوئے ہیں۔
اور جوسور مین الکمتاب کی یا اس کے مان جملے بیان ہوئے ہیں۔

اورجوسورے''الم''ے شروع ہوتے ہیں اس کے بعد ﴿ ذٰلک السکت ابُ لاریبَ فِیْه ﴾ یااس سے ملتے جلتے کلمات بیان ہوئے ہیں۔

اس سے بیاندازہ لگایا جا گئا ہے کہ حروف مقطّعات اور ان سوروں میں بیان ہوئے مطالب میں ایک خاص رابطہ ہے مثال کے طور پر سورہ اعراف جو "السماص" سے شروع ہوتا ہے اس کامضمون اور سورہ" الم " اور سورہ" ص" کامضمون تقریباً ایک بی ہے۔

البت ممکن ہے کہ بیر ابطہ بہت میں اور دقیق ہو، جس کولیک عام انسان سیجھنے سے قاصر ہو۔ اور اگر ان سوروں کی آیات کو ایک جگہ رکھ کر آپس میں مواز نہ کریں تو شاید ہمارے لئے ایک نیامطلب کشف ہوجائے۔(۱)(۲)

<sup>()</sup>تغییرالمیز ان،جلد ۱۸ بصفی ۵ و ۲. ()تغییرنمونه،جلد۲۰ بسفی ۳۳۷.

# ۳۳ \_قرآن مجید پیغمبرا کرم کے زمانہ میں مرتب ہو چکا تھایا بعد میں ترتیب دیا گیا؟

جیسا کہ ہم جانے ہیں ہتر آن مجید کے پہلے سورے کا نام'' فاتحۃ الکتاب' ہے،'' فاتحۃ الکتاب' بینی کتاب(قرآن) کی ابتدالور پنجیرا کرم ملٹی ٹیکٹی سے منقول بہت می روایات کے پیش نظر

ین تیجدنگاتا ہے کہ خود آنخضرت ملٹی آئی آئے کے زمانہ میں اس سورہ کوای نام سے پکاراجا تا تھا۔

سہیں ہے ایک در بچیاسلام کے مسائل میں ہے ایک اہم مسئلہ کی طرف واہونا ہے اور وہ ہیہ کہ ایک گروہ کے درمیان پیرشہور ہے کہ (پنجیبرا کرم مٹٹی آئیم کے زمانیہ میں قرآن پراکندہ تھا بعد میں

حضرت ابوبکر یا عمر یا عثمان کے زمانہ میں مرتب ہوا ہے ) قر آن مجید خود پیغیبرا کرم ملٹی کیلئے کے زمانہ

میں ای ترتیب موجود تھا جوآج مارے بہال موجود ہے، اور جس کا سرآغازیبی سورہ حمدتھا، ورند تو یہ پنج سراکرم ملٹی آلیا پر نازل ہونے والاسب سے پہلاسورہ نہیں تھا اور ندہی کوئی دوسری دلیل تھی

جس کی بناپرائے'' فاتحۃ الکتاب'' کے نام ہے یا دکیا جا تا۔ اس کے علاوہ اور بہت ہے شواہر اس حقیقت کی تا ئید کرتے ہیں کہ قر آن کریم ای موجودہ

صورت میں پیغیبرا کرم ماڑی آئے کے زمانہ میں جع ہو چکا تھا۔

«على بن ابرابيع، حضرت امام صادق عليه السلام في الريح بين كه حضرت رسول خداً

نے حضرت علی علیہ السلام سے فرمایا: قر آن کریم حریر کے کپڑوں ، کاغذ اوران جیسی دوسری چیزوں پر متفرق ہے لہذا اس کو ایک جگہ جمع کرلؤ' اس کے بعد مزید فرماتے ہیں کہ حضرت علی علیہ السلام اس نشست سے اٹھے اور قر آن کو ایک زر درنگ کے کپڑے پر جمع کیا اور اس پرمبر لگائی:

"وَانطلقَ عَليَّ (ع) فَجمعهُ فِي ثوبٍ أصفرٍ ثُمَّ خَتَم عليَّهِ"(١)

ایک دوسرا گواہ: ''خوارزی'' اہل سنت کے مشہور ومعروف مؤلف اپنی کتاب'' مناقب'' میں''علی بن ریاح'' نے نقل کرتے ہیں کہ قرآن مجید کو حضرت علی بن ابی طالب اور ابسے بن کعب نے پیغیبرا کرم ملی کی آئے کے ذبائی میں جمع کر دیا تھا۔

تیسرا گواہ:اہل سنت سے مشہور ومعروف مؤلف حاکم نیشا پوری اپنی کتاب ''متدرک'' میں زید بن ٹابت نے قبل کرتے ہیں:

زید کہتے ہیں: '' ہم اوگ قرآن کے مخلف صوں کو پیغیرا کرم ملٹی کی خدمت میں جمع کرتے تھے اور آنخضرت ملٹی کِیَمِ کِفر مان کے مطابق اس کی مناسب جگہ قرار دیتے تھے، کیکن پھر بھی یہ کھا ہوا قرآن متفرق تھا، حضرت رسول خدا ملٹی کی کیم نے حضرت میں علیہ السلام سے فر مایا کہ اس کو ایک جگہ جمع کردیں، اور جمیں اس کی حفاظت کے لئے تاکید کیا کرتے تھے''۔

عظیم الثان شیعه عالم دین سید مرتفظی کہتے ہیں:قر آن مجید پیغمبرا کرم میں اللہ کے زمانہ میں ای موجودہ صورت میں مرتب ہو چکا تھا''(۲)

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان، جلداول، صفحه ١٥.

<sup>(</sup>١) تاريخ القرآن، ابوعبدالله زنجاني صفحه٣٠.

<sup>(</sup>٣) منتخب كنز العمال،جلدا بسفية٥.

کہ پنجبراکرم طری آئی ہے زمانہ میں کن لوگوں نے قرآن جمع کیا تھا؟ تو انھوں نے :ابی بن کعب، معاذ، زید بن ثابت اور ابوزید کا نام لیا جو بھی انصار میں سے تھے(۱) اس کے علاوہ بھی بہت ک روایات ہیں جوائی مطلب کی طرف اشارہ کرتی ہیں کہ اگر ہم ان سب کو بیان کریں تو ایک طولانی بحث ہوجائے گی۔

بہرحال شیعہ اور تی کتب میں نقل ہونے والی روایات جن میں سورہ حمد کو'' فاتحۃ الکتاب'' کا نام دیا جانا ،اس موضوع کو ثابت کرنے کے لئے کافی ہے۔

سوال:

یہاں ایک موال ہے بیدا ہوتا ہے کہ کس طرح اس بات پریقین کیا جاسکتا ہے جبکہ بہت سے علما کے زور یک بیہ بات مشہور ہے کہ قرآن کریم کو پیغیبرا کرم طرح آیاتی ہے کی وفات کے بعد ترتیب دیا گیا ہے (حصرت علی کے ذریعہ یا دوسر سے لوگوں کے ذریعہ)

اس سوال کے جواب میں ہم یہ کہتے ہیں جھنرت علی علیہ السلام کا جمع کیا ہوا قر آن خالی قر آن نہیں تھا بلکہ قر آن مجید کے ساتھ ساتھ اس کی تفسیر اور شان نزول بھی تھی۔

البتہ کھا ہے قرائن و شواہر بھی پائے جاتے ہیں جن سے پہتے چاتا ہے کہ حضرت عثان نے قرائت کے اختلاف کو دور کرنے کے لئے ایک قرآن لکھا جس میں قرائت اور نقطوں کا اضافہ کیا (چونکہ اس وقت تک نقطوں کا رواج نہیں تھا) بعض لوگوں کا یہ کہنا کہ پینجم را کرم ملٹی تی آئے کے زمانہ میں کسی بھی صورت میں قرآن جمع نہیں کیا گیا تھا بلکہ بیافتخار خلیفہ دوم یا حضرت عثان کونصیب ہوا، تو یہ بات فضیلت سازی کا زیادہ پہلور کھتی ہے لہذا اصحاب کی فضیلت بڑھانے کے لئے نسبت دیتے ہیں اور روایت نقل کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) منج بخاري، جلد ٢ ، صغية ١٠.

بہرحال اس بات پر کس طرح یقین کیا جاسکتا ہے کہ پینجبرا کرم طرخ ایکٹی استے اہم کام پرکوئی توجہ نہ کہا قرآن کریم توجہ نہ کہا قرآن کریم توجہ نہ کہا قرآن کریم اسلام کے بنیادی قوا نین کی کتاب نہیں ہے؟! کیا قرآن کریم تعلیم وتربیت کی عظیم کتاب نہیں ہے؟! کیا قرآن کریم تعلیم وتربیت کی عظیم کتاب نہیں ہے؟! کیا قرآن کریم اعتقادات نیز اسلامی منصوبوں کی بنیادی کتاب نہیں ہے؟! کیا پینج برا کرم طرف آئی تی تراسلامی منصوبوں کی بنیادی کتاب نہیں ہے؟! کیا پینج برا کرم طرف آئی تی تراسلامی منصوبوں کی بنیادی کتاب نہیں ہے؟! کیا پینج برا کرم طرف آئی ترک ہے ہے جو خطرہ در پیش نہ تھا کہ اس کا پچھ حصد تا بود ہوجائے گایا مسلمانوں کے درمیان اختلاف ہوجائے گا؟!

اس کے علاوہ مظہور و معروف حدیث ' دختلین' جس کوشیعہ اور سی دونوں فریقوں نے نقل کیا ہے کہ پیغمبرا کرم ملٹی آیا ہے نے فر مایا: ' میں تمہارے درمیان دوگر انفذر چیزیں چھوڑے جارہا ہوں: ایک کتاب خدا [ قرآن ] اور دوسرے میری عتر ہے [اہل بیت ً]…' اس حدیث ہے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن کریم ایک کتاب کی شکل میں موجود تھا۔

اوراگرہم ویکھتے ہیں کہ بعض روایات میں بیان ہوا ہے کہ خوداً تخضرت ملٹی ایک ہے کہ زیر نگرانی بعض اصحاب نے قرآن جمع کیا ، اوروہ تعداد کے لحاظ سے مختلف ہیں تواس سے کوئی مشکل پیدائہیں ہوتی ، کیونکہ ممکن ہے کہ ہرروایت ان میں سے کی ایک کی نشاندہی کرتی ہو۔ (1)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه، جلداول ،صغید۸.

#### ۳۵\_قرآن مجید کی آیات میں محکم اور متشابہ سے کیا مراد ہے؟

جيئات مُحكَمَات هُنْ أَمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَات ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْوَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنْ أَمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَات ﴾ (١)

"اس نے آپ پروہ آناب نازل کی ہے جس میں سے پھھ آپین محکم ہیں جواصل کتاب میں اور پھھ منشابہ ہیں''۔

يهال يرييهوال بيدا بوتا بكر محكم وري متثاب على مراوع؟

لفظ دو محکم کی اصل ' احکام ' ہے ای وجہ سے شکم اور پائیدار موضوعات کو دمحکم ' کہاجا تا ہے ، کیونکہ وہ خود سے نابودی کے اسباب کو دور کرتے ہیں ، اور ای طرح و اضح و روثن گفتگوجس میں احتمال خلاف ند پایا جا تا ہواس کو ' محکم'' کہاجا تا ہے ، اس بنا پر ' محکمات ' سے وہ آ یہیں مراد ہیں جن کا مفہوم اور معنی اس قدرواضح اورروثن ہو کہ جس کے معنی میں بحث و گفتگو کی کوئی گنجائش ند ہو، مثال کے طور پر درج ذیل آیات:

﴿ قُلْ هُوَ اللهُ احدُ ﴾ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَىءٌ ﴾ ﴿ اللهُ خَالِقُ كُلَّ شَىءٍ ﴾ ﴿ لِللَّهَ كَرِ مِفْلُ حَظَّ الأَنْفَيَينِ ﴾

اوراس کی طرح دوسری ہزاروں آیات جوعقا کد،احکام، وعظ وقعیحت اور تاریخ کے بارے

<sup>(</sup>١) سوره آل عمران ، آيت ك.

میں موجود ہیں بیسب آیات' محکمات' ہیں ،ان محکم آیات کو قرآن کریم میں 'ام الکتاب' کانام دیا گیاہے، بین بہی آیات اصل ،اور مرجع و مفسر ہیں اور یہی آیات دیگر آیات کی وضاحت کرتی ہیں۔
لفظ' متثابہ' کے لغوی معنی بیر ہیں کہ اس کے مختلف حصا یک دوسرے کے شہیداور مانٹر ہوں ،
اس وجہ سے ایسے جملے جن کے معنی بیچیدہ ہوں اور جن کے بارے ہیں مختلف اختالات وئے جاسکتے ہوں ان کو' متثابہ' کہا جاتا ہے ،اور قرآن کریم میں بھی بہی معنی مراد ہیں ، یعنی ایسی آیات جن کے معنی ابتدائی نظر ہیں بیچیدہ ہیں شروع میں کئی اختالات دے جاتے ہیں اگر چہ آیات' محکمات' پر قوجہ کرنے سے اس کے معنی واقعے اور روش ہوجاتے ہیں۔

اگرچہ (محکم) اور الشائل کے سلسلہ میں مفسرین نے بہت سے احمالات دئے ہیں لیکن ہمارا چیش کردہ مذکورہ نظریدان الفاظ کے اصلی معنی کے لحاظ سے بھی کھمل طور پرہم آ ہنگ ہے اور شان بزول سے بھی ، آ یت کی تفییر کے سلسلہ میں بیال ہوئے والی روایات سے بھی ، اور گل بحث آ یت سے بھی ، کورکلہ مذکورہ آ یت کے ذیل میں ہم پڑھتے ہیں کہ بعض حوز غرض لوگ "متشابہ" آیات کو اپنی دلیل قرار دیتے تھے ، یہ بات واضح ہے کہ دہ لوگ آیات سے ناجائز فائدہ اٹھانا چاہتے تھے کہ متشابہ آیات ہے کہ مرسم کی نظر میں متعدد معنی کے جانے کی صلاحیت رکھتی ہیں جس سے بید بات واضح ہوجاتی ہے کہ مشابہ آیات کے ہیں۔

"نتشابہ" وہ آیات ہیں جو خداوند عالم کے صفات اور معاد کی کیفیت کے بارے ہیں ہیں ہم یہاں پر چند آیات کونمونہ کے طور پر بیان کرتے ہیں: ﴿ يَدُ اللّٰهِ فُوقَ اَيْدِيْهِم ﴾ (خدا کا ہاتھان کے ہاں پر چند آیات کونمونہ کے طور پر بیان کرتے ہیں: ﴿ يَدُ اللّٰهِ فُوقَ اَيْدِيْهِم ﴾ (خدا کا ہاتھان کے ہات ہوں کے اوپ ہے ) جو خداوند عالم کی قدرت کے بارے ہیں ہے، ای طرح علم کے بارے ہیں ولیل ہے، ای طرح خوا نسخ الله والا اور عالم ہے ) ہی آیت خداوند عالم کے علم کے بارے ہیں ولیل ہے، ای طرح ﴿ وَنَصْعُ الْمُواذِينَ القِسْطِ لِيُومِ الْقَيَامَةِ ﴾ (ہم روزِ قیامت عدالت کی ترازوقائم کریں گے) ہے آیت اعمال کے حاب کے بارے ہیں ہے۔ یہ بات ظاہر ہے کہ نہ خداوند عالم کے ہاتھ ہیں اور نہ ہے آیت اعمال کے حاب کے بارے ہیں ہورنہ

جی وہ آ کھ اور کان رکھتا ہے، اور نہ ہی اعمال کے حساب و کتاب کے لئے ہمار سے جیسی تر از ور کھتا ہے بلکہ بیسب خداوند عالم کی قدرت اور اس کے علم کی طرف اشارہ ہیں۔

یہاں اس تکت کی یاد دہانی کرانا ضروری ہے کہ قرآن مجید میں محکم اور متشابہ دوسرے معنی میں بھی آئے ہیں جیسا کہ سورہ ہود کے شروع میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ کتاب احکمت آیاته ﴾ اس آیت میں تمام قرآنی آیات کو دم محکم "قرار دیا ہے، جس کا مطلب سے ہے کہ قرآن کریم کی آیات آپ میں ایک دوسرے سے تعلق رکھتی ہیں ، اور سورہ زمر میں آیت نمبر ۲۳ میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ کت اِبا معنی حقیقت ، کے اس آیت میں قرآن کی تمام آیات کو متشابہ قرار دیا گیا ہے کیونکہ یہاں متشابہ کے اس آیت ہونے کے لئاظ سے تمام آیات ایک دوسرے جیسی ہیں۔

متشابہ کے معنی حقیقت ، کے الی ورست ہونے کے لئاظ سے تمام آیات ایک دوسرے جیسی ہیں۔

لبزامحکم اور منظابہ کے حوالہ ہے ہمارے بیان کئے ہوئے مطالب کے پیش نظر معلوم ہوجاتا

ہالیہ حقیقت پبنداور حق تلاش کر لیا گیا گیا انسان کے لئے خداوند عالم کے کلام کو بیضنے کا بہی ایک

راستہ ہے کہ تمام آیات کو پیش نظر رکھے اور ان کے حقیقت تک پہنے جائے ، چنانچہ اگر بعض آیات میں

ابتدائی لحاظ ہے کوئی ابہام اور پیچیدگی دیکھے تو وومری آئیات کے ذریعہ اس ابہام اور پیچیدگی کو دور

کر کے اصل تک پہنچ جائے ، در حقیقت ''آیات حکمات' آیک شاہراہ کی طرح میں اور ''آیات

متابہات' فری راستوں کی طرح میں ، کیونکہ میہ بات واضح ہے کہ اگر انسان فری راستوں میں بھٹک

جائے تو کوشش کرتا ہے کہ اصلی راستہ بر بہنچ جائے ، اور وہاں پہنچ کرھیج راستہ کو میں کرلے۔

چنانچہ آیات محکمات کو''ام الکتاب' کہا جانا بھی اس حقیقت کی تا کید کرتا ہے، کیونکہ عربی میں لفظ''ام'' کے معنی''اصل اور بنیاؤ' کے ہیں، اور اگر مال کو''ام'' کہا جاتا ہے تو اس وجہ سے کہ بچوں کی اصل اور اپنی اولا دکی مختلف مشکلات اور حوادث میں پناہ گاہ ہوتی ہے، اس طرح آیات محکمات دوسری آیات کی اصل اور مال شار ہوتی ہیں۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تغییرنموند، جلدا صفحهٔ ۳۲.

# ٢٧- كيول بعض قرآني آيات متشابه بين؟

لیکن اب سوال میں پیدا ہوتا ہے کہ قرآن مجید میں متشابہ آیات کی وجہ کیا ہے؟ جبکہ قرآن مجید فور، روشنی، کلام حق اور واضح ہے بیزلوگوں کی ہدایت کے لئے نازل ہوا ہے تو پھر قرآن مجید میں اس طرح کی متشابہ آیات کیوں ہے کہ بعض اوقات شریبندوں کونا جائز فائدہ اٹھانے کا موقع مل جاتا ہے جب

ید موضوع در حقیقت بہت اہم ہے جس پر بھر پور توجہ کرنے کی ضرورت ہے، کلی طور پر درج ذیل چیزیں قرآن میں متشابہ آیات کاراز اور وجہ ہو علق ہیں:

ا۔انسان جوالفاظ اور جملے استعال کرتا ہو وصرف روز مر و کی صرورت کے تحت ہوتے ہیں ،ای وجہ سے جب ہم انسان کی مادی حدود سے باہر نگلتے ہیں مثلاً خداوندها م جو ہر لحاظ سے نامحدود ہے،اگراس کے بارے ہیں گفتگو کرتے ہیں تو ہم واضح طور پرد یکھتے ہیں کہ ہمارے الفاظ ان معانی کے لئے کما حقد پورے نہیں اترتے،لین مجبوراً ان کو استعال کرتے ہیں، کہ الفاظ کی یہی معانی کے لئے کما حقد پورے نہیں اترتے،لیکن مجبوراً ان کو استعال کرتے ہیں، کہ الفاظ کی یہی نارسائی قرآن مجبد کی بہت کی مشابر آیات کا سرچشمہ ہیں، ﴿ يَدُ اللهِ فَو ق أيديهم ﴾ (سورہ فقرن) یا ﴿ اللهِ حمان عَلَى الْعُوشِ استوی ﴾ (سورہ طرح) یا ﴿ اللهِ حمان عَلَى الْعُوشِ استوی ﴾ (سورہ طرح) یا ﴿ اللهِ کربّها نَاظِرَةٍ ﴾ (سورہ قیامت ۱۳۳۷) یہ آیات کا مات کا سے کھات کی ای طرح ہیں کرآیات کا مات کی ای طرح ہیں کرآیات کا کھات پر دجوع کرنے سے ان الفاظ اور آیات مشابہات کے معنی بخو کی واضح اورروشن ہوجاتے ہیں۔

۲۔ بہت سے حقائق دوسرے عالم یا ماورائے طبیعت سے متعلق ہوتے ہیں جن کوہم بجھنے سے قاصر ہیں، چونکہ ہم زمان ومکان میں مقید ہیں للہٰذاان کی گہرائی کو بجھنے سے قاصر ہیں،اور ہمارے افکار کی نارسائی اوران معانی کا بلند و بالا ہوناان آیات کے نشابہ کا باعث ہے جیسا کہ قیامت وغیرہ سے متعلق بعض آیات موجود ہیں۔

یہ بالکل ای طرح ہے کہ اگر کوئی شخص شکم مادر میں موجود بچہ کواس دنیا کے مسائل کی تفصیل بتانا جاہے ، تو بہت ہی اختصار اور مجمل طریقہ سے بیان کرنے ہوں گے کیونکہ اس میں صلاحیت اور

استعدا ذہیں ہے ۔ ۳ یقر آن مجین متشابر آیات کا ایک رازیہ ہوسکتا ہے کہ اس طرح کا کلام اس لئے پیش

کیا گیا تا کہ لوگوں کی فکر ونظر میں اضافہ ہو ، اور بیر دقیق علمی اور پیچیدہ مسائل کی طرح ہیں تا کہ دانشوروں کےسامنے بیان کئے جا کیل اوران کے افکار پختہ ہوں اور مسائل کی مزیر تحقیق کریں۔

م قرآن کریم میں منشابہ آیات کے سلسلہ میں ایک دوسرا نکتہ رہے کہ جس کی تائیداہل بیت علیم السلام کی احادیث ہے بھی ہوتی ہے:قرآن مجیدیش اس طرح کی آیات کا موجود ہونا انبیاء

۔ اور ائر علیم السلام کی ضرورت کو واضح کرتا ہے تا کدعوام الناس مشکل مسائل سیھنے کے لئے ان

حضرات کے پاس آئیں، اور ان کی رہبری و قیادت کورسی طور پر پیچانیں، اور ان کے تعلیم دیے ہوئے دوسرے احکام اور ان کی رہنمائی پر بھی عمل کریں، اور پیر بالکل اس طرح ہے کہ تعلیمی کتابوں

میں بعض مسائل کی وضاحت استاد کے اوپر چھوڑ دی جاتی ہے تا کہ شاگر داستاد سے تعلق ختم نہ کرے

اوراس ضرورت کے تحت دوسری چیزوں میں استاد کے افکارے الہام حاصل کرے ،خلاصہ بیاکہ قرآن کے سلسلہ میں پنجیبرا کرم مٹھیلی آئے کی مشہور وصیت کے مصداق پڑمل کریں کہ آنخضرت مٹھیلی کی مشہور وصیت کے مصداق پڑمل کریں کہ آنخضرت مٹھیلی کی م

نے فرمایا:

"إنِّي تُـارِكٌ فِيكُمُ التَّقلين كتابَ اللهِ وَ أهلَ بَيتي وَ إنَّهما لن يَفترقا حتَّى

يَوِدًا عَلَى الْحَوضِ".

'' یقیناً بی تنهارے درمیان دوگرانفذر چیزیں چھوڑے جارہا ہوں: ایک کتاب خدا اور دومرے میرے اہل بیت، اور [ دیکھو! ] بیدوٹوں ایک دومرے سے جدائیس ہوں گے یہاں تک کہ حوض کوژیم میرے پاس بیٹی جائیں''(۱)(۲)

oir abbaso) yahoo conn

(۱)متدرک حاکم،جلد۳،صفی ۱۲۸. ۲) تغییرنمونه، جلد۲،سفی۳۲۲

#### ے ایک کیا بھم اللہ تمام سوروں کا جزہے؟

اس مخلیس شیعہ علااور دانشوروں کے درمیان کوئی اختلاف نہیں ہے کہ ''بہم اللہ''سورہ حمداور بقیہ دوسرے سوزوں کا جزہے،اور قرآن مجید کے تمام سوروں کے شروع بیں''بہم اللہ'' کا ذکر ہونا خوداس بات پڑتکم دلیل ہے میمونکہ ہم جانتے ہیں کہ قرآن مجید میں کوئی چیز اضافہ نہیں ہوئی ہے، اور چینہ براکرم ماٹی فیلی ہے کہ زمانہ ہے آئی تھی ہم سورہ کے شروع میں بہم اللہ کا ذکر ہوتا رہا ہے۔ اور پینیم براکرم ماٹی فیلی سندے علامیں سے مشہور و معروف مؤلف صاحب تقییر المنار نے اس سلسلہ میں مختلف علا کے اقوال نقل کئے ہیں:

علما کے درمیان یہ بحث ہے کہ کیا ہر سورے کے شروع میں بہم الشسورہ کا جڑ ہے یا نہیں؟

ملہ کے قدیم علما (فقہا اور قاریان قرآن) منجملہ ابن کیر اور اہل کوفہ ہے عاصم اور کسائی قاریان قرآن، اور اہل مدینہ میں بعض صحابہ اور تابعین اور اس طرح امام شافعی اپنی کتاب جدید میں اور ان کے پیروکار، نیز توری اور احمہ [بن عنبل] اپنے دوقول میں سے ایک قول میں ؛ اس نظریہ کے قائل ہیں کہ بہم اللہ تمام سوروں کا جز ہے، اس طرح شیعہ علما اور (ان کے قول کے مطابق) اصحاب میں اور این میں سے معید بن جمیر، عطاء، زہری اور این البارک نے بھی ای عقیدہ کو قبول کیا ہے۔

اور این البارک نے بھی اس عقیدہ کو قبول کیا ہے۔

اس کے بعد مزید بیان کرتے ہیں کہ ان کی سب سے اہم دلیل صحابہ اور ان کے بعد آئے والے حکمر ان کا اتفاق اور اجماع ہے کہ ان سب لوگوں نے سورہ تو بہ کے علاوہ تمام سوروں کے شروع میں ''بہم اللہ'' کوذکر کیا ہے، جبکہ یہ بھی حضرات اس بات پر تاکید کرتے تھے کہ جو چیز قرآن مجید کا جز نہیں ہے اس سے قرآن کو تحفوظ رکھو، اور اسی وجہ سے ''آبین'' کو سورہ تمد کے آخر میں ذکر نہیں کیا ہے۔
اس کے بعد [امام] مالک اور الوحنیفہ کے پیرو نیز دوسر سے لوگوں سے قال کیا ہے کہ وہ لوگ 
''بہم اللہ'' کو ایک مستقل آیت مانے تھے جو ہر سور سے کے شروع میں سوروں کے درمیان فاصلہ کرنے کے لئے نازل ہوئی ہے۔

اوراحمہ [بن طنبل] (آئل سنت کے مشہور ومعروف فقیہ) اور بعض کوئی قاریوں سے نقل کرتے ہیں کہ وہ لوگ''بہم اللہ'' کو صرف ہورہ حمد کا جزیائے تھے نہ کہ دوسر سے سوروں کا،(۱) [قارئین کرام!] نہ کورہ اقوال سے میں تھے تکاتا ہے کہ اٹل سنت کے علما کی اکثریت بھی ای

نظریدی قائل ہے کہ بہم اللہ سورہ کا جز ہے، ہم یہاں شیعی دونوں فریقوں کی کتابوں میں منقول روایات کو بیان کرتے ہیں (اوراس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ ان تمام کا یہاں ذکر کرنا ہماری بحث سے خارج ہے، اور کمل طور پرایک فقہی بحث ہے)

ا۔ ''معاویہ بن عمار' جوامام صادق علیہ السلام کے چاہنے والوں میں کے جیں ، کہتے ہیں کہ میں نے اور میں کے جیں ، کہتے ہیں کہ میں نے امام علیہ السلام سے سوال کیا کہ جب میں نماز پڑھنے کے لئے تیار ہوجاؤں تو کیا سورہ جمہ کے شروع میں بسم اللہ پڑھوں؟ تو امام علیہ السلام نے فرمایا: ہاں، میں نے پھرسوال کیا کہ جس وقت سورہ جمرتمام ہوجائے اور اس کے بعد دوسرا سورہ پڑھنا جا ہوں تو کیا بسم اللہ کا پڑھنا ضروری ہے؟ تو آپ نے فرمایا: ہاں۔ (۲)

<sup>(1)</sup> تغییر المنار، جلد اصفحه ۳۰۰. (۲) اصول کافی ، ، جلد ۳۳ ، صفحه ۳۱۳.

۲ \_ بن عالم دین دار قطنی سیج سند کے ساتھ حضرت علی علیدالسلام سے قال کرتے ہیں کہ ایک شخص نے آپ سے سوال کیا کہ ' السبع الثانی'' سے مراد کیا ہے؟ تو امام علیدالسلام نے فرمایا: اس سے مراد سورہ حمد ہے، تو اس نے سوال کیا کہ سورہ حمد ہیں تو چھآ بیتیں ہیں؟ تو امام علیدالسلام نے فرمایا: بسم اللہ الرحمٰن الرحیم بھی اس کی ایک آیت ہے۔ (۱)

سراالسنت كمشهورومعروف عالم بيهقى مسيح سندك ساتها ابن جيراورا بن عباس سه الله اسطرح نقل كرتے بين: "استوق الشينطان مِنَ النّاسِ، أعظم آية من القرآن بسم الله السرّخسمن الكرج في "(۲) شيطان صفت لوگول في آن كريم كى سب سے بردى آيت يعنى "بسم الله السرّخمن الكر حيم "كوورك كرايا ب" (اس بات كی طرف اشاره به كه سورول كريم عمر سمى اينهم ريد هذا كا

شروع میں بسم اللہ نہیں پڑھتے )

اس کے علاوہ بمیشہ مسلمانوں کی بیرت رہی ہے کہ ہر سورے کو شروع کرنے سے پہلے بسم اللہ پڑھتے ہیں اور تو اتر کے ساتھ یہ بات گا ہو ہے کہ پیغیرا کرم ملٹی آئیا بھی ہر سورے کے شروع میں بسم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھا کرتے تھے، اس صورت میں کہیے ممکن ہے کہ جو چیز قرآن کا حصہ نہ ہو خود پیغیرا کرم ملٹی آئیا ہم اور آپ کی امت اے قرآن کے ساتھ بمیشر پڑھا کریں؟!۔

لیکن جیسا کہ بعض لوگوں کاخیال ہے کہ بہم اللہ ایک مستقل آیت ہے اور قرآن کا جزہم گر سودوں کا جزنہیں ہے، پینظریہ بھی بہت ضعیف ہے، کیونکہ بہم اللہ کے معنی کچھاس طرح کے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ کام کی ابتدا اور آغاز کے لئے ہے، نہ یہ کہ ایک مستقل اور الگ معنی ، در حقیقت اس طرح کا شدید تعصب کہ اپنی بات پر اڑے رہیں اور کہیں کہ بہم اللہ ایک مستقل آیت اس طرح کا شدید تعصب کہ اپنی بات پر اڑے رہیں اور کہیں کہ بہم اللہ ایک مستقل آیت

<sup>(</sup>١)الاتقان، جلداول، صفحه ١٣٠١.

<sup>(</sup>٢) بيهتي مجلد ٢ بصفحه ٥٠.

ہے،جس کا ماقبل مبالغہ ہے کوئی ربط نہیں ہے، لیکن بسم اللہ کے معنی بلند آ واز میں بیاعلان کرتے ہیں کہ بعد میں شروع ہونے والی بحث کاسر آغاز ہے۔

صرف مخالفین کا ایک اعتراض قابل توجہ ہے اور وہ بیہ ہے کہ قر آن مجید کے سوروں میں (سورہ حمد کے علاوہ) بسم اللہ کوایک آیت شار نہیں کیا جاتا بلکہ اس کے بعد والی آیت کو پہلی آیت شار کیا جاتا ہے۔

اس اعتراض کا جواب ' فخر الدین رازی' نے اپنی تفیر کبیر میں واضح کردیا کہ کوئی ممانعت نہیں ہے کہ بسم اللہ صرف مورہ حمد میں ایک آیت شاری جائے اور قرآن کے دوسرے سوروں میں پہلی آیت کا ایک حصر شار کیا جائے ، (اس لحاظ ہے مثلاً سورہ کوٹر میں ﴿ بسم الله الرّ خمانِ الرّ جنبم إلّا اعطید کَ الکو فَر ﴾ ایک آیت شاری ہے۔

بہرحال بیمسئلدا تنا واضح اور روش ہے کہ تاریخ نے لکھا ہے کہ معاویہ نے اپنی حکومت کے زمانہ میں ایک روز نماز جماعت میں بسم اللہ نہیں پڑھی ، تو نماز کے فور اُبعد مہاجرین اور انصار نے ال کر فریاد بلند کی ہوری کی ہے یا بھول گیا ہے؟ )(۱)(۲)

<sup>(</sup>۱) بیبتی نے جز مدوم کے صفحہ ۴۷ پر اور حاکم نے بھی متدرک میں جزءاول کے صفحہ ۲۳۳ پراس حدیث کونقل کیا ہے اور اس حدیث کوسی جانا ہے۔

<sup>(</sup>۲) تغيير نمونه، جلداول ، صفحه ۱۷.







## ۴۸۔امامت سے مراد کیا ہے؟ اور امامت اصول دین میں ہے یا فروع دین میں؟

امامت کی تعریف کے سلست کی بہت زیادہ اختلاف پایا جاتا ہے، اور اختلاف ہوتا بھی چاہے چاہے کے ونکہ شیعہ نظر بیر (جو کہ کمتب اٹل بیت علیم السلام کے پیروکار ہیں) کے مطابق امامت اصول دین میں سے ہے، جبکہ اٹل سنت کے یہاں امامت کوفروج وین اور عملی احکام میں شار کیا جاتا ہے۔ اس وجہ سے فریقین امامت کوایک نگاہ سے نہیں دیکھتے لیندایس کی تعریف الگ الگ کرتے

U

ای وجہ ہے ہم دیکھتے ہیں کرایک نی عالم دین ،امامت کی تعریف اس کرتے ہیں:
"ألاِ مَامَةُ رياسةٌ عَامةٌ فِي أمورِ الدِّينِ وَالدُّنيا، خلافةٌ عَنِ النَّبِي"(١)
"" فَيْ عَبِراكُرم مُ الْمُ اللَّمَ عَلَى عَالَمُ عَلَى كَعُوال سے دين ووٹيا كے امور مِل عام سريري كانام
"امامت" ہے۔

اس تعریف کے لحاظ ہے امامت ، حکومت کی حد تک ایک ظاہری ذمہ داری ہے ، کیکن دین

(١)شرح تجريدتو شجى ،صفحة ٢٧٨.

اوراسلامی حکومت کی شکل میں پیغیبرا کرم ملی گیائیلم کی جانشینی کاعنوان (آ تخضرت کی جانشینی بیقینی حکومتی امور میں) رکھتی ہے، اور یہ بات ظاہر ہے کہ ایسے امام کولوگوں کی طرف سے منتخب کیا جاسکتا ہے۔

لیکن بعض حضرات نے امامت کی تعریف اس طرح کی ہے: ''امامت بیعنی پیغیبرا کرم ا کی طرف سے دین احکام وقوانین نافذ کرنے اور دین کی محافظت کرنے میں جانشین ہونا، اس طرح کے ختمام امت براس کی اطاعت واجب ہو'۔(۱)

چنانچے بہتریف بھی پہلی تعریف ہے الگنہیں ہے بلکہ مفہوم ومعنی کے لحاظ ہے تقریباً ایک

ای ہے۔

ابن خلدون في بهي اپن تاريخ [ابن خلدون] كے مشہور ومعروف مقدمہ ميں امامت كى

تعریف ای طرح کی ہے۔(۲)

شخ مفید (رحمة الله علیه) کتاب اوائل المقالات "میں عصمت کی بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''وہ ائمہ جودینی احکام کے نافذ کرنے ، حدود اللی کو قائم کرنے ، شریعت کی حفاظت کرنے اورلوگوں کی تربیت کرنے میں پنجبرا کرم شائیلیا کے جانشین ہیں ، ان کو (ہرگناہ اورخطاہے) معصوم ہونا چاہئے ، جس طرح انبیاعلیہم السلام معصوم ہوتے ہیں (س)

چنانچہ اس تعریف کے لحاظ ہے امامت، حکومت وریاست سے بالاتر ہے بلکہ انبیاء میہم السلام کی طرح تمام ذمہ داریاں امام کی بھی ہوتی ہیں سوائے وجی کے، اسی وجہ سے جس طرح نبی کا معصوم ہونا ضروری ہوتا ہے اسی طرح امام کا بھی معصوم ہونا ضروری ہے۔ اسی وجہ سے شرح احقاق الحق ہیں شیعہ نقط نظر سے امامت کی تعریف یوں کی گئی ہے:

<sup>(</sup>۱) شرح قدیم تجرید بش الدین اصفهانی اشعری ( توشیح المراقطیق برشرح تجرید عقائد ، تالیف سید باشم سیخی تبیرانی سخه ۱۲ کی نقل کے مطابق ) (۲) مقد مداین خلدون بصفحه ۱۹۱

<sup>(</sup>٣)اوائل المقالات ، صفحة المطبع مكتبة الداوري.

"هِيَ مَنصَبٌ إللهي حَائزٌ لِجَميعِ الشؤونِ الكويمةِ وَالفَضَائلِ إلا النَّبوة و مايلازم تلك المرتبة السّامية"(1)

''امامت ایک البی منصب اور خدا کی طرف سے ایک ذمہ داری کا نام ہے جونبوت اور اس مے متعلق دوسرے امور کے علاوہ تمام بلندامور اور فضائل کوشائل ہے''۔

چنانچاس تعریف کے مطابق''امام' خداوند عالم کی طرف سے پیٹیبرا کرم ملٹی کی آئے کے ذریعہ معین ہوتا ہے اور (مقام نبوت کے علاوہ) پیٹیبرا کرم ملٹی کی آئے کے تمام امتیازات وخصوصیات رکھتا ہے، اوراس کا کام دینی حکومت کی ریاست میں مخصر نہیں ہے،اسی دلیل کی بنا پر امامت اصول دین میں شار ہوتی ہے نہ کہ فروع دین اور عملی فرائض میں۔

#### امامت اصول دین میں ہے ہے یا فروع دین میں ہے؟

ندگورہ بحث ہے اس سوال کا جواب واضح ہوجا تا ہے، کیونکہ امامت کے سلسلہ میں نظریات مختلف ہیں ہمتعصب نی عالم''فضل بن روز بہان'''' می ایچی ''(جس کا جواب''احقاق الحق'' ہے) اس طرح کہتا ہے: اشاعرہ کے نزدیک امامت اصول دین میں سے بیس ہے بلکہ فروع دین میں سے ہا۔ ہے اوراس کا تعلق مسلمانوں کے افعال اوراعمال سے ہے۔(۲)

اس لحاظ ہے اہل سنت کے دوسر نے فرقوں میں بھی کوئی فرق نہیں ہے کیونکہ ان سب کے پیال امامت عملی فرائض میں شار ہوتی ہے، اور بیلوگوں کی ذمہ داری ہوتی ہے کہ امام یا خلیفہ کا امتخاب کرلیس ،صرف کمتب اٹل بیت علیہم السلام کے مانے والے اور اہل سنت کے بہت کم افراد جیسے قاضی بیضاوی ، اور ان کا اتباع کرنے والے ، امامت کو اصول میں شاد کرتے ہیں۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) اهاق المحق، مجلد المسفو و ۲۰ ( حاشي نمبراي) (۲) اهماق المحق ، جلد ۲ م مفي ۲۹ م د لاکل العدق ، جلد ۲ م مفي ۳ (۳) د لاکل العدق ، جلد ۲ م منو ۸ .

ان کی دلیل بھی واضح اور روثن ہے، کیونکہ ان کے نزدیک امامت ایک الجی منصب ہے،
یعنی امام خدا کی طرف ہے منصوب ہوتا ہے، جس کی ایک شرط معصوم ہونا ہے اور خدا کے علاوہ کوئی اس

[کے معصوم ہونے ] کوئیس جانتا، اور ائم علیجم السلام پر ایمان رکھنا اسی طرح ضرور کی ہے جس طرح
پنجیبرا کرم مٹنی آئی پر ایمان رکھنا ضرور ک ہے کیونکہ امامت، نبوت کی طرح شریعت کا اصلی ستون ہے،
لیکن اس کے میم مین نہیں ہیں کہ شیعہ، امامت کے سلسلہ میں اپنے مخالفوں کو کا فرشار کرتے ہوں، بلکہ
شیعہ تمام اسلامی فرقوں کو مسلمان شار کرتے ہیں، اور انھیں اسلامی برا در سجھتے ہیں، اگر چہ امامت کے
سلسلے میں ان کے ہم عقیدہ نہیں ہیں، اس وجہ ہے بھی پنجگا نہ اصول دین کو دو حصوں میں تقسیم کرتے
ہیں: پہلے تین اصول لیمنی خیار بیاں کو امرائی اور قیامت کواصول دین شار کرتے ہیں اور انکہ علیم
السلام کی امامت اور عدل اللی کو اصول مذہب شار کرتے ہیں۔

ہم اپنی اس گفتگو کو حضرت امام میں بن موی الرضاعلی السلام کی حدیث پرختم کرتے ہیں جو امامت کے مسئلہ میں ہمارے لئے الہام بخش ہے، 'امامت یعنی زمام وین ، نظام سلمین ، ونیا کی صلاح اور مومنین کی عزت ہے، امامت ، اسلام کی بنیا داور بلند شاخیس ہیں ، امام کے ذریعی نماز روزہ ، عج ، ذکو ۃ اور جہاد کامل ہوتے ہیں ، بیت المال میں اضافہ ہوتا ہے اور ضرور تمندوں کے لئے خرچ کیا جاتا ہے، احکام اور حدود الہی نافذ ہوتے ہیں امام ہی کے ذریعی اسلامی ملک کے سرحدی علاقوں کی جفاظت ہوتی ہے۔

امام، حلال خدا کوحلال اورحرام خدا کوحرام شار کرتا ہے (اوران کونا فذ کرتا ہے) حدوداللی کو قائم کرتا ہے، دین خدا کا دفاع کرتا ہے، اور اپنے علم ودانش اور وعظ وقسیحت کے ذریعیہ لوگوں کوراہ خدا کی دعوت دیتا ہے۔ (۱)(۲)

<sup>(</sup>۲) تغییر پیام قرآن ،جلده ،صفی ۱۸.

<sup>(</sup>۱)اصول کافی مجلداول مصفحه ۲۰۰۰.

### ۴۹۔امامت کی بحث کب سے شروع ہوئی؟

واضح رہے کہ بینجہ اکرم ملٹ ایک کے فررابعد ہی آپ کی خلافت کے سلسلہ میں گفتگو شروع ہوگئی تھی ، چنا نچہ ایک گردہ کا کہنا تھا گہ تخضرت ملٹ کی آئی نے اپنے بعد کے لئے کسی کوخلیفہ یا جانشین نہیں بنایا ہے ، بلکہ اس چیز کوامت پر چھوڑ دیا ہے لبندا امت خودا پے لئے کسی رہبراور خلیفہ کا انتخاب کرے گی ، جو اسلامی حکومت کی باگ ڈورا پے ہاتھوں میں لے اور لوگوں کی نمائندگی میں ان پر حکومت کرے ، بین وفات رسول کے بعد نمائندگی کی صورت پیدا ہی نہیں ہوئی بلکہ چندا صحاب نے محکومت کرے ، بیلے مرحلہ میں فلافت انتھائی ہوئی ، اور تیمرے مرحلہ میں بیٹھ کر پہلے مرحلہ میں خلافت انتھائی ہوئی ، اور تیمرے مرحلہ میں انتخاب کا مسلہ چھلوگوں پر مشتمل ایک کیمٹی کے بیر دکیا گیا تا کہ وہ آئندہ خلافت کے مسلہ کوحل کریں۔

چنانچاس طرز فکرر کھنے والوں کو''اہل سنت'' کہا جا تا ہے۔

لیکن اس کے مقابل دوسرے گروہ کا کہنا تھا کہ پینجبر ملٹی آیلے کے جانشین کوخدا کی طرف سے معین ہونا چاہئے ، اور وہ خود پینجبر اکرم ملٹی آیلے کی طرح ہر خطا اور گناہ سے معصوم اور غیر معمولی علم کا مالک ہونا چاہئے ، تا کہ مادی اور معنوی رہبری کی ذمہ داری کو نبھا سکے ، اسلامی اصول کی حفاظت مالک ہونا چاہئے ، تا کہ مادی اور معنوی رہبری کی ذمہ داری کو نبھا سکے ، اسلامی اصول کی حفاظت کرے ، احکام کی مشکلات کو برطرف کرے ، قرآن مجید کے دقیق مطالب کی تشریح فرمائے اور اسلام کوداوم بخشے۔

اس گروہ کو''امامیہ' یا''شیعہ'' کہتے ہیں اور پیلفظ پنجمبرا کرم ملٹی آیا کے مشہور ومعروف حدیث ہےا قتباس کیا گیاہے۔

تفیر الدر المنور (جس کا شار اہل سنت کے مشہور منابع میں ہوتا ہے) میں آیہ شریف وائولیک میں آلیویی کے دیل میں جابر بن عبداللہ انصاری ہے اس طرح نقل کیا ہے:

د جم پنجبرا کرم ملی آلیک کے پاس بیٹے ہوئے سے کہ حضرت علی علیہ السلام تشریف لائے،

اس وقت آئے خضرت ملی آلیک کے باس بیٹے اور ان کے شیعہ روز قیامت کا میاب ہیں، اور اس موقع پر سے

آئے شریفہ ناز کی جوئی:

﴿إِنَّ اللَّهِ مِنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾(1) (٣) حاكم نيثالوري (يه چَقِي صدى كِمشهور ومعروف من عالم بيس) بهى اسى مضمون كوا پنى مشهور كتاب "شوامدالتزيل" بيس بيفيرال من المُنْلِيَّةِ سے مختلف طريقوں سے نقل كرتے ہيں جس كے

راوبوں کی تعداد ۲۰ سے بھی زیادہ ہے۔

مجمله ابن عباس فقل كرتے بين كه جمل وقت بيا آيتر يف هوإن السفيه والله المسلوا وَعَدِمُ لُوا السَّالِحَاتِ أُوْلَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبُويَّةِ ﴾ (١) الله ولَى تو پنجبرا كرم التَّالِيَّةِ فَي حضرت على عليه السلام في فرمايا: "هُو آفت وَ شِيْعَتُكَ" (اس آيت مراد آپ اور آپ ك شيعه بين -) (٣)

ایک دوسری حدیث میں ابو برزہ سے منقول ہے کہ جس وقت پینیبراکرم ملتی اللہ نے اس

<sup>(</sup>۱) سورة بينه، آيت ك.

<sup>(</sup>۴)الدراكمتور،جلد۲ بسخيه ۲۷ ( ذيل آپييسورهٔ بينه )

<sup>(</sup>m)سوروبينه، آيت ٤. (م) شواهد التزيل، جلدا معني ٢٥٧.

آیت کی تلاوت فرمانی تو فرمایا: ''هُوَ اَنْتَ وَ شِیْعَتُکَ یَاعَلِیّ' (وہتم اورتمہارے شیعہ ہیں)(ا) اس کےعلاوہ بھی اہل سنت کے دیگر علما اور دانشوروں نے بھی اس صدیث کو ذکر کیا ہے جیسے صواعق محرقہ میں این حجراور نورالا بصار میں مھیلٹی نے۔(۲)

البذا ان تمام روایات کے پیش نظر خود پینجبر اکرم مظینی آج مصرت علی علیه السلام کے پیروؤں کا نام' شیعہ' رکھا ہے، لیکن اس کے باوجود بھی بعض لوگ اس نام سے خفا ہوتے ہیں اوراس کو گراس کے باوجود بھی بعض لوگ اس نام سے خفا ہوتے ہیں اوراس کو گراس کے بارکرتے ہیں، کیا یہ تعجب کا مقام نہیں کہ پینجبر اکرم کو گراس بھی علیہ السلام کے فرما فیرواروں کو' شیعہ' کہیں اور دوسرے لوگ اس فرقہ کو برے برے ناموں سے یادکریں!!۔

<sup>(1)</sup> شواهد التقريل، جلد ٢، سنحه ٣٥٩

<sup>(</sup>۲) صواعق محرقہ ، سنجہ ۹۷ ، نورالا بسار، سنجہ ۷ دا ۱۰ ، اس حدیث کے رادیوں کی تعدا داور جن کمابوں بیس بیرحدیث بیان ہوئی ہے ، اس سلسلہ میں حزید معلومات کے لئے احقاق الحق ، جلد سوم ، صنحہ ۲۸۷ ، اور جلد ۱۴۸ منحہ ۲۵۸ کی طرف رجوع فرما کمیں.

<sup>(</sup>٣) سوره عجم آيت ٢ ،و٧.

<sup>(</sup>٣) تغيير بيام قرآن ،جلده ،صفحة٢٢.

#### ۵-اولواالامرےمرادکون ہیں؟

جيداً كُذِي آن مجيدين ارشاد موتا ب: ﴿ قِدَالَيُّهَا اللَّهِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْرِ مِنْكُم ﴾ (1) "اسائيان والواالله كى اطاعت كرو، رسول اورصاحبان امر كى اطاعت كروجوتهيں بين سے بين "-

يهال پرييسوال المتاع كداولالل مرعمرادكون حضرات بين؟

اولوا الامركے بارے ميں اسلام مفسرين كے درميان بہت زيادہ اختلاف پايا جاتا ہے،

ذیل میں ہم اس کاخلاصہ پیش کرتے ہیں:

ا بعض اہل سنت مفسرین اس بات کاعقیدہ رکھتے ہیں کہ اولوا الام '' سے مراد ہرزمانہ اور ہرمقام کے حکام وقت اور بادشاہ ہیں ، اور اس میں کسی طرح کا کوئی استثنائہیں ہے جس کے نتیجہ میں مسلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ وہ ہر حکومت کی پیروی کریں اگر چہوہ مخل حکومت ہی کی کیوں نہ ہو۔

۲ سلمانوں کی ذمہ داری ہے کہ وہ ہر حکومت کی پیروی کریں اگر چہوہ مخل حکومت ہی کی کیوں نہ ہو۔

عیں کہ اولوا الامر سے مرادعوام الناس کے نمائندے ، حکام وقت ، علما اور صاحبان منصب ہیں ، لیکن اس شرط کے ساتھ کہ ان کا حکم اسلامی قوانین کے برخلاف نہ ہو۔

<sup>(</sup>١) سورة نساء ١٠ يت ٥٩.

۳۔ بعض دیگرعلا کے نز دیک اولوا الا مر سے معنوی اور فکری حگام بعنی علما اور دانشور مراد ہیں،ایسے دانشور جوعاول اور قرآن وسنت سے کمل طور برآگاہ ہوں۔

۳۔ اہل سنت کے بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ اولوا الامر سے مراد صرف ابتدائی چار خلفاء ہیں، ان کے علاوہ کوئی دوسرا اولوا الامر میں شامل نہیں ہے لہٰذا ان کے بعد دوسرے زمانہ میں کوئی اولوا الامرنہیں ہوگا۔

۵ بعض دوسرے مفسرین نے پیغیبر اکرم طرفی آئی کے اصحاب اور ان کے ناصروں کو اولواالا مرمانا ہے۔

۲۔ بعض مفسرین نے ایک بیجی احمال دیا ہے کہ اولوا الامرے مراد اسلامی لشکر کا سردار

-4

2۔ تمام شیعہ مفسرین اس بات پر شفق ویل کے واوا الامرے مراد' انکہ معصوبین علیہم السلام''
ہیں جن کوخدا اور رسول کی طرف ہے اسلامی معاشرے میں ماوی اور معنوی رہبری کی ذمہ داری عطا
کی گئی ہے، ان کے علاوہ کوئی دوسر اُخف اولوا الامر میں شامل نہیں ہے، البنۃ جوافر ادان کی طرف سے
منصوب کئے جاتے ہیں اور اسلامی معاشرہ میں ان کو کوئی عہدہ دیا جاتا ہے۔ توجعی شرائط کے ساتھ ان
کی اطاعت بھی لازم ہے، البتہ اولوا الامر کے عنوان سے نہیں بلکہ ان کی اطاعت اس لئے ضروری
ہوتی ہے کہ وہ اولوا الامر کے نائب اور نمائندے ہوتے ہیں۔

اب ہم بہال مذکورہ تفاسیر کے سلسلہ میں شخفیق و تنقید کرتے ہیں:

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ پہلی تفییر کا آیت کے مفہوم اور تعلیمات اسلامی ہے کوئی تعلق نہیں ہے، اور یہ بات ممکن نہیں ہے کہ کوئی بھی حکومت، خدا اور رسول کے برابر قر اردے دی جائے اور اس کی اطاعت کی جائے اور اس میں کسی بھی طرح کی کوئی قید وشرط نہ ہو، اسی وجہ سے شیعہ مفسرین کے علاوہ خودانل سنت کے مفسرین نے اس پہلی تفییر کوقیول نہیں کیا ہے۔

دوسری تفسیر بھی آیئشریفہ ہے ہم آ ہنگ نہیں ہے، کیونکہ آیت میں اولواالا مرکی اطاعت کو بغیر کسی قیدوشرط کے واجب قرار دیا گیا ہے۔

تیسری تفییر یعنی جس میں عادل اور قرآن وسنت سے واقف علما اور دانشوروں کو اولوا الامر قرار دیا گیا ہے، وہ بھی آیت کے اطلاق ہے ہم آ ہنگ نہیں ہے، کیونکہ علما اور دانشوروں کی پیردی کی شرط یہ ہے کہ ان کا علم قرآن وسنت کے برخلاف نہ ہو، الہٰذا اگر وہ کمی خطا کے مرتکب ہوجا ئیں (کیونکہ وہ معصوم تو ہیں نہیں ان سے خطا ہو گئی ہے) یا کمی دوسری وجہ کی بنا پر فق سے منحرف ہوجا ئیں تو پھر ان کی اطاعت کو مطلق اور پینجبرا کرم گا و پھر ان کی اطاعت کو مطلق اور پینجبرا کرم گا کی طرح ضروری قرار دیا گئی ہے، اس کے علاوہ وہ علما اور دانشورا فراد جنھوں نے قرآن وسنت سے کی طرح ضروری قرار دیا گئی ہے، اس کے علاوہ وہ علما اور دانشورا فراد جنھوں نے قرآن وسنت سے احکام حاصل کئے ہیں ان کی اظاعت خداور سول کی اطاعت ہوگی، اور الگ سے بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

چوتھی تفییر ( جس میں چاروں خلفا ہی کو اولوا الامر قرار دیا گیا) کا مطلب ہیہ ہے کہ آج مسلمانوں کے درمیان کوئی اولوا الامر نہ ہو، اس کے علاوہ اولوا الامر کو چاروں خلفا سے مخصوص کرنے پر بھی کوئی دلیل نہیں ہے۔

یا نچویں اور چھٹی تفسیر یعنی صحابہ اور سر داران کشکر سے مخصوص کرنے میں بھی یہی مشکل ہے، بعنی ان لوگوں سے مخصوص کرنے بربھی کوئی دلیل نہیں ہے۔

بعض علما المل سنت جیسے مصر کے مشہور ومعروف دانشور'' شیخ مجمدعبدہ'' نے مشہور ومعروف مفسر'' فخر الدین رازی'' کی پیروی کرتے ہوئے دوسرے احتمال ( کہ اولوا الامر سے مراد ، عوام الناس کے نمائندے ، حاکم وقت ، علما اور صاحب منصب افراد ہیں ، لیکن اس شرط کے ساتھ کہ ان کا حکم اسلای قوانین کے برخلاف نہ ہو) میں چندشرا لکا کا اضافہ کرتے ہوئے قبول کیا ہے ، ان میں سے ایک شرط یہ بیان کی ہے کہ حاکم وقت مسلمان ہو (جیسا کہ لفظ"منگے میں جندشکا ہے ) اور

اس کا بھم قرآن اور سنت کے برخلاف نہ ہو، مزید رید کہ اس کا تھم اپنے اختیار ہے ہونہ کہ اس نے مجبوری
کی حالت میں تھم دیا ہواور رید کہ مسلمانوں کی فلاح و بہبود کے لئے تھم کرے، نیز ایسے مسائل میں تھم
کرے جس میں دخالت کا حق رکھتا ہو(نہ عبادت جیسی چیزوں میں کہ جس کا تھم اسلام میں معین ہے)
مزید رید کہ جس مسئلہ میں تھم کر رہا ہواس میں شریعت کی طرف سے کوئی خاص نص موجود نہ ہو، ان تمام
چیزوں کے علاوہ اتفاقی طور پرنظر رید ہے [ یعنی ایسانہ ہو کہ ایک حاکم پچھ کہدرہا ہے تو دومرا پچھے]۔

اور چونکہ بیلوگ اس بات پرعقیدہ رکھتے ہیں کہتمام امت یا امت کے تمام نمائندے خطا اور خلطی نہیں کر سکتے ، بینی معصوم ہوتے ہیں ، اوران شرا نطاکا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ ایسا تھم جس میں کوئی قیدو شرط نہ ہو پیغیمرا کرم ملٹی کی آئے کی اطاعت کی طرح ہوجاتا ہے، (جس کا نتیجہ 'اجماع'' کو جمت ما ننا اور اس کوقبول کرنا ہے )، لیکن اس تفییر پر بھی بہت ہے اعتراضات ہیں ، کیونکہ:

ا۔ اجتماعی مسائل میں بہت ہی کم مقامات پر اتفاق ہوتا ہے جس کی بنا پرامت مسلمہ کے اکثر امور میں ہمیشہ ایک بنا پرامت مسلمہ کے اکثر امور میں ہمیشہ ایک بنظمی باقی رہے گی ، اور اگر لوگ اکٹر میں کے نظریہ کو قبول کرنا چاہیں تو اس پر اعتراض میہ ہے کہ اکثر بت معصوم نہیں ہے بلکہ پوری امت کا اجماع معصوم ہے ، البذا ان میں ہے کی اعتراض میں ہوگی۔ ایک کی بھی اطاعت ضروری نہ ہوگی۔

۲ علم اصول میں یہ بات ثابت ہوچک ہے کہ بغیرامام معصوم کے ''تمام امت' کے معصوم مے پرکوئی دلیل نہیں ہے، [اگرامام معصوم اجماع میں شائل نہ ہوتو اس اجماع کا کوئی فائدہ نہیں ہے]

۳ اس تغییر کے حامیوں کی ایک شرط بیتھی کہ ان کا تھم قرآن وسنت کے برخلاف نہ ہو،
لیکن قرآن اور سنت کے خلاف ہے یا نہیں اس کو دیکھنے کی ذمہ داری کس پر ہوگی ، تو یہ ذمہ داری مجتبد
اور قرآن وسنت ہے آگاہ علما کی ہوگی جس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ مجتبدین اور علما کی اجازت کے بغیر اولوا
الامرکی اطاعت جائز نہ ہوگی ، بلکہ علما کی اطاعت اولوا الامرے بلند ہوگی ، جبکہ بینظر بیہ بھی آیت ہے۔
ہم آ ہنگ نہیں ہے۔

یے تھیک ہے کہ انھوں نے علما اور دانشوروں کو بھی اولوا الا مربیں شارکیا ہے لیکن حقیقت ہیہ کہ اس تفییر کی بنا پر علما اور مجتبدین کا مرتبہ ان نمائندوں سے بلند ہوگا نہ کہ ان کے ہم پلہ، کیونکہ علما و دانشور حضرات اولوا الا مرکے امور کے نگراں ہیں کہ کہیں ان کے نظریات قرآن وسنت کے مخالف تو نہیں ہیں، الہٰ ذاوہ ان سے بلند مرتبہ پر فائز ہیں جو کہ فدکورہ تفییر سے ہم آ ہنگ نہیں ہے۔
لہٰذا فہ کورہ تفییر برمتعددا عتراض ہوئے ہیں۔

قابل توجہ بات ہیہ کہ اہل سنت کے بعض مضہوں ومعروف علما جیسے فخر الدین رازی نے ندکورہ آیت کے ذیل میں اس حقیقت کا اعتراف کیا ہے، جیسا کہ موصوف تحریر کرتے ہیں:

"فدادندعالم نے جس کی اطاعت کو قاطعانداور بغیر چون و چراکے لازم اور ضرور کی قرار دیا ہے اس کامعصوم ہونا ضرور ک ہے، کیونکداگر خطا اور غلطی ہے معصوم ندہو، اور گنا ہوں کے وقت خدا اس کی اطاعت کولازم قرار دے اور خطا کی صورت میں بھی اس کی پیرو کی لازم ہوتو بیتو خود خداوند عالم کے تھم میں تضاو اور کر او ہوگا، کیونکہ ایک طرف تو خداوند عالم نے کسی کام کوممنوع قرار دیا ہے اور دوسری طرف "اولوا الامر" کی پیرو کی لازم قرار دی ہے، لہذا یہاں "امر" اور "نہی " دونوں جمع ہوجا کیں گام کو انجام دو، دوسری طرف ای کام سے دوسری طرف ای کام سے دور کی جبی ایک کام کو انجام دو، دوسری طرف ای کام سے روگ بھی رہا ہے کہ اس کام کو انجام دو، دوسری طرف ای کام سے روگ بھی رہا ہے]

ایک طرف خداد ندعالم اولواالا مرکی اطاعت کامطلق طور پر تھم دے رہاہے، دوسری طرف اگرادلواالا مرمعصوم نہ ہوادرخدااس کی اطاعت کا تھم دے تو بیتھم صحیح نہیں ہے،اس مقد مدسے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ مذکورہ آیت میں جس اولوا الا مرکی طرف اشارہ کیا گیا اس کا معصوم ہونا ضروری ہے۔

اس کے بعد فخر الدین رازی تحریر کرتے ہیں کہ بید معصوم یا تو تمام امت ہے یا امت کے پچھے افراد ہیں ، دوسرااحقال سچے نہیں ہے، کیونکہ ہم امت کے ان بعض افراد کو پپچا نیں اور اس تک رسائی ممکن ہو، جبکہ ایسانہیں ہے، لیعنی وہ معصوم کون ہے ہمیں معلوم نہیں ہے ) اور جب بیداحقال ردہوجا تا ہے تو صرف پہلا احتمال باتی رہتا ہے کہ پوری امت معصوم ہے، اور ریہ خود اس بات کی دلیل ہے کہ امت کا جماع اور اتفاق جمت وقائل قبول ہے، اور یہ بہترین دلیل ہے۔ (۱)

[ قارئین کرام!] جیسا که آپ حفزال جائے ہیں کہ فخر رازی مختف علمی مسائل پر اعتراضات کرنے کے شوقین ہیں یہاں مذکورہ آیت میں اولوا الام کے معصوم ہونے کو قبول کرتے ہیں، لیکن مکتب اہل بیٹ اور ائم علیم السلام ہے آشانی ندر کھنے کے مبیب اہل احتال ہے چٹم پوشی کر لیستے ہیں کہ امت کے معین حضرات اولوا الام ہیں، اور مجبوراً اولوا الامر کے معین حضرات اولوا الامر ہیں، اور مجبوراً اولوا الامر کے معین حضرات اولوا الامر ہیں، اور مجبوراً اولوا الامر کے معین حضرات کے میں، جبکہ بیا حقال قابل قبول نہیں ہے کیونکہ ہم نے پہلے بھی عرض مسلمانوں کے نمائندے کی مراد لیستے ہیں، جبکہ بیا حقال قابل قبول نہیں ہے کیونکہ ہم نے پہلے بھی عرض کیا کہ اولوا الامر اسلامی معاشرہ کے لئے رہبر ہا اور اسلامی حکومت نیز امت مسلم کی مشکلات کے نوالے ایک کے ذریعہ ہوتے ہیں، جبکہ ہم یہ بات بھی جانے ہیں کہ تمام حکومتی عبدہ داروں میں اتفاق بونامکن نہیں ہو گا، سیاسی، ثقافتی، اخلاقی اور اقتصادی مسائل میں ہوگا، سب لوگوں کا ہونا غالبًا ممکن نہیں ہے، اور اکثریت کی ہیروی اولوا الامرکی پیروی شارنہیں ہوگا،

<sup>(</sup>۱) تغير كبير فخررازي، جلد واصفي ۱۳۳ المبع مصر ١٣٥٤ هـ.

لہٰذا نخر الدین رازی اوران کی پیروی کرنے والے معاصرین کے عقیدہ کالاز مدید ہوگا کہاولواالا مرکی اطاعت کی جگہ ہاقی ندرہے،اورصرف اشٹنائی صورت اختیار کرلے۔

تارئین کرام!] جاری تمام باتوں کا خلاصہ بیہ ہوا کہ آیئشریفہ صرف ان معصوم حضرات کی رہبری کو ثابت کرتی ہے جوامت کا ایک حصہ ہیں۔ (غور سیجئے)

#### چنداعتراضات اوران کے جوابات

ندگور تفیر پر بچھاعتر اضات ہوئے ہیں، جن کوہم بغیرطر فداری کے بیان کرتے ہیں:

اراگر ' اولیا الامر' سے مرادائمہ معصوبین علیم السلام ہوں تو چونکہ لفظ' اولی' جمع کا صیغہ ہے، لہذا آیت ہے ہم آ ہنگ ہیں ہے، کیونکہ ہرزمانہ میں امام معصوم صرف ایک ہوتا ہے۔

اس اعتراض کا جواب سے کہ ہرزمانہ میں امام معصوم ایک سے زیادہ نہیں ہوتا لیکن ہر زمانہ میں امام معصوم ایک سے زیادہ نہیں ہوتا لیکن ہر زمانہ میں ایام ہوتا ہے اس کے بعد ووجم اامام ، تا آخر ، اور ہم جانتے ہیں کہ آیئہ شریفہ ہر زمانہ میں ایک ایک ایک سے کہ کے تحکم دے رہی ہے۔

زمانہ میں ایک بی امام ہوتا ہے اس کے بعد ووجم اامام ، تا آخر ، اور ہم جانتے ہیں کہ آیئہ شریفہ ہر

۲۔اس معنی کے لحاظ سے پیغیبراکرم ملٹی آئیم کے زیاف میں ادلواالا مرموجودنہیں تھے،تو پھر س طرح ان کی اطاعت کا تھم دیا گیا؟

اس اعتراض کا جواب بھی ذکورہ جواب سے واضح اورروش ہوجاتا ہے کیونکہ آیئشریف کی خاص زمانہ سے مخصوص نہیں ہے، لہٰذا ہرصدی کے مسلمانوں کا وظیفہ عین کرتی ہے، اور دوسرے الفاظ میں یوں کہیں کہ خود پینی ہرا کرم ملٹی آئی ہے کے زمانہ میں خود آ مخضرت ملٹی آئی ہم اولوا الا مرتھ ، کیونکہ اس وقت پینی ہرا کرم ملٹی آئی ہم کے پاس دو منصب تھے ایک منصب "رسالت" جیسا کہ آیئشریف میں "اطّیع موا الرّسول " آیا ہے، دوسرے" امت اسلامی کی رہبری اور سریری" اس آیت میں "اولوا الامر" سے یاد کیا گیا ہے، دوسرے "امت اسلامی کی رہبری اور سریری" اس آیت میں "اولوا الامر" سے یاد کیا گیا ہے، اس بنا پر پینی ہمرا کرم ملٹی آئی ہم کے زمانہ میں معصوم رہبراور پیشوا خود آئی خضرت گ

تھ، یعنی منصب رسالت اور احکام اسلام کی تبلیغ کے علاوہ اس منصب پر بھی فائز تھے، اور شاید
"رسول" اور" اولواالا مر" کے درمیان" اطیس عسو ا" کی تکرار نہ ہونااس بات کی طرف اشارہ ہے،
دوسرے الفاظ میں یول بچھے کہ منصب" رسالت" اور منصب" اولوا الا مر" دومخلف منصب ہیں جو
پیغیرا کرم ملی گیائی میں ایک ساتھ جمع تھے، لیکن امام کے سلسلہ میں جدا مسئلہ ہے اور امام صرف دوسرا
منصب رکھتا ہے۔

٣- اگر اولواالام ' سے مرادائر معصوبین اور معصوم رہبر ہوں تو درج ذیل آ بی شریفہ بیس مسلمانوں کے اختلاف کی صورت بیں صرف خدا ورسول کی طرف رجوع کرنے کا حکم کیوں دیا گیا ہے، ارشاد ہوتا ہے: ﴿ فَا إِنْ قُنَ اَ اُعْدُمُ فِلَى هَنَىءً فَا وَدُوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمُ فَلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنتُمُ فَلَى اللهِ وَالْرَسُولِ إِنْ كُنتُمُ تُومِنُونَ بِاللهِ وَالْرَبُومُ اللَّهِ وَالْرَبُومُ اللَّهُ وَالْرُبُومُ اللَّاحِيْدُ فَاللَّهُ وَالْرُبُومُ اللَّهُ وَالْرُبُومُ اللَّهُ وَالْرُبُومُ اللَّهُ وَالْرُبُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْرُبُولُ اللَّهُ وَالْرُبُولُ اللَّهُ وَالْرُبُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْرُبُولُ اللَّهُ وَالْرُبُولُ اللَّهُ وَالْرُبُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْرُبُولُ اللَّهُ وَالْرُبُولُ اللّٰهُ وَالْرُبُولُ اللّٰهُ وَاللَّهُ وَاللّٰهُ وَالْمُ اللّٰهُ وَالْمُعْمِلُولُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰ

'' پھراگرآ پس میں کسی بات میں اختلاف موجائے تو اُسے خدا درسول کی طرف پلٹا دو، اگر تم اللہ اور روز آخرت پر ایمان رکھنے والے ہو، یہی تمبار کے تن میں خیر اور انجام کے اعتبار سے بہترین بات ہے''۔

جیسا کہ آپ نے ملاحظہ کیا کہ اس آیت میں اولوا الا مرکی بات نہیں کی گئی ہے، اور اختلاف دور کرنے کے لئے صرف خدا ورسول کی طرف رجوع کرنے کا تھم دیا گیا ہے، یعنی کتاب خدا، (قرآن کریم) اور سنت پیغیر کے ذریعہ اختلاف حل کیا جائے گا۔

اس سوال کے جواب میں ہم عرض کرتے ہیں کدادلاً بیاعتر اض شیعہ مفسرین پڑئیں ہے بلکہ اگر ذراغور کریں تو دوسری تفییروں پر بھی یہی اعتر اض وار دہوتا ہے، اور دوسرے بید کداس بات میں کوئی شک نہیں ہے کہ نذکورہ آیت میں اختلاف اور تنازع سے مرادا حکام کا اختلاف ہے، مسلمانوں

<sup>(</sup>۱) سوره نساء، آیت ۵۹.

کی رہبری اور حکومت کے جزئی مسائل کا اختلاف مراذ ہیں ہے، کیونکہ ان مسائل میں قطعی طور پر اولوا
الامرکی اطاعت ہوئی چاہئے، (جیسا کہ آیت کے پہلے فقرہ میں بیان ہواہے) لہذا اختلاف ہے
مراد اسلام کے عام قوانین اور احکام کا اختلاف مراد ہے جس کا جواز خدا اور پیغیبر سے مخصوص ہے،
کیونکہ امام صرف احکام کو نافذ کرتا ہے، احکام کو وضع نہیں کرتا، اور نہ بی اسلام کے کسی قانون کو گئے
کرتا، بلکہ ہمیشہ احکام خدا اور سنت پیغیبر گونا فذکرتا ہے، اور اسی وجہ سے اہل بیت علیم السلام سے
منقول احادیث میں بیان ہوا ہے کہ اگر آسمی راوی کے ذریعہ آ ہم سے کوئی بات کتاب خدا اور سنت
پیغیبر کے برخلاف میں نوتو اس کو ہرگر قبول نہ کرو، کیونکہ جارے لئے قرآن اور سنت پیغیبر کے برخلاف

مخضریہ کہا حکام اور اسلامی توانین لوگوں کا ختلاف کوحل کرنے کا پہلام دیج خدااور پیغیر اکرم ملٹی آلم ہیں، کیونکہ پیغیبر پروتی ہوتی ہوتی ہے، اور اگر امام معصوم کوئی تھم بیان کرتا ہے تو وہ اپنی طرف نے بیس، بلکہ قرآن کریم یا پیغیبرا کرم ملٹی آلیا ہے کہا صل ہوئے علم کی بنا پر ہوتا ہے، لہذا اختلاف حل کرنے والوں کی صف میں اولوا الامرکوذکر نہ کرنے کی وجدوش ہوجاتی ہے۔(1)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه، جلد۳ بسخه ۳۳۵.

## ا۵۔اہل بیت سے مراد کون حضرات ہیں؟

سورهٔ مبارکهٔ احزاب میں ارشاد بوتاہے:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (١)

"برالله كاداده يه كد (المالل بيت يَغِير!) تم سه بربرالى كودورد كهاوراس طرح

پاک د پا کیزه رکھے جو پاک د پا کیزه رکھنے کاحق ہے۔ آبیٹشریفہ کے پٹیش نظر، بیسوال بیدا ہوتا ہے کہ اہل جیتے ہے مرادکون لوگ ہیں؟

ہیں روں ہوں ہے۔ ایک ہونے وہ ان پیرا ادارہ ہونے کے اوروں وہ ہیں ہوں ہے۔ اس بیات اپنی جگر ہوئے وہ الی آیات سے بات اپنی جگر ہے کہ بیآ یے شریف از واج پیغیبر کی شان میں نازل ہونے والی آیات کے درمیان واقع ہے، لیکن اس آیت کا انداز بدلا ہوا ہے جس سے انداز ہوتا ہوئے دوسرا مقصد ہے، کیونکہ اس سے پہلی اور بعد والی آیات میں" جمع مؤنث" کے صفح استعال ہوئے ہیں لیکن اس آیت میں" جمع مؤنث" کے صفح استعال ہوئے ہیں لیکن اس آیت میں" جمع مذکر" کا صبح استعال ہوائے!

آیت کے شروع میں ازواج پیغیر مٹھی آئی کو خطاب کیا گیااوران کو تھم دیا گیا کہ وہ اپنے اپنے گھروں میں رہیں ،اور عرب کی جاہلیت کے رہم ورواج کی طرح لوگوں کے سامنے نہ تکلیں، عفت کی رعایت کریں، نماز قائم کریں اور زکؤ قا ادا کریں نیز خدا اور رسول کی اطاعت کریں،

<sup>(</sup>۱) سوره احزاب ۱ يت ۳۳.

﴿ وَقَوْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلاَتَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ... ﴾

آیت کے اس حصہ میں تمام چھ خمیریں''جمع مؤنث'' کی استعال ہوئی ہیں۔ (غور بیچئے)

اس کے بعد ابجہ بدل جاتا ہے اور ارشاد ہوتا ہے کہ اللہ کا''صرف'' ارادہ یہ ہے کہ تم اہل بیت ہے رجس کودورر کھے اور تہمیں کمل طور پر پاک رکھ''، ﴿ إِنَّهَا يُسِوِيدُ اللهُ لِيُدُهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيرًا﴾ (۱)

آیت کے اس حصی میں دونوں ضمیری جمع مذکر کے لئے استعال ہوئی ہیں۔
یہ بات سیج ہے کہ عام طور پر آیت کا سیاق وسباق ایک مطلب کو بیان کرتا ہے لیکن بیاس
وقت ہوتا ہے جب اس کے برخلاف کوئی قرینہ اور شاہد نہ ہو، لہذا جولوگ آیت کے اس حصہ کو بھی
از واج پینمبر مشرق آیت کی شان میں سمجھتے ہیں ان کا نظریہ ظاہر آیت اور اس میں موجود قرینہ کے
برخلاف ہے، یعنی ان دونوں حصول میں ضمیریں مختلف ہیں لہذا دوجدا جدا مطلب ہیں۔

اس کے علاوہ ندکورہ آیت کی تفسیر میں بڑے بڑے نی اور شیعیہ علانے خود پینجبرا کرم طاقی آلیا ہم متعدد احادیث نقل کی ہیں ، اور فریقین کے معتبر منابع و ما خذ میں اس کو قبول کیا گیا ہے ، اور ان روایات کی تعداد بھی بہت زیادہ ہے۔

یرتمام روایات اس بات کی حکایت کرتی ہیں کہ مذکورہ آیے شریفہ پیغیم را کرم ملٹی آیا آئی ،حضرت علی ،حضرت فاطمہ زہرا، حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین علیہم السلام کی شان میں نازل ہوئی ہے، (نہ کہ از واج پیغیمر کی شان میں ) جسیا کہ بعد میں تفصیل کے ساتھ بیان کیا جائے گا۔

<sup>(</sup>۱) سوره احزاب، آیت ۳۳.

آیت میں لفظ''انما''استعال کیا گیا جو حصر کے معنی میں ہے جس کے معنی''صرف''ہوتے ہیں جواس بات کی دلیل ہے کہ اس آیئشریف میں آل نبی مٹھٹی آئیم کے لئے جو خاص عظمت قرار دی گئی ہے وہ کسی دوسرے کے لئے نہیں ہے۔

بعض مفسرین اہل سنت نے اہل بیت میں ازواج نبی کوبھی شامل کیا ہے، لیکن جیسا کہ ہم
نے بیان کیا ہے کہ اس آیت کا سیاق اور آیت کے پہلے اور بعد والے حصے میں استعال ہونے والی
''جمع مونٹ' کی ضمیروں کی جگہ اس حصہ میں''جمع مذکر'' کی ضمیروں کا استعال کیا گیا ہے جوایک
واضح دلیل ہے کہ اس حصہ کا ایک الگ مطلب ہے، اور اس سے مراد ایک دوسری چیز ہے، کیا
غداوند عالم'' حکیم' نہیں ہے، اور کیا قرآن مجید کی فصاحت و بلاغت بلند و بالانہیں ہے اور اس کے خداوند عالم'' حکیم' نہیں رکھتے ؟

لیکن مفسرین کی ایک جماعت نے آلیا اللہ و پنجبر اکرم، علی، فاطمہ، حسن وحسین (علیہم السلام) سے مخصوص کیا ہے، اس سلسلہ میں ہم شیعہ تنی منابع جس وارد ہونے والی روایات میں سے چند نمونے چیش کرتے ہیں جواس تفسیر پر گواہ ہیں۔

اورشایدانھیں روایات کی وجہ ہے بعض لوگوں نے آیئے شریفہ کو آئل ہے ہے مخصوص نہیں مانا، کیکن انھوں نے ندکورہ آیت کے ایک وسیع معنی بیان کئے ہیں جس میں اہل بیت بھی شامل ہوں اوراز واج رسول بھی، بیآیت کی ایک تیسر کی تفسیر ہے۔

جوروایات اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ بیآ یت پیغیرا کرم ملٹی آیاتی محضرت علی مرتضی، حضرت فاطمہ زبرا، اور حضرت امام حسن وامام حسین علیم السلام سے مخصوص ہے، ان کی تعداد بہت زیادہ ہے، صرف تفییر''الدرالمنثور'' میں ۱۸رحدیث نقل ہوئی ہیں، جن میں سے پانچ روایت امّ سلمہ سلم سے، تین ابوسعید خدری ہے، ایک عائشہ ہے، ایک انس ہے، دوروایت ابن عباس ہے، دوروایت سعد ہے، ایک روایت صحاک بن مزاحم

ے اور ایک روایت زید بن ارقم نقل کی گئی ہے۔(۱)

جناب علامہ طباطبائی رحمۃ اللہ علیہ نے تغییر ''المیز ان' بیں اس سلسلہ بیں بیان ہونے والی روایات کی تعدادہ کرتک بیان کی ہے، موصوف فرماتے ہیں: اہل سنت کے ذریعہ اس سلسلہ بیل نقل ہونے والی روایات سے بھی زیادہ ہیں! اس کے بعد موصوف نے والی روایات سے بھی زیادہ ہیں! اس کے بعد موصوف نے ذکورہ ناموں کے علاوہ بہت سے نام شار کرائے ہیں، یعنی تغییر الدر المنثور کے علاوہ دوسری کتابوں ہیں بیان ہونے والے راویوں کے نام بیان کے ہیں۔

بعض معرات نے ان روایات اور جن کتابوں میں بیر وایات نقل ہوئی ان کی تعداد سیروں تک بتائی ہے اور ایسا نہونا جمیر بھی نہیں ہے۔

ہم یہاں پران روایا ہے چنر نمونے مع منابع وما خذنقل کرتے ہیں تاکہ "اسباب النزول" میں" واحدی" کی بات روش موجائے، جو واقعاً ایک حقیقت ہے، چنانچے موصوف فرماتے ہیں:

﴿إِنَّ اللَّا يَةَ نَـزَلَتْ فِي النَّبِيِّ (ص) ، وعَلَى و فَاطِمَةَ والحَسنين (ع) خاصة الايشار كهم فيها غيرَهُم

'' بيا آيئشر يفد پينجبرا كرم طَلْقَلِيَلِمْ ،حضرت على مرتضى ،حضرت فاطمه زبرا ، اور حضرت امام حسن وامام حسين عليهم السلام سے مخصوص ہے اور کوئی دوسرااس میں شامل نہیں ہے''۔(۲) چنانچہ ان احادیث کا خلاصہ چار حصوں میں کیا جاسکتا ہے :

ا جن احادیث کو بیغیمرا کرم ملی آنیکی کی بعض از واج نے نقل کیا ہے جو واضح طور پر کہتی ہیں

<sup>(1)</sup>الدراكمنثور،جلد٥،صفحة ١٩٩٩.

<sup>(</sup>۲)الميز ان،جلد۲ا،صفحدا۳.

كه جس وفت آنخضرت مُثَّةِ يُقِبِّم نے اس آيئشريف كى گفتگوفر ما كى تو آپ سے سوال كيا كه كيا جم لوگ بھى اس آيت ميں شامل ہيں؟ تو آنخضرت مِثْقَائِيَّةٍ نے فرمايا: تم خير پر ہوليكن اس آيت ميں شامل نہيں ہو!

جیسا کہ نظبی اپنی تغییر میں''ام سلمی (زوجہ پیغیبر) نے نقل کرتے ہیں کہ پیغیبرا کرم ملٹی آپلے اپنے مجرے میں تشریف فرماتھ کہ جناب فاطمہ (س) آنخضرت ملٹی آپلے کی خدمت میں کھانالا ئیں تو آپ نے فرمایا: اپنے شوہر نامداراور دونوں بیٹوں حسین (علیبم السلام) کو بھی بلالا و،اور جب بیسب حضرات جمع ہو گئے ہے ہے ساتھ میں کھانا تناول کیااس کے بعد پیغیبرا کرم ملٹی آپلے نے ان پر اپنی عباؤ الی اور فرمایا:

"اَللَّهُمَا إِنَّ هولاء أَهلَ بْيِنِي وَ عِثْرتِي فَاذْهِب عَنهُم الرَّجس وطهّرهُم تَطْهِيْراً"

''خداوندا! بیمیرےاہل بیت اور میری عترت بیں ان سے رجس اور برائی کودور فر ما ، اور ہر طرح کے رجس سے پاک و پاکیزہ قرار دی'۔

<sup>(</sup>۱) علامیطیری نے مجتمع البیان میں مذکورہ آیت کے ذیل میں ،اور حاکم حسکانی نے شوا ہدائتن میں ،جلد ۴ ،صفحہ ۵ میں مذکورہ حدیث کوذکر کیا ہے. (۲) یہ جوتھی صدی کے آخراور پانچوی صدی کے شروع میں زندگی اسرکرتے تھے ،جن کی تغییر ''تغییر کیر'' کے نام سے مشہور ہے .

کرتے ہیں: جب لوگوں نے جنگ جمل اور اس جنگ میں آپ کی دخالت کے بارے میں سوال کیا تو (بہت افسوس کے ساتھ) جواب دیا: یہ ایک تفقر پر اللی تھی! اور جب حضرت علی علیہ السلام کے بارے میں سوال کیا تو کہا:

" تسأليني عن أحبِ النَّاسِ كان إلى رسولِ الله وَ زوجٌ أحب النَّاس كانَ إلى رسول الله، لقد رأيْت علياً و فَاطمَة و حسناً وحسيناً و جمع رسول الله بثوب عليهم ثم قبال:اللُّهم هولاء أهل بيتي و حامتي فاذَّهب عنهم الرِّجس و طهّرهم تطهيراً، قالت فَقلتُ يا رسولَ الله ! أنا من أهلك قال تنحى فَإنَّكِ إلى خَير" (١) '' کیا بھے ہے اس شخص کے بارے میں سوال کرتے ہو جو پینمبرا کرم ملٹی آیا کم کے نز دیک سب سے زیادہ محبوب تھا ،اوران کے بارے میں سوال کرتے ہوجورسول اللہ طرفیاتیم کی جہیتی بٹی کا شوہرے، میں نے خودا بنی آئکھوں کے وکھاہے کہ پنجبرا کرم طرفیاتیم نے علی، فاطمہ،حسن وحسین علیم السلام ] کوایک جا در کے نیچے جمع کیاا ورفر کا یا گئے والے! پیمیرے اہل بیت اور میرے حامی ہیں ان ہے رجس اور برائی کو دور فرما، اوران کو پاک وی کیزہ قرار دے، اس وقت میں نے کہا: یا رسول الله (ص) كيا ميں بھي ان[اہل بيت] ميں شامل ہوں تو آ مخضرت نے فرمايا:تم يہاں ہے چلی جاؤتم خیر پرہو(کیکن ان میں شامل نہیں ہو،اس طرح کی حدیثیں صراحت کے ساتھ بیان کررہی ہیں کہاز واج پیغمبراہل بیت میں شامل نہیں تھیں )''۔

۲۔ حدیث کسابہت، ی کتابوں میں مختلف الفاظ میں بیان ہوئی ہے، جن کامشترک بیان یہ ہے کہ پنجبرا کرم مٹھ کی آئی نے حضرت علی مرتضٰی ، حضرت فاطمہ زبرا، اور حضرت امام حسن وامام حسین علیہم السلام کوایک جگہ جمع کیا (یا بید حضرات خود آپ کی خدمت میں آئے ) بیغیبرا کرم مٹھ کی آئی ہے ان

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان بهورة احزاب آيت ٣٣ كـ ذيل بش.

پراپن عبا (یا چادر) اڑھائی اور دعا کی: خداوندا! بدمیرے اہل بیت بیں ان سے ہرتتم کے رجس اور برائی کودور فرما، چنانچای موقع پر بیآیت نازل ہوئی: ﴿ إِنْسَمَا يُسْرِيدُ اللهُ لِيُسْدُهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَ كُمْ تَطْهِيرًا ﴾

قابل توجہ بات ہیہ کہاس حدیث کوشیج مسلم ،متدرک حاکم ،سنن بیہ بی ہفسیر ابن جریراور تفسیر سیوطی الدرالمنٹو رمیں نقل کیا گیا ہے۔(1)

حاکم حسکانی نے بھی''شواہدالنز بل' میں اس حدیث کو بیان کیا ہے(۲)''صحیح تر زی'' میں بھی بیحدیث بار ہابیان جوئی ہے، جن میں سے ایک جگہ''عمر بن الی سلمہ'' اور دوسری جگہ''ام سلمہ'' سے نقل کیا گیا ہے۔ (۳)

ایک دوسرا نکته بیہ که'' فخر را دی نے آبیر مباہلہ (سورہ آل عمران ، آیت ۲۱) کے ذیل میں اس حدیث (حدیث کساء) کوفل کرنے کے بعد اضافہ کیا ہے:

"وَاعلمْ إِنَّ هَذِهِ الرَّوايةُ كَالمُتَّ فَتَيْ عَلَىٰ صحتِها بَين أَهلَ التَفْسِيرِ وَالْحَدِيثِ"(٣)

''معلوم ہونا چاہئے کہ بیاس روایت کی طرح ہے جوتمام مفسر ین اور محدثین کے نز دیک متفق علیہ ہو''۔

یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ امام''احمد بن طنبل'' نے اپنی مندمیں اس حدیث کومختلف طریقوں نے قتل کیا ہے۔(۵)

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

<sup>(</sup>۲) شوابدالتّز بل، جلد۲، صفح ۳۳، عدیث ۳۷۲. (۳) محیح تر ندی، جلد۵، صفح ۴۹۹، حدیث ۳۸۷، (پاپضنل فاطمهٔ ) مطبوعه احیاءالتراث.

ر سن و کن میرن جبیره از ماه ۱۸ معدیت ۱۳۸۸ روب راه میری ۱۳۶۰ روبی میره از ۲۰۰۰ (میرون میره ۱۳۶۰ میرون میرون (۲۰ (۳) نفیر نفر رازی، جلید ۸، صفحه ۸۰

<sup>(</sup>۵) متداحمة ، جلداول ، صفحه ، ۳۳ ، جلد ، مبغي ١٠٤٠ ، اورجلد ٢ ، صفحة ٢٩٢ ( نقل از فضائل الخمية ، جلداول ، صفحه ٢٤٧).

٣- بهت ى روايات ميں يہ جى بيان ہوا ہے كداس آ يرشر يفد كے نازل ہونے كے بعد چند مهينے تك (بعض روايات ميں ٢ مهينے بعض ميں ٨ مهينے اور بعض ميں ٩ مهينے ذكر ہوئے ہيں) نماز صبح كے وقت يَغيراكرم مُن اَلْهُ اللهُ اللهُ

''ا ہے اہل بیت نماز کاوقت ہے،خداوند عالم کا ارادہ ہے کہتم سے برقتم کے رجس اور برائی کودورر کھے اوران کی کیزہ قرار دے جیسا پاکیزہ رکھنے کاحق ہے''!

اس مدیث کوش و دوم معروف مفسرها کم حسکانی نے اپنی تفییر''شوام التزیل' میں'' انس بن مالک'' نے نقل کیا ہے۔(1)

ای مذکورہ کتاب میں ایک دوری حدیث کے شمن میں ''سات مہینے'' کی روایت''انی الحمراء'' نے نقل کی ہے، [یعنی پینجبرا کرم طبی ایک طبی سات مہینے تک در فاطمہ پر آ کر مذکورہ جملے فرمایا کرتے تھے]

نیزای کتاب میں آٹھ مہینے کی روایت''ابوسعید خدری نیفل کی گئی ہے۔(۲) قارئین کرام! مدت میں فرق ہونا کوئی اہم بات نہیں ہے کیونکہ ہوسکتا ہے کہانس نے چھ ماہ،ابوسعید خدری نے آٹھ ماہ اورا بن عباس نے نوماہ تک اس چیز کامشاہدہ کیا ہو(۳) جس نے جتنی مدت دیکھا ہے اس اعتبار سے نقل کیا ہے حالانکہ ان کی روایت میں کوئی

<sup>(</sup>۱) شوام التو یل ، جلد تا مصفحه ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۳، ۱۵، ۱۴، (توجیرین که شوام التو یل نے اس دوایت کومت عدد طریقه نے (۲) شوام التو یل ، جلد تا مصفحه ۲۸ واحقاق الحق ، جلد تا مصفح ۲۰۰۳ سے ۵۳۸ تک.

<sup>(</sup>٣)الدراكمنتور،جلد٥ بصفحه١٩٩.

دوسرااختلاف نہیں ہے۔

بہرحال اتنی مدت تک پیغیرا کرم ملٹی آیا کم کا ہرروزائ عمل کی تکرار کرنا ایک طے شدہ مسلمتا ،

کونکہ آنخضرت ملٹی آلیے اس عمل سے بیہ بات بالکل واضح کرنا چاہتے تھے کہ 'اہل بیت' سے

مراوصرف اس گھر کے رہنے والے ہیں ، تا کہ آنے والے زمانہ میں کسی کے لئے کوئی شک وشبہ باتی نہ

رہے ، اور میہ بات سب کو معلوم ہوجائے کہ میہ آیت صرف اور صرف ان حضرات کی شان میں نازل

ہوئی ہے ، لیکن واقعاً تعجب کی بات ہے کہ اس قدرتا کید کے باوجود بھی بعض لوگوں کے زد یک میے مسئلہ

واضح نہ ہو سکا ، کیا واقعاً میں تھی کا مقام نہیں ہے!!

خصوصاً جب مجدالنبی معنی آنتی کی طرف کھلنے والے تمام دروازے بند کرادئے گئے ،صرف بیغمبرا کرم ماٹی آنتی اور حضرت علی علیہ السلام کے دروازے کھلے رہے ( کیونکہ پیغمبرا کرم ماٹی آنتی نے فرمان جاری کیا تھا کہ ان دودرواز ول کے علاوہ تمام درواز کے بند کردئے جائیں)

یہ بات واضح ہے متعدد افراد پیغیمرا کرم ملٹائیلیٹی کی بان مبارک سے پہ کلمات سنتے ہوں گے، لیکن پھر بھی بعض مفسرین پہ کوشش کرتے ہیں کہ آیت کے معنی بین وسعت کے قائل ہوجا ئیں تاکہ از واج پیغیمر کو بھی شامل کرلیا جائے ، کیا یہ تبجب کا مقام نہیں ہے ، اور جیب کی حالی کو بیان کہ تاریخی شواہد کے مطابق خود حضرت عائشہ پیغیمرا کرم ملٹائیلیٹی ہے متعلق اپنے تمام فضائل کو بیان کہ تاریخی شواہد کے مطابق خود حضرت عائشہ پیغیمرا کرم ملٹائیلیٹی ہے متعلق اپنے تمام فضائل کو بیان کرنے سے نہیں کتر اتی تھیں بلکہ چھوٹی چھوٹی چیوٹی پیزوں کو بھی بیان کردیا ہے ، وہ خود کو اس آیت میں شامل شیل ہوں ؟ اس آیت میں شامل شیل ہوں ؟

۳۔ وہ متعدد روایات جو پیغمبر اکرم ملٹی آئیلم کے مشہور ومعروف صحابی ابوسعید خدری کے ذریعیہ قل ہوئی ہیں اور آ پی تطهیر کی طرف اشارہ ہیں ،ان میں واضح طور پر بیان ہوا:

"نَزلَتْ فِي خَمسةٍ فِي رَسولِ اللهِ وَ عَليّ وفاطمة والحسن وَالحُسَين

عليهُمَ السّلام"(1)

"ميآييشريفدرسول خدا، مولائے كائنات، فاطمدز براسلام الله عليها اور حسنين عليها السلام كى شان ميں نازل ہوئى ہے"

المختفر: آیت تطبیری شان نزول کے سلسلہ میں بیان ہونے والی وہ اعادیث جو پیغیرا کرم "
حضرت علی علیہ السلام ، جناب فاطمہ زہرا سلام الله علیہ ااور امام حن وامام حسین علیم السلام سے مخصوص
عیں ، اور بیا جاویث اسلامی معتبر کتابوں میں اس قدر زیادہ ہیں کہ ان کومتواتر حدیثوں میں شار کیا جاتا
ہے ، اور اس کا بیاسے ان میں شک وشبہ کی کوئی گنجائش باتی نہیں رہ جاتی ، یہاں تک کہ کتاب شرح
احقاق المحق میں (شیعر منابع کے علاوہ) خود اہل سنت کی مشہور و معروف میں معتبر کتابوں سے اس
حدیث کوفقل کیا گیا ہے ، اس میں جمل کے بعد صاحب کتاب فرماتے ہیں: ''اگر ان تمام منابع و مدارک کو جمع
کیا جائے تو ان کی تعداد ہزار سے جمل کی لودہ ہو جائے گئ '۔ (۲) (۳))

<sup>(</sup>۱) شوابر التولي الى السلط مين عارهديشين موجودين جلداء مغيرات الدين المديث ١٩٥٥ و ٢٧ و ١٢١ و ١٢١ ٢)

<sup>(</sup>r) اقتباس از جلد دوم احقاق الحق مسفحة ٥٩٣٢٥٠.

<sup>(</sup>٣)تفير بيام قرآن،جلد ٩ بسفح ١٣٤.

## ۵۲\_واقعه غدر کیاہے؟

﴿ يَمَا أَيُّهُ الْمُ سُولُ يَلِّهُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ وِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ إِنَّ اللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ (١)

''الي يَغْبِر! آب اللَّهُ مَنْ اللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ (١)

اورا گريين كياتو گويااس كے پيغام وَبِيل پ بچايا ورخدا آپ ولوگوں كثر ہے محفوظ ركھا''۔

الل سنت كى متعدد كتابوں نيز تغير وحديث اور تاريخ كى (تمام شيعه مشہور كتابوں ميں)

بيان ہوا ہے كہ ذكورہ آيت حضرت على عليه السلام كى شان مين ناذل ہوئى ہے۔

ان احاديث كو بہت سے اصحاب نے نقل كيا ہے ، مجملہ : ''ابوسيد هدرى'' '' زيد بن ارقم''، '' الله بين الله مَنْ الله مَنْ '' الله بين الله مَنْ '' الله بين الله مَنْ '' الله بين الله مَنْ '' الله بين الله مَنْ '' الله بين الله الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ ا

ان احادیث کو بہت ہے اصحاب نے تقل کیا ہے، مجملہ: ''ابوسعید خدری''،'زید بن ارقم''،
''جابر بن عبد الله انصاری''،''ابن عباس''،''براء بن عازب''،''حذیف ''ابو ہرریہ''،''ابن مسعود''اور' عامر بن لیلی''،اوران تمام روایات میں بیان ہوا کہ بیآ یت واقعہ غدیرے متعلق ہے اور حضرت علی علیہ السلام کی شان میں نازل ہوئی ہے۔

قابل توجه بات یہ ہے کہ ان میں سے بعض روایات متعدد طریقوں سے نقل ہوئی ہیں،

<sup>(</sup>۱) سورها کدو، آیت ۲۷.

حدیث ابوسعیدخدری ۱۱ رطریقوں ہے۔ حدیث ابن عباس بھی ۱۱ رطریقوں ہے۔ اور حدیث براء بن عازب تین طریقوں نے نقل ہو کی ہے۔ جن افراد نے ان احادیث کو (مختصریا تفصیلی طوریر) اپنی اپنی کتابوں میں نقل کیا ہے ان

كاسادرج ذيل بين:

حافظ ایونیم اصفہانی نے اپنی کتاب "ما نُنوِّل من القو آن فی علیّ" میں (الحضائص نے نقل کیا ہے جمعیٰ ۲۹)

ابوالحن واحدى شيخابورى "اسباب النزول" صفحه ۱۵ابن عساكر شافعى (الدول شور سيفقل كيا ہے، جلد دوم ، صفحه ۲۹۸)
فخر الدين رازى نے اپنی "تفسيل بی ، جلد ۳ ، صفحه ۲۳۳ ابواسحاق حمویتی نے "فرائد السمطين " فطمی)
ابواسحاق حمویتی نے "فسول المهمه" صفحه ۲۲ ابن صباغ مالكی نے "فسول المهمه" صفحه ۲۲ جلال الدين سيوطی نے اپنی تفسير الدرالمنثور، جلد ۲ ، صفحه ۲۵۸ قاضی شوكانی نے "فتح القدر" ، جلد سوم صفحه ۵۵ شاب الدين آلوی شافعی نے "روح المعانی"، جلد ۲ ، صفحة ۲۵ ا

شهاب الدین الوی شاملی نے روح المعالی مجلد ۴ بستی ۱۷ ا شخ سلیمان قندوزی حنی نے اپنی کتاب' ینائیج المودة' مفید ۱۳۔ بدرالدین حنی نے''عمدة القاری فی شرح صحیح البخاری' ،جلد ۸ مسفی ۵۸ م۔ شخ محد عبدہ مصری''تفسیر المنار'' ،جلد ۲ مسفی ۲۳۳ س۔

حافظ بن مردوبیہ (متونی ۱<u>۸۳۸ھ) (الدرالمنثو رسیوطی سے نقل کیا ہ</u>ے)اوران کےعلاوہ بہت سے دیگرعلانے اس حدیث کوبیان کیا ہے۔ البتة اس بات كونبين بھولنا چاہئے كہ بہت ہے قد كورہ علمانے حالا نكہ شان نزول كى روايت كو نقل كيا ہے لئے ہيں يا نقل كيا ہے كيك بعض وجو ہات كى بنا پر (جيسا كہ بعد ميں اشارہ ہوگا) سرسرى طور سے گزر گئے ہيں يا ان پر تنقيد كى ہے، ہم ان كے بارے ميں آئندہ بحث ميں تكمل طور پر تخقيق و تنقيد كريں گے۔ (انشاء اللہ)

#### واقعه غدير

ندگورہ بحث سے بیہ بات اجمالاً معلوم ہوجاتی ہے کہ بیآ بیئشریف بے ثار شواہد کی بنا پرامام علی علیہ السلام کی شان میں ٹازلی ہوئی ہے، اوراس سلسلہ میں (شیعہ کتابوں کے علاوہ) خودائل سنت کی مشہور کتابوں میں وارد ہونے والی روایات اتن زیادہ ہیں کہ کوئی بھی اس کا انکار نہیں کرسکتا۔

ان مذکورہ روایات کے علاوہ بھی شعد دروایات ہیں جن میں وضاحت کے ساتھ بیان ہوا ہے کہ بیآ ہوں میں وضاحت کے ساتھ بیان ہوا ہے کہ بیآ بیت غدیر خم میں اس وقت نازل ہوئی کہ جب بینج ہرا کرم مظی آئیم نے خطبہ دیا اور حضرت علی علیہ السلام کو اپناوسی وخلیفہ بنایا ، ان کی تعداد گزشتہ روایات کی تعداد سے کہیں زیادہ ہے، یہاں تک محقق بزرگوار علامہ امینی نے کتاب ''الغدیز'' میں ۱۱۰راصحاب بینج ہے زندہ اسنا داور مدارک کے ساتھ نقل کیا ہے ، ای طرح ۸۳ مرتا بعین اور مشہور وقعروف ۱۳۱ معلما و وانشوروں ہے اس حدیث کو نقل کیا ہے۔

اگرکوئی خالی الذہن انسان ان اسناد و مدارک پرایک نظر ڈالے تو اس کو یقین ہوجائے گا کہ حدیث غدیر یقین اُن استاد دیث میں ہے ہے بلکہ متو اتر احادیث کا بہترین مصداق ہے، اور حقیقت میں ہے کہ اگرکوئی شخص ان احادیث کے تو اتر میں شک کرے تو پھراس کی نظر میں کوئی بھی حدیث متو اتر مہیں ہو کتی۔

ہم یہاں اس حدیث کے بارے میں بحث مفصل طور پر بحث نہیں کر سکتے ،حدیث کی سند

اور آیت کی شان نزول کے سلسلہ میں ای مقدار پراکتفاء کرتے ہیں ،اوراب حدیث کے معنی کی بحث کرتے ہیں ، جو حضرات حدیث غدر کی سند کے سلسلہ میں مزید مطالعہ کرنا جا ہتے ہیں وہ درج ذیل کتابوں میں رجوع کر سکتے ہیں :

العظيم الثان كتاب الغدير جلداول تاليف،علامه اميني عليه الرحمه \_

٢\_احقاق الحق ، تاليف ،علامه بزرگوار قاضي نور الله شوستري ، مفصل شرح كے ساتھ آيت

الله خِفْي ، دوسري جلد ، تيسري جلد ، چودهويں جلد ، اور بيسوي جلد \_

٣- الراجعات، تاليف، مرحوم سيدشرف الدين عاملي \_

٣ عبقات الاتوار، تاليف عالم بزرگوارميرسيد حامد حسين بهندي [لكھنوي]-

۵\_ دلاکل الصدق، جلدورم، تالیف، عالم بزرگوارم حوم مظفر۔

حديث غدير كالمضمون 💚

ہم یہاں تمام روایات کے بیش نظر واقعہ فلا مریان کرتے ہیں، (البتہ یہ عرض کردیا جائے کہ بعض روایات ہیں یہ واقعہ فلی اور بعض ہیں مخفر طور پر بیان ہوا ہے، بعض ہیں واقعہ کے ایک پہلوا ور بعض ہیں کی دوسر ہے پہلو کی طرف اشارہ ہوا ہے، چنانچاں تمام روایات کا خلاصہ یہ ہے: ) پہلوا ور بعض ہیں کی دوسر ہے پہلو کی طرف اشارہ ہوا ہے، چنانچاں تمام روایات کا خلاصہ یہ ہے: ) پیغیر اکرم سائے ہیں تمرائی کا آخری سال تھا '' ججۃ الوداع'' کے مراہم جس قدر باوقا راور باعظمت ہو سکتے تھے وہ پیغیر اکرم کی ہمرائی ہیں اختیام پذیر ہوئے، سب کے دل روحانیت سے مرشار تھے ابھی ان کی روح اس عظیم عبادت کی معنوی لذت کا ذا کقہ محسوں کر رہی تھی ۔اصحاب پیغیر کی کثیر تعداد آئے تحسور کر بہت زیادہ خوش نظر کی کثیر تعداد آئے تخضرت ملے تھا تھا کہا تھا کہا ہے انجام دینے کی عظیم سعادت پر بہت زیادہ خوش نظر کر سے تھے۔ (1)

(۱) پیغمبر کے ساتھیوں کی تعداد بعض کے زور کیے ۹۰ ہزارا در بعض کے زو کیک ایک لاکھ بارہ ہزارا در بعض کے نز دیک ایک لاکھیس ہزار اور بعض کے نز دیک ایک لاکھ چوہیں ہزارہے. نہ صرف مدینہ کے لوگ اس سفر میں پیغیر کے ساتھ تھے بلکہ جزیرہ نمائے عرب کے دیگر مختلف حصول کے مسلمان بھی بی عظیم تاریخی اعزاز وافتخار حاصل کرنے کے لئے آپ کے ہمراہ تھے۔
مرز مین تجاز کا سورج درود یوار اور پہاڑوں پر آگ برسار ہا تھا لیکن اس سفر کی بے نظیر روحانی حلاوت نے تمام تکلیفوں کو آسان بنار ہاتھا۔ زوال کا وقت نزدیک تھا، آہتہ آہتہ "جدفه" کی سرز مین اوراس کے بعد خشک اور جلانے والے "غدیر خم" کا بیابان نظر آنے لگا۔

دراصل یہاں ایک چوراہا ہے جو تجاز کے لوگوں کو ایک دوسرے سے جدا کرتا ہے، شالی راستہ مدینہ کی طرف دوسرے سے جدا کرتا ہے، شالی راستہ مدینہ کی طرف دوسرا مشرقی طرف اور چوتھا جنوبی راستہ سرز مین یمن کو جاتا ہے یہی و و مقام ہے جہاں آخری اور اس عظیم سفر کا اہم ترین مقصد انجام دیا جانا تھا اور پینیم سلمانوں کے سامنے اپنی آخری اور اہم ذمید داری کی بنا پر آخری تھم پہچانا چا ہے ۔ حقے۔

جعرات کا دن تھا اور جمرت کا دسوال سال ، آسکو دن عید قربان کوگزرے تھے کہ اچا تک پیغیم رکی طرف سے سب کو تھیم رنے کا حکم دیا گیا ، سلمانوں نے بلندا واز سے قافلہ سے آگے چلے جانے والے لوگوں کو واپس بلایا اور اتنی دیر تک رکے رہے کہ چیچھ آنے والے لوگوں بھی پہنچ گئے۔ آفاب خطانصف النہارے گزرگیا تو تیغیم کے مؤذن نے ''اللہ اکبر'' کی صدا کے ساتھ لوگوں کو نماز ظہر پڑھنے کی دعوت دی ، سلمان جلدی جلدی نماز پڑھنے کے لئے تیار ہوگئے ، لیکن فضا اتن گرم تھی کہ الجف لوگوں کے نیچا اور باقی حصہ سر پررکھنے کے لئے مجبور تھے ورنہ بیابان کی معمل لوگ اپنی عباکا کچھ حصہ پاؤں کے نیچا اور باقی حصہ سر پررکھنے کے لئے مجبور تھے ورنہ بیابان کی گرم ریت اور سورج کی شعاعیں ان کے سراور پاؤں کو تکلیف دے رہی تھیں۔

ال صحرامیں کوئی سایہ نظر نہیں آتا تھا اور نہ ہی کوئی سبزہ یا گھاس صرف چند خشکہ جنگلی درخت تھے جوگری کا تختی کے ساتھ مقابلہ کر رہے تھے کچھے لوگ انہی چند درختوں کا سہارا لئے ہوئے تھے، انہوں نے ان ہر ہنہ درختوں پرایک کپڑاڈال رکھا تھا اور پیغیبر کے لئے ایک سائبان بنار کھا تھا لیکن سورج کی جلا دینے والی گرم ہوااس سائبان کے نیچے سے گز ررہی تھی ، بہرحال ظہر کی نمازادا کی گئی۔

مسلمان نماز کے بعد فوراً اپنے چھوٹے چھوٹے خیموں میں جاکر پناہ لینے کی فکر میں تھے لیکن رسول اللہ نے انہیں آگاہ کیا کہ وہ سب کے سب خداوند تعالیٰ کا ایک نیا پیغام سننے کے لئے تیار ہوجا ئیں جھے ایک مفصل خطبہ کے ساتھ بیان کیا جائے گا۔

جولوگ رسول الله طَنْ اَلَيْهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

''ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ نے فریضہ رسالت انجام دیا اور خیر خواہی کی ذمہ داری کو انجام دیا اور جاری ہدایت کی راہ میں علی دکوشش کی ، خدا آپ کو جزائے خیر دئے'۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیاتم لوگ خدا کی وحدانیت ،میری رسالت اور روز قیامت کی حقانیت اور اس دیت ؟ حقانیت اور اس درن مردوں کے قبروں ہے مبعوث ہونے کی گواہی نہیں دیتے ؟

ے اور ہیں رہی کردوں کے برور ہیں۔ سب نے کہا: کیوں نہیں ہم سب گواہی دیتے ہیں۔

آپ نے فرمایا: خدایا! گواہ رہنا۔

آپ نے مزید فرمایا: اے لوگو! کیاتم میری آ واژس رہے ہو؟

انہوں نے کہا: جی ہاں۔

اس کے بعدسارے بیابان پرسکوت کا عالم طاری ہوگیا،سوائے ہوا کی سنسناہٹ کے کوئی

چیز سنائی نہیں ویتی تھی ، پیغیمر نے فرمایا: دیکھو! میں تمہار ہے درمیان دوگرانفذر چیزیں بطور یا دگار چھوڑ ہے جار ہاہوں تم ان کے ساتھ کیا سلوک کرو گے؟

حاضرین میں سے ایک شخص نے پکار کر کہا: یا رسول الله ملی آیا ہم وہ دوگرا نفذر چیزیں کوئی

ال:

تو پیغیبراکرم نے فرمایا: پہلی چیز تو اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے جو ثقل اکبر ہے، اس کا ایک سرا پروردگار عالم کے ہاتھ میں ہے اور دوسراسراتمہارے ہاتھ میں ہے، اس سے ہاتھ نہ بٹانا وریزتم گراہ ہوجاؤگے، دوسری گرافقار کی کھار میرے اہل میت بینجا ہیں اور مجھے خدائے لطیف وخبیر نے خبر دی ہے کہ بید دونوں ایک دوسرے سے جدانہیں ہوں گے بہاں تک کہ بہشت میں مجھ سے آملیں گے۔ ان دونوں سے آگے بڑھنے (اوران سے تجاوز کرنے) کی کوشش نہ کرنا اور نہی ان سے

يحصد منا كداس صورت مين بھي تم ہلاك ہوجاؤگ

اچانک لوگوں نے دیکھا کہ رسول اللہ اپنے ارد کردنگا ہیں دوڑارہے ہیں گویا کسی کو تلاش کررہے ہیں جو نبی آپ کی نظر حضرت علی علیہ السلام پر پڑی فوراً ان کا ہاتھ پکڑ لیا اور انہیں اتنا بلند کیا کہ دونوں کی بغلوں کی سفیدی نظر آنے گئی اور سب لوگوں نے انہیں دیکھ کر چھی نہا کہ بیتو اسلام کا وہی سیدسالارہے کہ جس نے بھی شکست کا منہیں دیکھا۔

اس موقع پر پینمبری آواز زیاده نمایان اور بلند موگئ اور آپ نے ارشاوفر مایا:

"أَيُّها النَّاسِ مَنْ أولي النَّاسِ بِالمَوْمِنِيْنَ مِنْ أَنْفُسِهم."

اے لوگو! بتاؤ وہ کون ہے جو تمام لوگوں کی نسبت مومنین پرخو دان سے زیادہ اولویت رکھتا ہے؟ اس پرسب حاضرین نے بہ یک آ واز جواب دیا کہ خدااوراس کا پیغیر جہتر جانتے ہیں۔ تو پیغیر کنے فرمایا: خدامیرامولا اور رہبر ہے اور میں مومنین کا مولا اور رہبر ہوں اور میں ان کی نسبت خودان سے زیادہ حق رکھتا ہوں (اورمیراارادہ ان کے ارادے پرمقدم ہے)۔

اس کے بعد فرمایا:

"فَمَن كُنْتُ مَولَاهُ فَهِذَا عَلِي مَولاه".

''لینی جس کامیں مولا ہوں علیٰ بھی اس کے مولا اور رہبر ہیں''۔

پنجبرا کرم نے اس جملے کی تین مرتبہ تکرار کی ،اور بعض راویوں کے قول کے مطابق پنجبر کے یہ جملہ جارمرتبہ دہرایا اوراس کے بعد آسان کی طرف سر بلند کر کے بارگاہ خداوندی میں عرض کی:

"اَللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالأَهُ وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ وَأَحب مَنْ أَحبهُ وَ ابغِضْ مَنْ أَبغَضهُ وَ انْصُرْمَنْ نَصَرُهُ وَ خُذُلٌ مَنْ خَذَلَهُ، وَأَدرِ الحَقِّ مَعَهُ حَيْثُ دَارَ"

یعنی بارالہا! جواسی کو دوست رکھے تو اس کو دوست رکھا درجواس سے دشمنی رکھے تو اس سے دشمنی رکھ، جواس سے محبت کرے تو اس سے محبت کرا درجواس سے بغض رکھے تو اس سے بغض رکھ، جو اس کی مد دکر ہے تو اس کی مددکر، جواس کی مدوسے کنارہ شنی کرے تو اسے اپنی مدد سے محروم رکھا در حق کوادھر موڑ دے جدھر دہ رخ کرے۔

اس کے بعد فرمایا:

"أَلَا فَلْيُبَلِّغ الشَّاهِ لَا الغَائبُ"

''تمام عاضرین آگاہ ہوجا ئیں کہ بیسب کی ذمدداری ہے کہ وہ اس بات کوان لوگوں تک پہنچا ئیں جو یہاں پراس وقت موجو ذہیں ہیں''۔

پیغیرگا خطبہ ختم ہوگیا پیغیر کیسنے میں شرابور تھے حضرت علی علیہ السلام بھی پسینہ میں غرق تھے، دوسرے تمام حاضرین کے بھی سرسے پاؤل تک پسینہ بہدر ہاتھا۔

ابھی اس جعیت کی صفیں ایک دوسرے سے جدانہیں ہوئی تھیں کہ جبرئیل امین وحی لے کر نازل ہوئے اور پیغیبر کوان الفاظ میں تکمیل دین کی بشارت دی: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ (1) "آق كون م في تهمار علي تهمار عدين اورآ كين كوكال كرديا اورا في نعمت كوتم برتمام كرديا" -

المام فعت كابيغام من كريغيراكرم المالية للم في الماية

"اللُّهُ أكبرُ اللُّهُ أكبرُ عَلىٰ إكْمَالِ الدِّينِ وَإِتْمَامِ النِعْمَةِ وَرَضَىٰ الربِّ بِرِسَالَتِي وَالوِلاَيَة لِعَليّ مِنْ بَعْدِي"

''ہرطرح کی بیندگی ویژائی خداجی کے لئے ہے کہ جس نے اپنے دین کو کامل فر مایا اور اپنی نعت کوہم پر تمام کیا اور میری نبوت ورسالت اور میرے بعد علیٰ کی ولایت کے لئے خوش ہوا۔''

پیغیمری زبان مبارک ہے امیر املی میں ابن ابی طالب علیمالسلام کی ولایت کا اعلان س کرحاضرین میں مبارک باد کا شور بلند ہوالوگ بڑھ چی ہے کراس اعز از ومنصب پر حضرت علی کواپنی طرف ہے مبارک باد پیش کرنے گئے چنانچے معروف شخصیوں میں ہے حضرت ابو بکراور حضرت عمر کی طرف ہے مبارک باد کے بیدالفاظ تاریخ کے اوراق میں محفوظ ہیں کی نہوں نے کہا:

"بخٍ بخٍ لك يا بن أبِي طالب أصبحتَ وَأَمسيتَ مولاي و مولاكل مؤمن و مؤمنة "

''مبارک ہو! مبارک!اے فرزندا بوطالب کہ آپ میرے اور تمام صاحبان ایمان مردوں اور عور توں کے مولا اور رہبر ہو گئے''۔

اس وقت ابن عباس نے کہا: بخدا میے عہد و پیان سب کی گر دنوں میں باقی رہے گا۔ اس موقع پرمشہور شاعر حسان بن ثابت نے پینجبرا کرم ملٹی کی آئی سے اجازت طلب کی کداس

<sup>(</sup>۱) سورۇما ئىدە ، آيت ٣.

موقع کی مناسبت ہے کچھ شعر کہوں، چنانچہ انھوں نے بیم شہور ومعروف اشعار پڑھے:

يَنادِيْهِمْ يَومَ الْعَدِيرِ نَبِيُّهُمْ

فَقَالَ فَمَنْ مَولًاكُمْ وَنَبِيُّكُمْ؟

إلهكَ مَولانًا وَأَنتَ نَبِيُّنَا

فَقَالَ لَهُ قُمْ يَا عَلَى فَإِنَّنِي

فَمَنْ كُنْتُ مَولاهُ فَهَدًا وَلِيُّهُ

هَنَاكُ وَعِا اللَّهُمَّ وَال وَلِيَّهُ

بِخُمِّ وَأَسْمِعْ بِالرَّسُولِ مُنَادِياً فَقَالُوا وَلَمْ يَبْدُو هُناكَ التَّعامِيا

قفانوا وبم يبدو هنات التعابية وَلَمْ تَلْق مِنَّا فِي الوَلايَةِ عَاصِياً

رَضِيْتُكَ مِنْ بَعْدِي إِمَاماً وَ هَادياً

فَكُونُوا لَهُ ٱتَّبَاعَ صِدْقٍ مَوَالِياً

وَكُنْ لِلَّذِي لَهُ أَتْبَاعَ عَلِيًّا مُعَادِياً (1)

" خداوندعالم جارامولا بالوطام ني جي، جم آپ كى ولايت كے علم كى مخالفت نبيس

کریں گے۔

اس وقت پنجبرا کرم ما اُلِیَا آلِیَا نے حضرت علی علیہ المبلام بے فرمایا: یاعلی اٹھو، کیونکہ میں نے تم کوایے بعد امام اور ہادی مقرر کیا ہے۔

اس کے بعد فرمایا: جس کا بیس مولا و آقا ہوں اس کے بیعلی مولا اور رہبر ہیں ،للبذاتم سے ول سے اس کی اطاعت و پیروی کرنا۔

اس وفت پیغیبرا کرم مٹھ آئی ہے فرمایا: پالنے والے!اس کے دوست کو دوست رکھ!اوراس کے دشمن کو دشمن۔

<sup>(</sup>۱) ان اشعار کوائل سنت کے بڑے بڑے بڑے علمانے نقل کیا ہے، جن میں ہے حافظ' ابولیم اصفہانی، حافظ' ابوسعید بجستانی'' '' خوارزی مالکی'' ، حافظ' ابوعبدالله مرز بانی'' '' '' تحقی شافعی'' '' جلال الدین سیوطی' ، سبط بن جوزی'' اور' صدر الدین جوی'' کا نام لیا جاسکتا ہے۔

قار کین کرام! بیرتھااہل سنت اور شیعہ علما کی کتابوں میں بیان ہوتے والی مشہور ومعروف حدیث غدیر کاخلاصہ۔

## آبيلغ كسلله يسالكني تحقيق

اگرہم مذکورہ آیت کی شان نزول کے بارے میں بیان ہونے والی اعادیث اور واقعہ غدیر کے متعلق تمام روایات سے قطع نظر کریں اور صرف اور صرف خود آیے بلغ اور اس کے بعد والی آیتوں پر غور کریں تو ان آیات سے امامت اور پیغیرا کرم مش آیا آج کی خلافت کا مسئلہ واضح وروش ہوجائے گا۔

کے ونکہ مذکورہ آیے میں بیان ہونے والے مختلف الفاظ اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ اس مسئلہ کی تین اہم خصوصیت ہیں:

ا - اسلامی نقط نظر سے اس مسئلہ کی گئی خاص اہمیت ہے، کیونکہ پینجبرا کرم ملٹی آئی ہے کو تھم دیا گیا ہے کہ اس پیغام کو پہنچادو، اور اگر اس کام کو انجام نددیا تو گویا اپنے پروردگار کی رسالت کونہیں پہنچایا! دوسرے الفاظ میں یوں کہیں کہ ولایت کا مسئلہ نبوٹ کی طرح تھا، کہ اگر اس کو انجام نہ دیا تو پینچایا! دوسرے الفاظ میں یوں کہیں کہ ولایت کا مسئلہ نبوٹ کی طرح تھا، کہ اگر اس کو انجام نہ دیا تو پینچبرا کرم کی رسالت نا تمام رہ جاتی ہے: ﴿ وَ إِنْ لَهُ مَفْعَلْ فَمَا بَلْفُتْ کِ سِیَالَتَهُ ﴾

واضح رہے کہ اس سے مرادینہیں ہے کہ بیر خدا کا کوئی معمولی تعلم تھا، اور اگر خدا کے کسی تعلم کونہ پہنچایا جائے تو رسالت خطرہ میں پڑجاتی ہے، کیونکہ بیہ بات بالکل واضح ہے اور اس کے بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے، حالا نکہ آیت کا ظاہر بیہ ہے کہ بیر مسئلہ ایک خاص اہمیت کا حامل ہے جو رسالت ونبوت سے خاص ربط رکھتا ہے۔

۲- بید ستلداسلای تعلیمات جیے نماز، روزہ، جج، جہاداورز کو ق وغیرہ ہے متعلق نہیں تھا کے ونکہ میں سے آخریں کھا کے ونکہ بیآ ہے اور ہم جانتے ہیں کہ بیسورہ پنجم براکرم ملٹی آیا ہم پرسب سے آخریں مازل ہوا ہے، (یا آخری سوروں میں سے ہے) یعنی پنجم راکرم ملٹی آیا ہم کی عمر بابر کت کے آخری دنوں مازل ہوا ہے، (یا آخری سوروں میں سے ہے) یعنی پنجم راکرم ملٹی آیا ہم کی عمر بابر کت کے آخری دنوں

میں بیہ سورہ نازل ہواہے جس وفت اسلام کے تمام اہم ارکان بیان ہو چکے تھے۔(1) ۳۔ آیت کے الفاظ اس بات کو واضح کرتے ہیں کہ بیہ مسئلہ ایک ایساعظیم تھا جس کے مقابلہ میں بعض لوگ بخت قدم اٹھانے والے تھے، یہاں تک کہ پنجبرا کرم مٹٹے آیٹے کی جان کو بھی خطرہ

مقابلہ میں بھی لوک بحت قدم اٹھائے والے سے، یہاں تک کہ بیمرا کرم ملک بالیم ی جان ہونی مطرہ تھا باری وجہ سے خداوندعالم نے اپنی خاص حمایت کا علان کرتے ہوئے فرمایا: ﴿ وَاللّٰهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ ﴾ ''اورخداوندعالم تم کولوگوں کے (احتمالی) خطرے سے محفوظ رکھے گا''۔

آیت کے آخریس اس بات کی تاکید کی گئی ہے: "فداوندعالم کافروں کی ہدایت نہیں فرمات" ﴿ إِنَّ الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكافِرِينَ ﴾

آیت کا بیرخص فحدای بات کی عکای کرتا ہے کہ بعض مخالف آنخضرت ملی آئی آئی کے خلاف کوئی منفی قدم اٹھانے والے تھے

ہماری ندکورہ باتوں سے بیرا<mark>ت</mark> تھی طرح واضح ہوجاتی ہے کداس آیت کا مقصد پنجمبر اکرم طرح کی جانشینی اورخلافت کے علاوہ اور لیکھیں تھا۔

جی ہاں پیغیبراکرم ملی آئی ہے کہ خری عمر میں صرف یہی چیز مورد بحث واقع ہوسکتی ہے نہ کہ اسلام کے دوسرے ارکان ، کیونکہ دوسرے ارکان تو اس وقت تک بیان ہو چکے تھے، صرف یہی مسئلہ رسالت کے ہم وزن ہوسکتا ہے، اورای مسئلہ پر بہت ی مخالفت ہوسکتی فی اورای خلافت کے مسئلہ میں پیغیبرا کرم ملی آئی آئی کی جان کوخطرہ ہوسکتا تھا۔

<sup>(</sup>۱) فخر رازی اس آیت کے ذیل میں تحریر کرتے ہیں: بہت ہے علا (محدثین اور موزمین ) نے لکھا ہے کہ اس آیت کے نازل ہونے کے بعد پیفیمرا کرم مائیڈیڈیٹم صرف ۸۸ردن یا ۸۲ردن زندور ہے، ( آفسیر کمیر، جلداا ، سفیہ ۱۳۹) بقسیر المنار اور بعض دیگر کمابول میں ہیمجی تحریر ہے کہ پورا سورہ مائدہ تجۃ الوداع کے موقع پرنازل ہوا ہے، (المنار، جلد ۲ صفحہ ۱۱) البستہ بعض مؤلفین نے فدکورودنوں کی تعداد کم لکھی ہے.

اگر مذکورہ آیت کے لئے ولایت، امامت اور خلافت کے علاوہ کوئی دوسری تغییر کی جائے تو وہ آیت ہے ہم آ ہنگ نہ ہوگی۔

آپ حضرات ان تمام مفسرین کی باتوں کو دیکھیں جنھوں نے اس مسئلہ کوچھوڑ کر دوسری تاویلیس کی ہیں،ان کی تفسیر آیت سے برگانہ دکھائی ویتی ہیں،حقیقت توبیہ ہے کہ بیاوگ آیت کی تفسیر نہیں کریائے ہیں۔

#### توضيحات

#### ا۔ حدیث غدیر میں مولی کے معنی

جیسا کہ معلوم ہو چکا ہے کہ صدیت غدیر "فیمن کنت مولاہ فعلی مولاہ" تمام شیعہ اور سن کتابوں میں نقل ہوئی ہے:اس سے بہت ہے تھا کق روش ہوجاتے ہیں۔

اگر چہ بہت سے الل سنت مؤلفین نے لیر اللہ باور کرانے کی کوشش کی ہے کہ ''مولی'' کے معنی'' ناصر یا دوست' کے ہیں، کیونکہ مولی کے مشہور معنی ہیں ہے۔ بھی ہیں، ہم بھی اس بات کو مانے ہیں کہ '' مولیٰ' کے معنی دوست اور ناصر و مددگار کے ہیں، کین یہاں پر مہت ہے قر ائن وشوا ہر ہیں، جن ہے معلوم ہوتا ہے خدکورہ حدیث میں ''مولیٰ' کے معنی'' ولی، سر پرست اور دہر ہے ہیں، ہم یہاں پر ان قر ائن وشوا ہدکوئف طور پر بیان کرتے ہیں:

ا حضرت علی علیہ السلام ہے تمام موسنین کی دوئی کوئی مخفی اور پیچیدہ چیز نیھی کہ جس کے لئے اس قدرتا کیداور بیان کی ضرورت ہوتی ،اوراس بات کی کوئی ضرورت نیھی کہ اس ہے آب وگیاہ اور جلتے ہوئے بیابان میں اس عظیم قافلہ کو دو پہر کی وھوپ میں روک کرایک طویل و مفصل خطبہ دیا جائے اورسب لوگوں سے اس دوئی کا اقر ارلیا جائے۔

قرآن مجيدن يهلي بى وضاحت كرساته بداعلان فرديا ب: ﴿ إِنَّهُ مَا الْمُؤْمِنُونَ

### إِخْوَةً ﴾ (1) "مونين آپس مين ايك دوسرے كے بھائى جين

ایک دوسری جگدار شاد و و السفو فرائد من و السفو فرائد و السفو من اث بغضهم أولیاء و السفون و السفون مرداور مومن عورتین ایک دوسرے کے ولی اور مدد گارین '۔

خلاصہ بید کہ اسلامی اخوت اور مسلمانوں کی ایک دوسرے سے دوئتی اسلام کے سب سے واضح مسائل میں ہے ، اورخود آنجے خضرت ملٹی آئی ہم واضح مسائل میں ہے ہو پیغیبرا کرم ملٹی آئی ہم کے زمانہ ہے جلی آ رہی ہے ، اور میکو کی ایسا مسئلے ہیں تھا جس سے نے اس بات کو بار بابیان فر مایا اور اس سلسلہ میں تا کید فر مائی ہے ، اور میکو کی ایسا مسئلے ہیں تھا جس سے آ بیت کا لب واجھی قدر شدید ہوجا تا ، اور پیغیبرا کرم ملٹی ڈیکٹی اس راز کے فاش ہونے ہے کوئی خطرہ محسوں کرتے۔ (غور کیجے)

۲۔ "أكست أولى بيكم مِنْ أنفُسِكم" (كيامين مُ لوگوں پرتمهار نفوں سے زياده اولى اور رز اور نہيں ہوں؟) حدیث كالم جل کہت كاكتابوں ميں بيان ہوا ہے جوا يک عام دوئ كو بيان كرنے كے لئے ہے معنی ہے، بلكه اس جملہ كال عموم بيہ ہے كہ جس طرح جھے تم پر اولويت واختيار عاصل ہا اور جس طرح ميں تمهارا رہبر اور سر پرست ہول بالكل اس طرح على عليه السلام كے لئے بھی ثابت ہے، اور ہمارے عرض كے ہوئے اس جملے كے معنی كے علاوہ دوسرے معنی انصاف اور حقيقت سے دور ہيں ،خصوصاً "هن انفسكم" كے بيش نظر يعنی ميں تمهاری نبیت تم سے اولى ہوں۔ حقيقت سے دور ہيں ،خصوصاً "هن انفسكم" كے بيش نظر يعنی ميں تمهاری نبیت تم سے اولى ہوں۔ سے اس تاريخي واقعہ برتمام لوگوں كی طرف سے خصوصاً حضرت "عر" اور حضرت "ابو بكر"

کا امام علی علیہ السلام کی خدمت میں مبار کہا دپیش کرنا اس بات کی عکاس کرتا ہے کہ بیدمسئلہ صرف خلافت کا مسئلہ تھا، جس کی وجہ سے تیمریک و تہذیت پیش کی جار ہی تھی، کیونکہ حضرت علی علیہ السلام سے

دوئ کا مسئلہ تو سب کومعلوم تھااس کے لئے تیریک کی کیاضرورت تھی؟!!

<sup>(</sup>۱) سورهٔ جمرات اآیت ۱۰. (۲) سورهٔ توبه آیت اک.

منداحدین بیان ہواہے کہ پنجبرا کرم مٹھ کی آئے گئے گئے اعلان کے بعد حصرت عمر نے حصرت علی علیہ السلام کوان الفاظ میں مبارک باد دی:

"هننیاً یا بن أبِي طالب أصبحتَ وَأَمسیتَ مولی کُلَ مؤمن و مؤمنةٍ"(1)
"مبارک ہومبارک! اے ابوطالب کے بینے! آج ہے تم ہرمومن اورمومند کے مولا بن لئے"۔

علامد فخرالدین رازی نے ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ مَلِغٌ مَا أَنْوِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ ك ویل ش تحریر کیا ہے کہ صفرت عمر نے کہا: "هنشیاً یا بن أبی طالب اصبحت و أمسیت مولی مُکلَ صوْمن و صوْمنیة " جمل معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی علیه السلام کوخود حضرت عمرا پنااور ہر مومن ومومنہ کا مولا بیجھتے تھے۔

تاری فنداویس روایت کے الفاظ بیری بہتے بہتے لک یا بن أبي طالب أصبحت و أمسیت مولاي و مولا کُل مسلم"(۲) "اے العظالب کے بیٹے مبارک ہومبارک! آپ آج سے میرے اور ہر ملمان کے مولا ہو گئے"۔

فیض القدیر اورصواعق محرقه دونول کتابول میں نقل ہوا ہے کہ مفرت ابو بکر اور عمر دونول نے حضرت علی علیہ السلام سے کہا: "وَأَمسیتَ یابن أبي طالبِ مولی کُلَ مؤمن و مؤمنةٍ"

یہ بات واضح ہے کہ ایک عام دوئی توسیحی موسین کے درمیان پائی جاتی تھی، تو پھر اتنا اہتمام کیسا؟ الہذامعلوم یہ ہوا کہ بیاس وقت صحیح ہے جب مولی کے معنی صرف اور صرف حاکم اور خلیفہ ہول۔

<sup>(</sup>۱) منداحر، جلد ۴ م شخه ۲۸۱ ، ( فضائل الخسه ، جلداول ، سغیه ۳۳ کی نقل کے مطابق )

<sup>(</sup>٢) تاريخ بغداد، جلد ۷، صفحه ۲۹.

۳۔ حسان بن ثابت کے مذکورہ اشعار بھی اس بات پر بہترین گواہ ہیں کہ جن میں بلند مضامین اور واضح الفاظ میں خلافت کے مسئلہ کو بیان کیا گیا ہے، جن کی بنا پرمسئلہ کافی واضح ہے (آپ حضرات ان اشعار کوایک مرتبہ پھریڑھ کردیکھیں)

## ٢\_قرآن کي آيات واقعه غدير کي تائيد كرتي جي

بہت سے مضرین اور راویوں نے سورہ معارج کی ابتدائی چند آیات: ﴿ مَسَالَ مَسَائِلَ مَسَائِلَ مَسَائِلَ مَسَائِلَ ف مِعَدُابٍ وَاقِعِ ﴿ لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴿ مِنْ اللهِ ذِی الْمَعَادِجِ ﴾ (ایک سائل نے واقع ہونے والے عدا کی طرف ہے ہے،) کی خال نزول کو بیان کیا ہے، سے میں اسلامی میں کوئی دفع کرنے والانہیں ہے، سے بلندیوں والے خداکی طرف ہے ہے،) کی خال نزول کو بیان کیا ہے جس کا خلاصہ ہیہے:

" " پیغیرا کرم مشید آنیا می علیه السلام کو غدیر فرم میں خلافت پر منصوب کیا، اوران کے بارے میں فرمایا: "مَن کُنتُ مَلُو لاہ گفیداً علی مَولاہ". تھوڑی ہی دیر میں بیغیرعام ہوگئ، نعمان بن حارث فہری (ا) (جو کہ منافقوں میں ہے تھا) پیغیبرا کرم مشید آئی کے خدمت میں حاضر ہو کر عرض کرتا ہے: آپ نے ہمیں حکم دیا کہ خدا کی وحدانیت اور آپ کی رسالت کی گواہی دیں ہم نے گواہی دی ہم نے اور آپ کی رسالت کی گواہی دی ہم نے گواہی کہ کہا کہ کہا گوائی ہوائی ہوائی ہوائی پر منصوب کر دیا اور کہا: "مَن مُحدِّث مَو کلاہ فَھلَا الله می نے خدا کی طرف ہے؟ پیغیبرا کرم مشید آئی ہے نے فرمایا: مندا کی طرف ہے! ہے ام دیا ہے " سے تعمان بن حارث نے اپنا منو پھیرلیا اور کہا: خداوندا! اگر پیکام حق ہے اور تیری طرف سے ہے تو جھی پر آسان سے پھر برسا!۔

<sup>(</sup>١) بعض روايات مين" حارث بن نعمان "اور بعض روايات مين" تضر بن حارث" آيا ہے.

اچانک آسان سے ایک پھر آیا اور اس کے سر پرلگا، جس سے وہ وہیں ہلاک ہوگیا، اس موقع پر آیتے ﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابِ وَاقِع ﴾ نازل ہوئی۔

[ قارئین کرام!] ندگورہ روایت کی طرح مجمع البیان میں بھی بیروایت ابوالقاسم حسکانی
نقل ہوئی ہے(۱)،اورای مضمون کی روایت بہت سے اہل سنت مضرین اور راویان حدیث نے
مخصر سے اختلاف کے ساتھ فقل کی ہے، مجملہ:قرطبی نے اپنی مشہور تقبیر میں (۲) آلوی نے اپنی تقبیر
روح المعانی میں (۳)،اورابواسحاق نظابی نے اپنی تفبیر میں ۔ (۴)

علامدامین علیدال حمد نے کتاب الغدیر بیس تمیں علااہل سنت سے (معدمنالع) اس روایت کونقل کیا ہے، جن میں سے: سیر وَ علی، فرا کد اسمطین حمویی، درراسمطین شخ محد زرندی، السراج المغیر شفاء المغیر شمس الدین شافعی ،شرح جامع الصغیر شوطی تفییر غریب القرآن حافظ ابوعبید ہروی، اور تفییر شفاء الصدورابو بکرنقاش موصلی، وغیرہ بھی ہیں۔ (۵)

<sup>(</sup>۱) جمع البيان، جلد ٩ و١٠ إصفية ٣٥٠.

<sup>(</sup>۲) تغییر قرطبی ،جلد ۱۰ اصفحه ۷۷۵۷.

<sup>(</sup>٣) تفييراً لوى ،،جلد٢٩،منځ٥٢.

<sup>(</sup>٣) نورالا بصار بلخي م صفحه الاسكفتل كے مطابق.

<sup>(</sup>۵)تغیر پیام قرآن ،جلده ،صفحه۱۸۱.

## ۵۳۔ولایت تکوینی اورتشریعی سے کیامراد ہے؟

ہم جانتے ہیں کہ ولایت کی دوقتمیں ہیں: ا۔ولایت عموری۔

٢ ـ ولايت تشريعي \_

ولایت تشریعی سے مرادودی اسلامی اور قانونی حاکمیت اور سر پرتی ہے، جو بھی محدود پیانہ پر ہوتی ہے جیسے چھوٹے بچہ پر باپ اور دادک ولایت، اور بھی وسیح پیانہ پر ہوتی ہے جیسے حکومت اور اسلامی ملک کے نظم وضبط میں حاکم شرع کی ولایت۔

لیکن تکوین ولایت سے مرادیہ ہے کہ کوئی شخص خدا کے تعلیم اوراس کی اجازت سے اس عالم خلقت اوراس کا نئات میں تصرف کرے، اوراس دنیا کے اسباب دوسائل کے برخلاف کوئی عجیب واقعہ کردکھائے، مثلاً لاعلاج بیمار کو خدا کے اذن سے اوراس کی عطا کردہ طاقت سے شفاویدے، یا مردول کوزندہ کردے، یا اس طرح کے دوسرے امور کو انجام دے، نیز کا نئات اور انسانوں پرغیر معمولی معنوی تصرف کرے۔

''ولایت تکوین'' کی جارصورتیں ہو یکتی ہیں جن میں ہے بعض قابل قبول اور بعض نا قابل قبول میں: **ا خلقت اور مخلیقِ کا نئات میں ولایت**: یعنی خداوندعالم اپنے کسی بندہ یا فرشتہ کواتنی طافت دیدے کہ دوسرے جہانوں کو پیدا کرے یاان کوصفحہ ستی ہے مٹادے، تویقیناً یہ کوئی محال کا منہیں ہے، کیونکہ خداوندعالم ہر چیز پر قادر ہے،اور کسی کو بھی ایسی قدرت دے سکتا ہے،کیکن تمام قرآنی آیات اس بات کی گواہی دیتی ہیں کہ نظام خلقت خداوندعالم کے ہاتھ میں ہے، جا ہےوہ زمین وآ سان کی خلقت ہو یا جن وانس ،فرشتوں کی خلقت ہو یا نبا تات وحیوانات، پہاڑ ہوں یا دریا ،سب کےسب خدا کی قدرت سے بیدا ہوئے ہیں،کوئی بندہ یا فرشتہ،خلقت میںشر یک نہیں ہے ای وجہ سے تمام مقامات پرخلقت کی نسبک خدا کی طرف دی گئی ہے،اور کسی بھی جگہ پہ نبیت (وسیع پیانہ پر ) غیر خدا کی طرف نہیں دی گئی، اس بنا پر رہیں ہوآ سان اور حیوان وانسان کا خالق صرف اور صرف خدا ہے۔ ٢ ـ ولايت مكويني و فيض پہنچائے ميں واسطه " كے معنی ميں ، ليعنی غداوند عالم كى طرف سے اینے بندول یا دوسری مخلوقات تک پہنچنے والی المدد، رہے، برکت اور قدرت انھیں اولیاءاللہ اور خاص بندول کے ذریعہ حاصل ہو کی ہے، جیسے شہر میں یائی پہنچا کے والا ایک ہی اصلی یا ئے ہوتا ہے بیاصلی بائپ كے مركزے مانى ليتا ہاوراس كوسب جگه پہنچاديتا ہے، ال و واسطه درفيض "تي تعبير كياجا تا

یہ معنی بھی عقلی لحاظ ہے محال نہیں ہیں، جس کی مثال خود عالم صغیر لیکی انسان کا جسم ہے کیونکہ صرف دل کی شدرگ ہی کے ذریعہ تمام رگوں تک خون پہنچتا ہے، تو پھر عالم کبیر ( کا مُنات ) میں بھی اس طرح ہونے میں کیا ممانعت ہے؟

لیکن اس کے اثبات کے لئے بےشک دلیل و ہر ہان کی ضرورت ہے اور اگر ثابت بھی ہوجائے تو بھی خداوندعالم کےاذن سے ہے۔

سولايت تكوين معين حدود مين: جيسے مردول كوزنده كرنايا لاعلاج بيارول كوشفا دينا

وغيره-

قرآن مجید میں اس ولایت کے نمونے بعض انبیاء علیم السلام کے بارے میں ملتے ہیں، اور اسلامی روایات بھی اس پر شاہداور گواہ ہیں،اس لحاظ سے ولایت تکوینی کی میشم نہ صرف عقلی لحاظ ہے ممکن ہے بلکہ بہت سے تاریخی شواہد بھی موجود ہیں۔

۳۔ ولایت جمعنی دعا، لینی اپنی حاجتوں کوخدا کی بارگاہ میں پیش کرے اور اس سے طلب کرے کہ فلاں کام پورا ہو جائے ،مثلاً پیغیبرا کرم ملتی آیتی یا امام معصوم دعا کریں اور خدا سے طلب کی ہوئی دعا قبول ہوجائے۔

ولایت کی اس قتم میں بھی کوئی عقلی اور نقلی مشکل نہیں ہے، قر آنی آیات، اور روایات میں اس طرح کے بہت سے نمو نے موجود ہیں، بلکہ شاید ایک لحاظ سے اس قتم پر ولایت تکویٹی کا اطلاق کرنامشکل ہو کیونکہ دعا کا قبول کی ناخو دخداوندعالم کا کام ہے۔

بہت ی روایات میں ''اسم اعظم کی طرف اشارہ ملتا ہے کہ انبیاء اور ائمہ محصوبین علیہم السلام یا بعض اولیاء اللہ (انبیاء اور ائمہ کے علاوہ کے پاس اسم اعظم کاعلم تھا جس کی بنا پروہ عالم بھوین میں تصرفات کرتے تھے۔

اس بات سے صرف نظر کرتے ہوئے کہ اسم اعظم کیا ہے، اس طرح کی روایات بھی ولایت تکوینی کی ای شم کی طرف اشارہ کرتی ہیں، اور کمل طریقہ سے اس پرصادق آتی ہیں۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تغییر پیام قرآن،جلده بسخی ۱۶۱.

# ۵۴۔ بیعت کی حقیقت کیا ہے؟ نیز انتخاب اور بیعت میں کیا فرق ہے؟

" حقیقت بیعت "بیعت کرنے والے اور جس کی بیعت کی جارہی ہے دونوں کی طرف سے ایک معاہدہ ہے، جس کے معنی میہ ہیں کہ بیعت کرنے والا بیعت لینے والے کی اطاعت، پیروی، حمایت اور دفاع کرے گا، اور اس میں ذکر شدہ شرائل کی اظامے بیعت کے مختلف درجے ہیں۔ حمایت اور دفاع کرے گا، اور احادیث نبوی کے پیش نظر بہتیج دفائل ہے کہ بیعت، بیعت کرنے والے کی طرف سے ایک" عقد لازم" [ا] ہے اور اس کے مطابق عمل کرنا واجب ہوتا ہے، اہذا وہ قانون عام فرف سے ایک "عقد لازم" [ا] ہے اور اس کے مطابق عمل کرنا واجب ہوتا ہے، اہذا وہ قانون عام فرف سے ایک شخص کرنے والا اس کو منح نہیں کرسکتا، لیکن صاحب بیعت اگر مصلحت دیکھے تو اپنی طرف سے بیعت اٹھا سکتا ہے اور اس کو فنح نہیں کرسکتا ہے اس معام بیعت اگر مصلحت دیکھے تو اپنی طرف سے بیعت اٹھا سکتا ہے اور اس کو فنح کرسکتا ہے، اس صورت میں بیعت کرنے والا اطاعت اور بیروی ہے آزاد ہوجا تا ہے۔ (۲)

<sup>[</sup>۱] اسلام میں دوطرح کے معاملات ہوتے ہیں ایک ایسامعاملہ جس کوفتح کیا جاسکتا ہے ، اس کو ''عقد جائز'' کہا جاتا ہے ، اور دوسراوہ جس کوفتح نہیں کیا جاسکتا واس کو 'عقد لازم'' کہا جاتا ہے ۔ (مترجم] (۱) میں رہ کی رہ میں دیا ہے ، اس میں میں اور ایس نا ہے ۔ ان میں ماروں کا میں میں میں میں میں میں میں میں میں م

<sup>(</sup>٢) ہم واقد كر بلا يس يرحة بين كه ام حين عليه السلام في شب عاشوراكي خطبرديا ورائية اسحاب اورناصرول كاشكريه اواكرت وحة ان ساري يعت كوافحاليا اوركها: جهال چاہو چلے جاؤ (،كيكن اسحاب في وفادارى كا شوت بيش كيا) امام عليه السلام في فرمايا: "فانطلِقُوا في حل ليس عليكم منتي زمام (كال ابن اثير، جلد، منفي ٥٤)

بعض لوگوں نے بیعت کو''انتخاب' [اورائیکٹن] کے مشابہ قرار دیا ہے حالانکہ انتخابات کا مسئلہ اس کے بالکل برعکس ہے یعنی انتخاب کے معنی میہ جیں کہ انتخاب ہونے والے شخص کو ایک ذمہ داری اور عہدہ دیا جاتا ہے یا دوسرے الفاظ میں اس کو مختلف امورانجام دینے کے لئے وکیل بنایا جاتا ہے، اگر چہ انتخاب کرنے والے کی بھی کچھ ذمہ داریاں ہوتی ہیں (تمام وکالتوں کی طرح) جبکہ بیعت میں ایسانہیں ہے۔

یایوں کہتے کہ انتخاب کی کوعہدہ یا منصب دینے کا نام ہے، جبیبا کہ ہم نے عرض کیا کہ دکیل بنانے کی طرح ہے، جبکہ بیعت''اطاعت کاعہد'' کرنے کا نام ہے۔

اگر چہ بیجی ممکن ہے کہ بید دونوں اجھن چیز دن میں ایک دوسرے کے مشابہ ہوں الیکن اس مشابہت کا مطلب بینہیں ہے کہ بید دونوں ایک ہیں، للبذا بیعت کرنے والا بیعت کو فتح نہیں کرسکتا، حالا نکد انتخابات کے سلسلہ میں ایسا ہونا ہے کہ انتخاب کرنے والے اسے عہدہ سے معزول کر سکتے ہیں۔(۱)

اب پہاں پر بیسوال بیدا ہوتا ہے کہ کیا کئی نبی آمام کی مشروعیت میں بیعت کا کوئی کردار ہے یا نہیں؟ پیغیبرا کرم ملٹی آئی آئی اورائمہ معصومین علیم السلام پونک خداوند عالم کی طرف سے منسوب ہوتے ہیں اوران کو کئی بیعت کی ضرورت نہیں ہوتی ، یعنی خداوند عالم کی طرف سے منصوب نبی یا امام معصوم علیم السلام کی اطاعت خدا کی طرف سے واجب ہوتی ہے ، چاہے کئی نے بیعت کی ہویا ہیست نہ کی ہو۔

دوسرے الفاظ میں: مقام نبوت اور امامت کا لازمہ، اطاعت کا واجب ہونا ہے، جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

<sup>(</sup>۱) آخیرنمون، جلد۲۲ صفحها ۷.

﴿ يَهَا أَيُهَا اللّهِ مِنكُم ﴾ (۱)

﴿ يَهَا أَيُهَا اللّهِ مِنكُم ﴾ (۱)

﴿ اللهِ اللهُ كَا اللهُ كَا اللهُ كَا اللهُ وَ أَطِيعُوا اللهُ وَ أَطِيعُوا الرّسُولَ وَ أَوْلِي الْأَمْرِ مِنكُم ﴾ (۱)

﴿ اللهِ اللهُ كَا اللهُ كَا اللهُ كَا اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ وَ أَطِيعُوا اللهُ وَ أَلِي اللهُ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

اس سوال کے جواب میں ہم بیر عرض کرتے ہیں کہ اس طرح کی بیعت ایک طرح سے وفا داری کے عہد دیان جیسی ہوئی ہے جو ضاص مواقع پر انجام پاتی ہے، خصوصاً بعض تخت مقامات اور حوادث میں اس سے فائدہ اٹھا یا جاتا ہے، تاکیداس کی وجہ سے مختلف لوگوں میں ایک نئی روح پیدا ہوجائے۔

لیکن خلفاء کے سلسلہ میں لی جانے والی بیعت کا منطلب ان کی خلافت کا قبول کرنا ہوتا تھا، اگر چہ ہمارے عقیدہ کے مطابق خلافت رسول ملٹے پُلِیکٹم کوئی ایسا منصل نہیں ہے کہ جس کو بیعت کے ذریعہ حل کیا جاسکتا ہو، بلکہ خلیفہ خداوند عالم کی طرف سے پیغیراکرم ملٹے پُلِیکٹم والے امام کے ذریعہ معین ہوتا ہے۔

اسی دلیل کی بناپر جن لوگوں نے حضرت علی علیہ السلام یا امام حسن علیہ السلام یا امام حسین علیہ السلام ہے کہ بیعتوں کی طرح السلام سے بیعت کی ہے وہ بھی وفا داری کے اعلان اور پیغیبرا کرم مٹٹٹٹلیٹٹم سے کی گئی بیعتوں کی طرح تھی۔

نہج البلاغہ کے بعض کلمات ہے اچھی طرح بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیعت صرف ایک ہار ہوتی

<sup>(</sup>۱) سوره نساء، آیت ۵۹.

ہے،اس میں تجدید نظر نہیں کی جاسکتی،جیسا کہ حضرت علی علیدالسلام فرماتے ہیں:

"لِأَنَّهَا بِيعةٌ وَاحِد ةٌ ، لا يُثنني فِيهَا النَّظر ولا يستأنفُ فِيهَا الخَيَارِ، الخَارِجُ

منهَا طَاعِن ،والمرويّ فِيهَا مَداهِن!"(١)

"چونکہ یہ بیعت ایک مرتبہ ہوتی ہے جس کے بعد ندیمی کونظر ٹانی کاحق ہوتا ہے اور نہ دوبارہ اختیار کرنے کا ،اس سے باہر نکل جانے والا اسلامی نظام پر معترض شار کیا جاتا ہے اور اس میں غور وفکر کرنے والامنافق کہاجاتا ہے '۔

امام علی اسلام کے کلام سے بیاستفادہ ہوتا ہے کہ امام علیہ السلام نے ان لوگوں کے مقابلہ میں جو پنجیبر اکرم ملٹی آئی کی طرف سے منصوص خلافت کا عقیدہ نہیں رکھتے تھے اور بہانہ بازی کیا کرتے تھے، بیعت کے مسئلہ ہے (جوخودان کے نزدیک مسلم تھا) استدلال کیا ہے، تا کہ امام علیہ السلام کی نافر مانی نہ کریں ، اور معاولی آئی جیے دوسرے لوگوں کو یہ بتانا جا ہتے ہیں کہ جس طرح [بیعت کے ذریعہ ] تم تینوں خلفا کی خلافت سے قائل ہوتو ای طرح میری خلافت کے بھی قائل رہو، اور میرے سامنے تسلیم ہوجاؤ، (بلکہ میری خلافت تو ای سے زیادہ حق رکھتی ہے کیونکہ میری بیعت اور میرے سامنے تسلیم ہوجاؤ، (بلکہ میری خلافت تو ای سے زیادہ حق رکھتی ہے کیونکہ میری بیعت وسیع پیانے پر ہوئی ہے اور تمام ہی لوگوں کی رغبت ورضا ہے ہوئی ہے۔)

اس بنا پرحضرت علی علیہ السلام کا بیعت کے ذریعیہ استدلال کرنا خدا ورسول کی طرف سے منصوب ہونے کے منافی نہیں ہے۔

ای وجہ سے امام علی علیہ السلام نہج البلاغہ میں حدیث ثقلین کی طرف اشارہ فرماتے میں (۲) جوآپ کی امامت پر بہترین دلیل ہے، اور دوسری جگہ وصیت اور دراثت کے مسئلہ کی طرف اشارہ فرماتے ہیں، (۳) (غور کیجئے)

<sup>(</sup>۱) نيج البلاغه بكتوب تبرك إصفحه ۴۸۹ . (۲) نيج البلاغه خطب قبر ۸۷ . (۳) زيج البلاغه خطه قبر ۳

ضمناً ان روایات سے بیہ بات انجھی طرح معلوم ہوجاتی ہے کہ اگر کسی ہے زبر دسی بیعت لی جائے یالوگوں سے غفلت کی حالت میں بیعت لی جائے تو اس کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی ، بلکہ غور وفکر کے بعد اپنے اختیار وآزادی سے کی جانے والی بیعت کی اہمیت ہوتی ہے، (غور بیجیے)

اس نکته پر توجه کرما ضروری ہے کہ ولی فقید کی نیابت ایک ایسا مقام ہے جو انکہ معصوم علیہم السلام کی طرف ہے معین ہوتا ہے، اس میس کی بھی طرح کی بیعت کی ضرورت نہیں ہوتی، البتہ ''ولی فقیہ'' کی اطاعت و پیروی سے استخام آتا ہے تا کہ اس مقام سے استفادہ کرتے ہوئے دینی خدمات انجام دے سکے بیکن اس محین نہیں ہیں کہ بیے جمدہ لوگوں کی پیروی اوراطاعت کرنے پرموتوف انجام دے سکے بیکن اس کے علاوہ لوگوں کا پیروی کرنا پیعت کے مسئلہ سے الگ ہے بلکہ ولایت فقید کے سلملہ میں تھم

اللي يرعمل كرنا ہے۔ (غور يجيح)(۱)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه،جلد۲۲،صفح۲۷

## ۵۵ \_ كيادس ساله بچه كااسلام قابل قبول ہے؟

یہ ایک مضہور ومعروف سوال ہے جوقد یم زمانہ سے بہانہ بازلوگوں کے درمیان ہوتا آ رہا ہے اس کی وجہ بھی ہے ہے گھیک ہے حضرت علی علیدالسلام نے سب سے پہلے اظہار اسلام کیا، لیکن اس دس سالہ اور نا بالغ بچے کا اسلام قابل قبول ہے یانہیں؟ اور اگر آپ کے بلوغ کو معیار قرار دیں تو دوسر سے بہت سے لوگ اس وقت اسلام کلمان ہو چکے تھے۔

یہاں''مامون عبای''اوراس کے زلائے کے ایک مشہور ومعروف نی عالم دین''اسحاق'' کی گفتگو کا بیان کرنا مناسب ہے، (اس واقعہ کو''ابن عبد رین' نے اپنی کتاب''عقد الفرید'' میں تحریر کیا ہے)

مامون نے اس سے کہا: پیغیبرا کرم ملٹی آئی کی رسالت میں سب سے افضل کونسا عمل ہے؟ اسحاق نے کہا: خداکی تو حیداور پیغیبرا کرم ملٹی آئی کی رسالت کی گواہی میں اخلاص سے لینا۔

مامون نے کہا: کیاتم کسی ایسے خص کو پہچانتے ہوجو حضرت علی علیہ السلام سے پہلے مسلمان

relae?

اسحاق نے کہا علی اس وقت اسلام لائے جب وہ کم سن اور نابالغ تھے، اور شرعی فرمدداریاں

بھی ان پر نافذنہیں ہو کی تھیں۔

مامون نے کہا: حضرت علی علیہ السلام کا اسلام پیغیبرا کرم طرفی آینے کی دعوت کی بناپر تھا یانہیں؟ اور پیغیبرا کرم طرفی آینے نے ان کے اسلام کو قبول کیا یانہیں؟ یہ س طرح ممکن ہے کہ پیغیبرا کرم طرفی آینے کمی ایسے شخص کو اسلام کی دعوت دیں جس کا اسلام قابل قبول نہ ہو!

يين كراسحاق لا جواب ہوگيا۔(1)

بہلی بات میہ ہے کہ پینجبراسلام ملٹ کی آئے ہے حضرت علی علیدالسلام کا اسلام قبول کیا ،الہذا اگر

<sup>(</sup>۱)عقدالفرید،جلد ۳، مفیس۳ (تکفیص کے ساتھ)

<sup>(</sup>٢) الغدير، جلد ٢٣ صغير ٢٣٧.

کوئی شخص اس کم سنی میں حضرت کے اسلام کوقبول ندکر ہے تو گویا وہ پیغیبرا کرم ملٹی کیا ہے ہراعتر اض کرتا ہے۔

دوسری بات میہ کہ دعوت ذوالعشیر ہ کی مشہور ومعروف روایات میں بیان ہوا ہے کہ پیغیراکرم طرف ہیں بیان ہوا ہے کہ پیغیراکرم طرف ہیں تا یا کرایا اور قریش میں سے اپ رشتہ داروں کی دعوت کی اوران کو اسلام کا پیغام سنایا، فرمایا: جو محص سب سے پہلے اسلام کے پیغام میں میری نفرت و مدد کرے گا وہ میرا بھائی، وصی اور جانشین ہوگا، اس موقع پر حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کے علاوہ کسی نے رسول اسلام کی دعوت پر لیک فیمین کہی، آپ نے فرمایا: یا رسول اللہ ایس آپ کی نفرت و مدد کروں گا، اور آپ کی دعوت پر بیغیمراکرم طرف آئی ہے نے فرمایا: یا علی اتم میرے بھائی، میرے وصی اور میرے جانشین ہو

کیا کوئی اس بات پریفین کرسکانے کے پنجبرا کرم مٹی آیا آنے ابالغ شخص کو (جس کے لئے لوگ کہتے ہیں کہ ان کا اسلام قابل قبول نہیں ہے اپنا بھائی ، وسی اور جانشین قرار دیں اور دوسروں کو ان کی اطاعت کی دعوت دیں! یہاں تک کہ مشرکین مکہ ابوطالب کا فداق اڑاتے ہوئے ان سے کہیں کہتم اب اپنے بیٹے کی اطاعت کرنا، بے شک، اسلام قبول کرنے کے لئے بالغ ہونا شرط نہیں ہے، ہر وہ نو جوان جوصا حب عقل و شعور ہوا گراسلام کوقبول کرے اور بالفرض اس کا باپ بھی مسلمان نہ ہوتو وہ اسے بایہ سے جدا ہوکر مسلمان نہ ہوتو وہ اسے باب سے جدا ہوکر مسلمانوں میں شامل ہوجائے گا۔

تیسری بات بیہ کر آن مجیدے بینتجہ نکاتا ہے کرچی نبوت کے لئے بھی' بلوغ" کی شرط نہیں ہے اور بعض انبیاء کو بیمقام بجین میں بی ال گیا تھا، جیبا کہ جناب بحی علیدالسلام کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَ آفَیْفَ الْ مُحْکُمُ صَبِیًّا ﴾ (۱) اور ہم نے آتھیں بچینے ہی میں نبوت عطا کردی"۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مریم ، آیت ۱۱.

اور جناب عیسیٰ علیہ السلام کے واقعہ یس بھی ملتا ہے کہ انھوں نے پیدائش کے بعد ہی واضح الفاظ میں کہا:﴿ قَسَالَ إِنِّسَى عَبْسَدُ اللهِ آصَانِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا﴾ (۱)''[جناب]عیسیٰ نے آواز دی کہ میں اللہ کا بندہ ہوں ،اس نے مجھے کتاب دی ہے اور مجھے ٹی بنایا ہے''۔

ان دلیلوں میں سب سے بہترین دلیل یہی ہے کہ خود پیٹیبراسلام ملٹی اُلِیّل نے حضرت علی علیہ السلام کو قبول کیا اور دعوت ذوالعشیرہ میں سیاعلان کیا کہ علی علیہ السلام میرے بھائی، میرے وصی اور میرے جانشین ہیں۔

بہرحال وہ روایت جس میں بیان ہوا کہ حضرت علی علیہ السلام سب سے پہلے اسلام لانے والوں میں ہیں، بیرحال وہ روایت حضرت علی علیہ السلام کے لئے ایک ایسی عظیم فضیلت بیان کرتی ہے جس میں کوئی دوسراشریک نہیں ہے، ای دلیل کی بنا دھفرت علی علیہ السلام پینجبرا کرم مُنْ فَیْلَائِم کی جانشینی کے لئے امت میں سب سے زیادہ حقد اراور مناسب میں ہیں۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مریم آیت ۲۰.

<sup>(</sup>۲) تغییر بیام قرآن،جلده ،سنی ۳۵۵.

# ۵۷۔ امام حسنؓ نے زہر آلودکوزہ سے پانی کیوں پی لیااور اللہ کا مصل نے زہر آلودائگور کیوں تناول فرمایا؟

اس بات میں کوئی شک نہیں ہے ائمہ معصومین علیہم السلام خداوند عالم کی طرف سے علم غیب

جانتے ہیں۔

لین پیلم کیرا ہے، اور اس کی وسعت اور حدود کہاں تک ہے، پیدستلہ بہت پیچیدہ مسائل میں سے ہے جواس طرح کی بحث و گفتگو میں دکھا کی دیتا ہے، اس سلسلہ میں روایات بھی مختلف ہیں اور علما کے درمیان بھی اختلاف پایا جاتا ہے، درج ذیل مسلام تھیں بنیادی اور قابل توجہ احتمالات میں

:40

ائر علیم السلام تمام چیزوں کو' بالقو ق' جانے ہیں نہ کہ' بالفعل' یعنی غیب کی باتوں کو جانے کے لئے جب بھی ارادہ کریں تو غداوندعالم ان پرالہام فرمادیتا ہے، یاان کے پاس ایسے قواعد اوراصول ہیں جن کے ذریعہ وہ ایک نیاب کھول لیتے ہیں اور اسرار غیب ہے آگاہ ہوجاتے ہیں، یا ان کے پیش نظر ایسی کتابیں ہیں کہ جب وہ ان پرنظر فرماتے ہیں تو اسرار غیب سے باخبر ہوجاتے ہیں، یا یہ کہ جب بھی خداوند عالم ارادہ فرمائے تو انھیں اسرار غیب سے باخبر کردیتا ہے، اور جب خداوند عالم ایے ارادہ سے صرف نظر کر لیتا ہے تو قتی طور پر بیعلوم مخفی ہوجاتے ہیں۔

اس بات (پہلی صورت) پرشاہدوہ روایات ہیں جن میں بیان ہواہے کہ ائمہ معصومین علیم السلام جب کسی چیز کے سلسلہ میں جاننا چاہتے تھے تو ان کومعلوم ہوجا تا تھا، شخ کلینی علیہ الرحمہ نے اس سلسلہ میں مستقل طور پرایک باب قائم کیا ہے جس کاعنوان" اِن الائے مة اذا منساؤا بعصل موا علموا" (۱) ہے" جب ائمہ جاننا چاہتے ہیں توجان لیتے ہیں"۔

ال بیان سے انبیا اور ائم علیم السلام کے سلسلہ میں متعدد مشکلوں کو بھی حل کیا جاسکتا ہے، جیسے بید کدامام حسن نے زہر آلود کوزہ سے پانی کیوں پی لیا اور امام رضا نے زہر آلود انگور کیوں تناول کرلیا؟ کیوں فلاں نااہل مختل کو قضاوت یا گورزی کے لئے انتخاب کیا، یا جناب یعقوب علیہ السلام اس قدر کیوں پریشان ہوئے؟ جبلدان کے فرزندار جمند [جناب یوسف علیہ السلام] بلند مقامات کو طے کررہے تھے، اور آخر کار فراق کی گھڑیاں موصال میں تبدیل ہوگئیں، اور ای طرح دوسرے موالات مل ہوجاتے ہیں۔ ان تمام موارد میں یہ بات کی جاسکتی ہے کہ وہ جاننا چا ہے تو جان سکتے سے الکان یہ دوسرے مقاصد کے تحت ان کواس بات کو جانے تھے کہ خداوند عالم کی طرف سے امتحان یا دوسرے مقاصد کے تحت ان کواس بات کی اجازت نہیں ہے کہ وہ آگائی پیدا کریں۔

ایک مثال کے ذریعہ اس مسئلہ کو واضح کیا جاسکتا ہے کہ کوئی شخص کسی دو ہرے کو ایک خط
دے تا کہ فلال شخص تک پہنچادے، جس میں بہت سے افراد کا نام یاان کا عہدہ لکھا ہوا ہے، تو یہاں
بھی یہ کہا جاسکتا ہے کہ وہ خط کے مضمون سے آگاہ نہیں ہے، لیکن بھی صاحب خط کی طرف سے خط
پڑھنے کی اجازت ہوتی ہے اس صورت میں وہ خط کے مضمون سے آگاہ ہوسکتا ہے اور بھی بھی خط کے
کھولنے کی اجازت نہیں ہوتی تو اسے خط کا مضمون معلوم نہیں ہوتا۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) اصول کافی ،جلداول ،صغیہ ۲۵۸ ، (اس باب بیس تین روایتیں ای مضمون کی نقل ہوئی ہیں ) ،مرحوم علامہ مجلسیؒ نے بھی مرآ ۃ العقول ، جلد ۳ ،صغیہ ۱۱۸ ، میں ان احادیث کی طرف اشارہ کیا ہے .

<sup>(</sup>۲) تغير پيام قرآن ،جلد ۷ ،صني ۲۳۹.

## ۵۷\_فلسفهٔ انتظار کیاہے؟

حضرت مام زمانہ مجل اللہ تعالی فرجہ الشریف کے ظہور کا انتظار اسلامی تعلیمات میں کسی دوسرے دین نے نہیں آیا بلکہ قطعی ترین مباحث میں سے ہے، جوخود پنجیم اکرم ملٹی آیا بلکہ قطعی ترین مباحث میں سے ہے، جوخود پنجیم اکرم ملٹی آیا بلام کے تمام فرقے اس سلسلہ میں انفاق نظر رکھتے ہیں، نیز اس سلسلہ میں احادیث بھی متواتر ہیں۔

اب ہم اس انتظار کے نتائج اور اسلامی معاشروں کی موجودہ حالت کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں کہ کیااس طرح کے ظہور کا انتظار انسان کواس میزل فکر تک لے جاتا ہے کہ وہ اپنی حالت کو بھول جاتا ہے اور ہر طرح کے شرائط کو قبول کرنے کے لئے تیار ہوجاتا ہے؟

یا بیر کہ دراصل سیعقیدہ انسان کواپنی اور معاشرہ کی اصلاح کی دعوت دیتا ہے؟ کیا بیعقیدہ انسان کے اندرتحرک ایجاد کرتا ہے یا اس میں انجما دیپیرا کردیتا ہے۔ اور کیا بیعقیدہ اانسان کی ذمہ داری میں مزیدا ضافہ کرتا ہے یا ذمہ داریوں ہے آزاد کر دیتا

کیا پی عقیدہ انسان کوخواب غفلت کی دعوت دیتا ہے یا انسانیت کو بیدار کرتا ہے؟ لیکن ان سوالات کی تحقیق اور وضاحت ہے پہلے اس نکتہ پر توجہ کرنا بہت ضروری ہے کہ اگر بلندترین مفاجیم اوراصلاح کے بہترین تو انین کسی نااہل یا ناجائز فائدہ اٹھانے والے کے ہاتھوں میں پہنچ جائے تو ممکن ہے کہ وہ ان سے غلط فائدہ اٹھائے یاان کے بالکل برعکس مقاصد تک پہنچائے ، جیسا کہ جب کہ اس سلسلہ میں ہمیں بہت ہے نمونے ملتے ہیں ،'' انتظار'' کا مسئلہ بھی اسی طرح ہے جیسا کہ ہم بعد میں بیان کریں گے۔

بہر حال اس طرح کی گفتگو میں ہر طرح کی غلط فہمی سے بیچنے کے لئے پانی کو اس کے مرچشمہ سے لیا جائے تا کہ نہروں اور راستوں کی گندگی اس میں اثر نہ کر سکے، یعنی ہمیں ''انظار'' کے مسلمہ میں اصلی اسلامی کتابوں کا مطالعہ کرنا اور ''انظار'' کے سلملہ میں بیان ہونے والی مختلف روایات کو فوروفکر سے پڑھنا جا ہے تا کہ ان کے اصلی مقصد سے آگا ہی حاصل ہو سکے۔

محترم قارئين! اب يهال پر بيان و نے والى چندروايات پرغور سيجيءَ:

ا یکی شخص نے حضرت امام صاوق علیہ اسلام ہے سوال کیا کہ آپ اس شخص کے بارے میں کیا فرماتے ہیں کہ ائمہ علیجم السلام کی ولایت کا اقر ارکزی دواور'' حکومت حق'' کے ظہور کا انتظار کرتا ہو،اورای حال میں اس دنیا ہے چل ہے؟

''وہ اس شخص کی مانند ہے جو حضرت کے ساتھ ان کی رکاب (محاذ) پر حاضر ہوا ہو، (اس کے بعد حضرت تھوڑی دیر خاموش رہے) اور فر مایا: وہ اس شخص کی مانند ہے جس نے پیٹیبرا کرم مٹھ آیا آئیم کی رکاب میں جہاد کیا ہو''۔

بالکل بہی مضمون دوسری بہت می روایات میں بھی بیان ہواہے۔

<sup>(1)</sup> محاسن برقی ، بحار الانو ارتے قل کے مطابق طبح قدیم ، جلد ۱۳، صفحہ ۱۳۳۱.

٢ يعض روايات مين بيان مواسم كه "بسمنولة الطَّادِبِ بِسَيْفِهِ فِي سَبِيْلِ الله الجين راه خدامين تلوار چلانے والے كى مانند ہے۔

س يعض دوسرى روايات ميں يہ بيان ہوا ہے كہ "كَمَنْ قَارَعَ مَعَ رسُولِ الله بِسَيْفه" يعنى اس شخص كى ما نند ہے جس نے پنجبراكرم طرف يُلَمِّ كَمَاته وَثَمَن كَسر پرتلوار چلاكى ہو۔

القائِم " يعنى اس شخص كى ما نند ہے جو حضرت قائم (ع ) كے ير چم كے ينجے ہو۔

القَائِم" يعنى اس شخص كى ما نند ہے جو حضرت قائم (ع ) كے ير چم كے ينجے ہو۔

۵۔اورووسری روایات میں بیبیان ہواہے کہ "بِمَنْزِلَةِ المُجَاهِدِ بَين يَدي رَسُولِ الله" یعنی اس مجامِر جیسا ہے جس نے پینجبرا کرم ملتی آیا ہم کے حضور میں جہاد کیا ہو۔

۲ \_ بعض دیگررویات میں بیان ہواہے کہ ''بِمَنْزِلَةِ مَن إِسْتَشْهَدَ مَعَ رَسُولِ الله''اس شخص کی مانندہے جو پیغیرا کرم ملٹی کی آئی کے ساتھ شہیدہوا ہو۔

حضرت امام مہدی عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف کے انتظار کے سلسلہ میں ان چھروایات میں بیر سات طرح کی شاہتیں اس حقیقت کو واضح کرتی ہیں کہ سئلہ انتظار ایک طرف اور دوسری طرف دعمن [اسلام] سے جہاداوراس سے مقابلہ میں ایک خاص رابطہ پایا جاتا ہے۔ (غور سیجے) کے بہت می روایات میں اس طرح کی حکومت کے انتظار کے ثواب کوسب سے بوی

عبادت کے عنوان سے یاد کیا گیاہے۔ عبادت کے عنوان سے یاد کیا گیاہے۔

يغِيْبراكرم مُنْ اللَّهُ آلِيَّمِ اور حضرت على عليه السلام سے منقول بعض احادیث میں بیمضمون ملتا ہے، درج ذیل حدیث پیغیبرا کرم مُنْ اللَّهُ آلِیَّمُ سے منقول ہے کہ آنخضرت مُنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ فَالِیَّمْ فِی "أَفْصِلُ أَعْمَالِ اُمَّتِی إِنْتِظَارِ الفَرَج مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ" (1)

<sup>(</sup>١) كافي مين بحارف قل كياب، جلد ١٣ ارسفي ١٣٠٠.

#### "میری امت کاسب سے بہترین مل" انتظار فرج" (کشادگی) ہے"۔

يَغِمِراكرم مُثَّى اللَّهِ عَلَيك دوسرى حديث مِن بيان مواسم: "أفسضلُ المعبادةِ إنتظار الفَوج "(1) لِعِن انتظار فرج بهترين عبادت ہے۔

میتمام الفاظ اس بات کی عکاس کرتے ہیں کہ اس طرح کے انقلاب کا انظار کرنا ہمیشہ وسیج بیانہ پر جہاد کا تصور کئے ہوئے ہے، ہم یہاں پہلے انتظار کامفہوم اور پھر اس کے تمام نتائج پیش کریں

گے۔

#### مفهوم انتظار

''انظار''عام طور پراس حالت کوکہا جاتا ہے جس میں انسان پریشان ہواوراس سے بہتر حالت پیدا کرنے کی کوشش کرے۔

مثال کےطور پرایک بیارا پی شفا کا انتظار کرتا ہے، یا گوئی ہے اپنے بیٹے کی واپسی کا انتظار کرتا ہے،جس سے دونوں پریشان ہیں اور بہتر حالت کے لئے کوشش کر تے ہیں۔

اور جیسے کوئی تاجر بازار کی نا گفتہ بہ حالت ہے پریشان ہواوروہ اقتصادی بحران کے خاتمہ کا انتظار کرتا ہے، لہذااس میں سیدو حالتیں یا ئی جاتی ہیں:

> ا۔اپی موجودہ حالت سے پریشانی۔ ۲۔حالت بہتر بنانے کے لئے کوشش۔

اس بنا پرامام مہدی (عج) کی حکومت عدالت اور آنخضرت کے قیام کا انظار دوعضرے

<sup>(</sup>١) كافي من بحاري فقل كياب، جلد ١٣ ارسخد ١٣١١.

مرکب ہے:عضر''نفی''اورعضر''اثبات''عضرنفی یعنی موجودہ حالت ہے عمکین اور پریشان رہنا ،اور عضرا ثبات یعنی حالات بہتر ہونے کے لئے سعی وکوشش کرنا۔

اگریہ دونوں پہلواس کی روح میں جڑ کی طرح ثابت ہوجا کیں تو پھراس کے اعمال میں قابل توجہ تبدیلی پیدا ہوجائے گی۔

اورانسان ظلم وستم، فتنہ وفساداور برائی کرنے والوں کی کسی بھی طرح کی اعانت اور ہم آ ہنگی سے پر ہیز کرے گا ، اپ نفس کی اصلاح کرے گا تا کہ جسمی اور روحانی ، مادی اور معنوی کاظ سے حضرت امام مہدی علید السلام کی حکومت کے لئے تیار ہوجائے۔

اگر ہم مزید خور فکر کریں تو معلوم ہوجائے گا کہ بید دونوں چیزیں انسان کی اصلاح اوراس کی بیداری کے لئے بہت مفید ہیں۔

[ قارئین کرام!] اب اگر دلانظار' کے اصلی مفہوم کے پیش نظر مذکورہ روایات دیکھیں تو ان میں بیان ہونے والا تو اب صاف مجھ میں آتا ہے، اور ہم مجھ جاتے ہیں کدایک حقیقی انتظار کرنے والے کا مرتبدا تنا کیوں بلند ہے جیسا کہ وہ خود حضرت المام زمانہ (عج) کے پرچم کے نیچے ہویا جس

ئے راہ خدامیں جہاد کیا ہویا ہے خون میں نہایایا شہید ہو گیا ہو 🤍

کیا بیسب راہ خدامیں جہاد کے درجات کے مختلف مراحل نہیں ہیں جوانتظار کرنے والوں کے لحاظ سے یائے جاتے ہیں۔

یعنی جس طرح سے راہ خدامیں جہاد کرنے والوں میں قربانی کا جذبہ مختلف ہوتا ہے اوران میں ادب واخلاق نیز آ مادگی ایک دوسرے سے مختلف ہوتی ہے ، اگر چہ بید دونوں ''مقد مات'' اور '' نتیج'' کے لحاظ سے مشابہ ہوتے ہیں ، کیونکہ دونوں جہاد ہیں اور دونوں میں اصلاح نفس اور آ مادگ کی ضرورت ہوتی ہے ، لہٰذا ایسی عالمی حکومت کے فوجی کو بے خبر وغافل نہیں ہونا چا ہے ایسے شکر میں ہر کس ونا کس شامل نہیں ہوسکتا ؟ ای طرح جوشخص اسلحہ لئے ہوئے ہا دراس رہبرانقلاب کے دشنوں سے جنگ کررہا ہے،ادر صلح وعدالت کی حکومت کے دشمنوں سے مقابلہ کررہا ہے،تو اس کے لئے وسیع پیانہ پرروحی، فکری اور جنگی تیاری کی ضرورت ہے۔

ظہورامام مہدی (عجل اللہ تعالیٰ فرجہ الشریف) کے انتظار کے واقعی اڑ ہے مزید آگاہی کے لئے درج ذیل مطلب پر توجہ فرمائیں:

#### انتظار لیعن کمل آ مادگی

میں اگر ظالم وشکر ہوں تو پھر کسی ایسی حکومت کا انتظار کرنا کیسے ممکن ہے جس کی تکوار ظالم و جابرلوگوں کے سریر چیکے گی۔

میں اگر گناہوں ہے آلودہ اور ناپاکی ہوں تو پھر کس طرح ممکن ہے کہ کسی ایسے انقلاب کا انتظار کروں جس کا پہلاشعلہ گناہوں ہے آلودہ لوگوں کو جلا کررا کھ کردےگا۔

عظیم الشان جہاد کے لئے آ ما دہ فوج کے افراد جیش اپنی طاقت و توت بڑھاتے رہے ہیں،اوران میں انقلابی روح پھو مکتے رہتے ہیں اور ہرطرح کے ضعف اور کمزوری کودور کرتے رہتے ہیں۔

> کیونکه''انظار''ہمیشہای لحاظے ہوتا ہے کہ جس چیز کاانسان انتظار کر رہا ہے۔ ایک مسافر کے سفر سے واپسی کا انتظار۔

> > ایک بہت ہی عزیز دوست کے بلٹنے کا انظار۔

مچلوں کے پکنے کی فصل کا نظار یافصل کا شخے کے وقت کا نظار۔

لیکن ہرانظار میں ایک طرح کی آ مادگی ضروری ہوتی ہے، ایک انتظار میں مہمان نوازی کا سامان فراہم کیا جائے ، دوسرے میں بعض دوسرے دسائل جیسے لگی اور درانتی کی ضرورت ہوتی ہے۔ اب آپ غور سیجئے کہ جولوگ ایک عالمی عظیم الثان اصلاح کرنے والے کا انتظار کرتے ہیں، وہ لوگ دراصل ایک بہت بڑے انقلاب کا انتظار کرتے ہیں جو تاریخ بشریت کا سب سے بڑا انقلاب ہوگا۔

یےانقلاب گزشتہ انقلابات کے برخلاف کوئی علاقائی انقلاب نہ ہوگا بلکہ ایک عام انقلاب ہوگا جس میں انسانوں کے تمام پہلوؤں پرنظر ہوگی اور پیانقلاب سیاسی ، ثقافتی ، اقتصادی اور اخلاقی ہوگا۔

### ببهلافك فسراصلاح تفس

اس طرح کے انقلاب کے لئے ہر دوسری چیز سے پہلے تکمل طور پر آمادگی کی ضرورت ہوتی ہے تا کہ اس طرح کی اصلاحات کے بھاری ہو جھ کواپنے شانوں پراٹھا سکے، اس چیز کے لئے سب سے پہلے علم واندیشہ، روحانی فکر اور آمادگی کی سطح کو بلند کیا جاتا ہے تا کہ اس کے اہداف ومقاصد تک پہنچا جا سکے، تنگ نظری، کج فکری، حسد، بچکا نا اختلافات، بیہودہ چیزیں اور عام طور پر ہرطرح کا نفاق اور اختلاف ' سے بنتظرین' کی شان میں نہیں ہے۔

ایک اہم نکتہ ہیہے کہ حقیقی طور پرانتظار کرنے والا شخص ایک تما شائی کا کر دارا دانہیں کرسکتا، بلکہ سچا منتظر وہ ہے جوابھی سے انقلابیوں کی صف میں آجائے۔

اس انقلاب کے نتانگج پر ایمان رکھنا ہرگز اس کو مخالفوں کی صفوں میں رہنے کی اجازت نہیں دیتا اور موافقین کی صف میں آنے کے لئے'' نیک انکمال، پاک روح، شجاعت و بہاوری اور علم و دانش'' کی ضرورت ہے۔

میں اگر گنہگاراور فاسد ہوں تو پھر کس طرح اس حکومت کا انتظار کروں جس میں نااہل اور گنہگاروں کا کوئی کر دار نہ ہوگا، بلکہ ان کو قبول نہ کیا جائے گااوران کوسز ادی جائے گی۔ کیابیانظارانسان کی فکروروح اورجسم وجان ہے آلودگی کودور کرنے کے لئے کافی نہیں

ے؟!

جوفوج آ زادی بخش جہاد کا انتظار کر رہی ہواور بالکل تیار ہو، تو اس کے لئے ایسے اسلحہ کی ضرورت ہوتی ہے جواس جہاد کے لئے مناسب اور کارگر ہو،ای لحاظ سے مور چہ بنائے ،اورلشکر کے ساز وسامان میں اضافہ کرے۔

لشکر کا حوصلہ بلند کرے اور ہرفوجی کے دل میں مقابلہ کے شوق ورغبت کو ہڑھائے ،اگرفوج میں اس طرح گی آ مادگی جی ہے تو وہ منتظر نہیں ہے اور اگرفوج آ مادگی کا دعویٰ کرتی ہے تو جھوٹی ہے۔ ایک عالمی صلح کے اضطار کے معنی سے ہیں کہ انسان معاشرہ کی اصلاح کے لئے مکمل طور پر فکری ، اخلاقی اور مادی و معنوی کھا ظ سے تیار ہے ، اس وقت سوچیس کہ اس طرح کی ہے آ مادگی اور تیاری کس طرح انسان ساز اور اصلاح کناں ہوگی

پوری دنیا کی اصلاح کرنااورظلم وستم کا خاتمہ کرنا گوئی مذاق کا منہیں ہے، یہ عظیم مقصدا یک آسان کا منہیں ہوسکتا، ایسےعظیم مقصد کے لئے اس کحاظ سے تیار کی ہونی جا ہے۔

ایساانقلاب لانے کے لئے بہت ہی عظیم انسان مصمم، بہت بہاور غیر معمولی طور پر طبیب و طاہر، بلندفکراور گہری نظر کے ساتھ مکمل طور پر آ مادگی رکھنے والا ہونا جا ہے۔

ایے مقصد کے لئے اپنی اصلاح کے لئے ضروری ہے کہ فکری ،اخلاقی اور اجتماعی طور پر ایک بہترین منصوبہ بندی کی جائے ، اور حقیقی انتظار کا یہی مطلب ہے، کیا پھر بھی کوئی یہ کہہ سکتا ہے کہ ایسا انتظار اصلاح کرنے والانہیں ہے؟!

#### ووسرافلے:معاشرہ کی اصلاح کے لئے کوشش کرنا

صیح طور پرانظار کرنے والے افراد کی ذمہ داری پنہیں ہے کہ صرف اپنی اصلاح کرلی جا

ے، اور بس، بلکہ دوسروں کی حالت بھی دیکھنی ہوگی، اپنی اصلاح کے علاوہ دوسروں کی اصلاح کے الے کوشش کرنا ہوگی، کیونکہ جس عظیم انقلاب کا انتظار کررہے ہیں وہ ایک انفرادی منصوبہیں ہے بلکہ ایک ایسا منصوبہ ہے جس میں تمام پہلوؤں ہے انقلاب آنا ہے، جس کے لئے پورے معاشرہ کے لئے کام کرنا ہوگا، سب کی سعی وکوشش میں ہم آ ہنگی ہو، اس انقلاب کے لئے کوشش اسی عظیم الشان بیانہ پر ہوجس کا ہم انتظار کررہے ہیں۔

ایک مقابلہ کرنے والے لئنگریس کوئی بھی ایک دوسرے سے عافل نہیں ہوسکتا، بلکہ ہرفو جی
کی بید ذمہ داری ہوتی ہے کہ وہ جہاں بھی کی دیجھے تو فوراً اس کی اصلاح کرے، جس جگہ سے نقصان کا
احتال پایا جاتا ہواس کا حق باب کرے اور ہر طرح کے ضعف و نا توانی کو تقویت پہچائے، کیونکہ
بہترین کا رکر دگی اور تمام لئنگر میں بیکٹوئی اور ہم آ ہنگ کے بغیر بیظیم منصوبہ ملی کرنا ممکن نہیں ہے۔
لہذا حقیقی منتظرین پر اپنی اصلاح کے علاوہ دوسروں کی اصلاح کرنے کی بھی ذمہ داری
عاکد ہوتی ہے۔

قلسفہ انتظار کا ایک دوسر اثمرہ سے کہ انسان اپنی اصلاح کے علاوہ دوسروں کی اصلاح کے لئے بھی کوشش کر ہے جس پر ہذکورہ روایات میں اس قند رثواب کا وجد، دیا گیا ہے۔

## تيسرافلفه جقيقى منتظرين برے ماحول ميں رسكے تبين جاتے

حضرت امام زمانہ [عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف] کے انتظار کا ایک اہم فلسفہ ہیہ ہے کہ انسان ،گناہوں اور بُرے ماحول میں گم نہ ہونے پائے ، اور اپنے کو گناہوں اور آلود گیوں سے محفوظ رکھے۔ وضاحت: یعنی جب ظلم وستم اور گناہوں کا بازار گرم ہو، اکثر لوگ گناہوں اور برائیوں میں بھنے ہوئے ہوں ، تو ایسے ماحول میں نیک کر دار افراد [بھی] فکری ، تران کا شکار ہوجاتے ہیں ، اور ایساس لئے ہوتا ہے کہ وہ عوام الناس کی اصلاح سے مالیس ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ بھی بھی ایسے افراد میہ وچتے ہیں کہ اب تو کا مختم ہو چکا ہے اور اصلاح کا کوئی راستہ
ہی باتی نہیں رہ گیا ہے ، اور اپنے کو پاک و پا کیزہ رکھنے کا کوئی فائدہ ہی نہیں ہے ، چنانچے یہی نامیدی
اور مالیوی الن کو آ ہستہ آ ہستہ گناہوں اور برائیوں کی طرف کھینچی ہے اور ان پر ماحول کا اثر ہونے لگٹا
ہے ، وہ آلودہ اکثریت کے مقابلہ میں صحیح و سالم اقلیت کے عنوان سے اپنے کو محفوظ نہیں کر پاتے ،
اور ماحول کے رنگ کوندا پنانے کو ایک ذات ورسوائی ہجھتے ہیں!

ایے موقع پر فقط ایک ہی چیز ان کے لئے ''امید کی کرن'' ہوتی ہے اور پر ہیزگاری کی دعوت دیتی ہے اور وہ آخری صورت میں دعوت دیتی ہے اور وہ آخری صورت میں اصلاح کی امید ہے، ضرف ای صورت میں انسان اپنی اور معاشرہ کی اصلاح کے لئے سعی وکوشش سے ہاتھ نہیں روکتا۔

اگرہم دیکھتے ہیں کہ اسلامی تعلیمات ایس کی بخشش سے مایوی کو گناہ کیرہ شار کیا گیا ہے اور ممکن ہے کہ بعض لوگ تعجب کریں کہ کیوں رحمت خدا ہے مایوی کواس قدر عظیم اورا ہم شار کیا گیا ہے ، یبال تک کہ بہت سے گناہوں سے بھی اہم قرار دیا گیا ہے قو دراصل اس کا فلسفہ بہی ہے کہ رحمت خدا سے مایوس گنہگار ہرگز اپنی اصلاح کی فکر نہیں کرتا ، یا کم از کم وہ اپنے گناہوں میں مزید اضافہ کرنے سے نہیں رکتا ، اس کی دلیل ہے ہوتی ہے کہ اب تو پانی سرسے گزر کیا ہے جا ہے ایک اضافہ کرنے سے نہیں رکتا ، اس کی دلیل ہے ہوتی ہے کہ اب تو پانی سرسے گزر کیا ہے جا ہے ایک بالشت ہویا سو بالشت ؟! میں تو بدنام زمانہ ہوگیا ہوں اب مجھے دنیا کا کوئی غم نہیں ہے!! سیابی سے بالشت ہویا سو بالشت؟! میں تو بدنام زمانہ ہوگیا ہوں اب مجھے دنیا کا کوئی غم نہیں ہے!! سیابی سے زیادہ تو کوئی رنگ نہیں ہے، آخر کارجہنم ہے ، جہنم تو میں نے خرید بی لیا ہے اب اور کسی چیز کا ڈر کیا ہے؟ وغیرہ وغیرہ

لیکن جب اس کے لئے امید کی کرن چھوٹی ہے، رحت پروردگار کی امید، موجودہ حالت کے بدلنے کی امید، آت بھراس کی زندگی میں ایک نیارخ آجا تا ہے، اور بیامیداس کو گناہوں کے راستہ پر چلنے سے روک دیتی ہے۔ پر چلنے سے روک دیتی ہے۔

ائی وجہ سے بر ہے لوگوں کے لئے''امید کی کرن'' کوایک تربیتی سبب شار کیا جاتا ہے،ای طرح نیک اورصالح افراد جو بُرے ماحول میں پھنسے رہتے ہیں وہ بھی بغیرامید کے اپنی اصلاح نہیں کر سکتے۔

خلاصہ بیہ کہ ایسے اصلاح کرنے والے کے ظہور کے انظار کی بنا پر دنیا جنتی زیادہ فاسد
ہوتی جارہی ہے امام زمانڈ کے ظہور کی امیر بھی زیادہ ہوتی جارہی ہے، اور انتظار کرنے والوں کے
لئے موڑ ہے، جو ماحول کی تیز آندھیوں کے مقابل محفوظ کر دیتی ہے، بیلوگ ندصرف بیا کہ معاشر سے
بیل ظلم و فساد اور بر کے ماحول سے ناامیز نہیں ہوتے بلکہ جس طرح وعدہ وصال جب نزدیک ہوجاتا
ہے تو آتش عشق مزید بھڑ کی جاتی ہے ای طرح جب انسان اپنے مقاصد کو نزدیک دیکھتا ہے تو
اصلاح معاشرہ نیزظلم و فساد سے مقابلہ کے لئے کوشش بیں مزید عشق بیدا ہوجاتا ہے۔

[ قارئین کرام!] ہماری گزشت کے وگفتگو سے بینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ انتظار کا غلط اثر اس صورت میں ہوتا ہے جب اس کومنے کر دیا جائے مہات میں تحریف کر دی جائے جیسا کہ بعض مخالفین نے اس میں تحریف کی ہے اور موافقین نے اس کومنے کر دیا ہے ، لیکن اگر واقعی طور پر معاشرہ اور خود انسان میں انتظار ظہور کا بھی مفہوم پیدا ہوجائے تو بیا صلاح ، تربیت اور کا مہید کا بہترین سبب ہے۔ اس موضوع کے واضح کرنے کے لئے بہترین دلیل درج ذیل آئے شریفہ ہے ،ارشاد

خداوندی ہے:

﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّهِ مِنْ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّ

''اللہ نے تم میں سے صاحبان ایمان وعمل صالح سے وعدہ کیا ہے کہ اُنھیں روئے زمین پر ای طرح اپنا خلیفہ بنائے گا جس طرح پہلے والوں کو بنایا ہے''۔

<sup>(</sup>١) سور ونوره آيت ٥٥.

اس آیئشریفہ کے ذیل میں معصومین علیهم السلام نے قتل ہوا ہے کہ اس سے مراد "مُسوفً القَائِمُ وَأَصِحابِه" " قَائم آل محمداور آپ کے اصحاب وانصار بیں '۔(1)

ایک دوسری حدیث میں بیان ہوا ہے کد "نَوزَلَتْ فِي الْمَهْدِی علیه السّلام) بيآية شريفه حضرت امام مهدی عليه السلام کی شان میں نازل ہوئی ہے۔

اس آیت میں حضرت امام مہدی (ع ) اور آپ کے اصحاب "اللّه بیت آهندوا مِنْگُمْ وَعَمِمُ ایمان (جس وَعَمِمُ ایمان (جس مِن کُمُ ایمان (جس مِن کُمُ ایمان (جس مِن کُمُ طرح کا ضعف اور گروری نہ پائی جاتی ہو،) اور اعمال صالح (جس سے دنیا بھری اصلاح کا ماستہ کھل جاتا ہو) کے بغیر ممکن نہیں ہے، اور جولوگ اس انقلاب کے انتظار میں ہیں ان کو چاہئے کہ استہ کھل جاتا ہو) کے بغیر ممکن نہیں ہے، اور جولوگ اس انقلاب کے انتظار میں ہیں ان کو چاہئے کہ اپنے علم و ایمان کی سطح کو بھی بڑھا تھی اور ہولوگ اس کا مطاب کے ایمان کی سطح کو بھی بڑھا تھی اور ہولوگ اس حکومت کی بیارت دے سکتے ہیں ، نہ کہ ظلم وستم کی مدد رہیں ۔ صرف اس طرح کے افرادا ہے کو اس حکومت کی بیارت دے سکتے ہیں ، نہ کہ ظلم وستم کی مدد کرنے والے! اور نہ ہی وہ لوگ جوا بیان اور عمل صالح سے دور ہیں ۔

اور نہ ہی وہ بر دل انسان جوایمان کی کمزوری کی وجہ سے البیخ سمایہ ہے بھی ڈرتے ہیں۔ اور نہ ہی سست ، کالل اور نا کارہ انسان جو فقط ہاتھ پر ہاتھ رکھے محاشرہ میں پھیلنے والے گناہ وفساد پر خاموثی اختیار کئے ہوئے ہیں ، اور معاشرہ میں موجودہ برائیوں کو فقم کرنے کے لئے ایک قدم بھی اٹھانے کے لئے تیار نہیں ہیں۔

اسلامی معاشرہ میں حضرت امام مہدی (عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف) کے ظہور کے انتظار کا یہی فلفہ ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) بحارالانوار، قديم، جلد ۱۳ اسفي ۱۳.

<sup>(</sup>۲) تغییرنمونه، جلدے،صفحه ۳۷۸.







# ۵۸\_قیامت کے عقلی دلائل کیا ہیں؟

قرآن مجید میں قلمت کے سلسلہ میں سیکڑوں آیات بیان ہوئی ہیں ،ان کے علاوہ قیامت کے بارے میں بہت سے عقلی ولائل بھی موجود ہیں ہم ان میں سے بعض کوخلاصہ کے طور پر بیان کرتے ہیں:

الف برمان حکمت: اگر قیامت کر بینی س زندگی کا تصور کریں تو بے معنی اور فضول و کھائی دیتی ہے، بالکل ای طرح کی شکم ما در میں بچیکواس دیا دی کی کے بغیر تصور کریں ہے۔
اگر قانون خلقت میہ ہوتا کہ بچیشکم ما در میں پیدا ہوتے ہی مرجایا کرتا تو پھر تصور کریں کہ کسی مال کا حاملہ ہونا کتنا ہے مفہوم تھا؟ ای طرح اگر قیامت کے بغیر اس دنیا کا تصور کریں تو یہی پریشانی دکھائی دے گی۔

کیونکہ کیا ضرورت ہے کہ ہم کم وہیش • کرسال تک اس دنیا کی نختیوں کو برداشت کریں؟ اورا یک مدت تک بے تجربدر ہیں، 'و تسا پہنچته شو د خامی ،عمر تمام است!'' یعنی جب تک انسان تجربات حاصل کرتا ہے تو عمرتمام ہوجاتی ہے!

ایک مدت تک تخصیل علم و دانش کرتے رہیں ،اور جب معلومات کے لحاظ ہے کسی مقام پر پہنچ جائیں تو موت ہماری طرف دوڑنے گئے۔

اس کےعلاوہ ہم کس چیز کے لئے زندگی کریں؟ چندلقمہ کھانا کھانا، چند جوڑے لباس پہننا،

سونااور بیدار ہونا، دسیوں سال تک ہرروز یجی تھکا دینے والے کام انجام دینا؟!

یے عظیم الثان آسان، وسیع وعریض زمین، اور ان میں پائی جانے والی تمام چیزیں، سیر اسامید، مربی، بیر برے بوے کتب خانے اور جماری اور دوسری موجودات کی خلقت میں سیر باریک

بنی ،اورظرافت کیاواقعا بیسب پھھھانے پینے، پہننے اور مادی زندگی بسرکرنے کے لئے ہیں؟

اس سوال کی بنا پر معاد اور قیامت کا انکار کرنے والے اس زندگی کے نیچ ہونے کا اقرار کرتے ہیں ، اوران میں ہے بعض لوگ اس ہے معنی زندگی ہے نجات پانے کے لئے خود کشی کواپنے لئے افتخار سجھتے ہیں ہے۔

کیے ممکن ہے کہ جو خص خداوند عالم اور اس کی بے نہایت حکمت پرایمان رکھتا ہولیکن اس دنیا کو عالم آخرت کے لئے مقدمہ شاکرنہ کرے۔

قرآن مجيد ش ارشاد موتا محمد الله من الله من الله عَدَا كُمْ عَبَعًا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا التَّرْجَعُونَ ﴾ (1)

"كياتمهاراخيال بيقاكهم فيتهيس بيكار پيدا كيا بياورتم جمارى طرف پلتا كرنيس لائے حاؤكے" -

اس کا مطلب بیہ ہوا کہ اگر عالم آخرت نہ ہوتواس دنیا کاخلق کرنافضول تھا۔
جی ہاں! بید نیوی زندگی اسی صورت میں بامعنی اور حکمت خداوندی ہے ہم آ ہنگ ہوتی ہے
کہ جب اس دنیا کوعالم آخرت کی کھیتی قرار دیں ''السڈنی منز دَعَهُ الآخِرَةِ '' ، یااس کوعالم آخرت کے لئے بل قرار دیں ''الدنیا قنطر ہ " یااس عالم کے لئے یو نیورٹی اور تجارت خانہ تصور کریں ، جیسا کہ حصرت امیر المونین علی علیہ السلام اپنے عظیم کلام میں فرماتے ہیں :

<sup>(</sup>۱)سورهٔ مؤمنون ، آیت ۱۱۵.

''یا در کھوکد دنیا با در کرنے والے کے لئے سچائی کا گھر ہے، مجھ دار کے لئے امن وعافیت کی منزل ہے، اور تھیجت حاصل کرنے والے کے لئے تھیجت کا مقام ہے، بید وستان خدا کے بجود کی منزل اور آسان کے فرشتوں کا مصلی ہے، بیبیں وحی الہی کا نزول ہوتا ہے اور بیبیں اولیاء خدا آخرت کا سودا کرتے ہیں، رحمت الہی حاصل کر لیتے ہیں اور جنت کوفائدہ میں لے لیتے ہیں''۔(۱)

ظلاصة گفتگويہ ہے كماس جہان كے حالات كامطالعه اور تحقيق كے بعديه معلوم ہوجاتا ہے كه اس كے بعدا يك دوسراجهان بھى موجود ہے: ﴿ وَلَسَفَ لَهُ عَلِيمَتُهُمُ النَّشُا وَالْسَاولَ فَ لَمَوْلاً تَذَكُّرُونَ ﴾ (٢) "اور تم يكيلى خلقت كوتو جانتے ہوتو پھراس ميں خوركيوں نہيں كرتے ہو"۔

ب- بربان عدالت: این کائنات اور توانین خلقت میں غور وفکرے بیمعلوم ہوتا ہے کہ

اس کی تمام چزیں صاب و کتاب سے ہیں ؟

خود ہمارے بدن میں ایک ایسا عادلا شنظام جا کم ہے کہ اگر ذرا بھی تبدیلی یا نامناسب تغیر
پیدا ہموجائے تو بیماری یا موت کا سبب ہموجا تا ہے، ہمارے ول کی دھڑ کنیں،خون کی روانی، آسکھوں
کے پردے، ہمارے اعظائے بدن کے تمام خلیے (Cells) اورا جڑا اس دقیق نظام کی طرح ہیں جس
کی حکومت پورے جہان پر ہے،' وَ بِسالْمَعَادُلِ قَسَامَتِ السَّمْوَ اَتِ وَ الْاَرْضِ ''()''عدل ہی کے
ذراجہ زمین و آسان باتی ہیں'' کیا انسان اس وسیع وعریض کا نتات میں ایک نا ہموزوں پیوند ہوسکتا
ہے؟!

بدبات مجيح بكه خداوندعالم نے انسان كوآ زادى،اراده اوراختيار ديا ہے تا كداس كاامتحان

<sup>(</sup>١) نج البلاغه بكلمات قصار كلمه ١٣١.

<sup>(</sup>r) سورهُ واقعه أيت ٦٢.

<sup>(</sup>٣) تغيير صاني ، مورهُ رحمٰن كي ساتوي آيت كي ذيل جن.

لے سکے،اور جس کے زیرسامیہ وہ کمال کی منزلوں کو طے کر سکے،لیکن اگرانسان آزادی سے ناجائز فائدہ اٹھائے تو پھر کیا کیا جاسکتا ہے؟ اگر ظالم وستم گر ، گمراہ اور گمراہ کرنے والے ان خداداد نعمتوں سے ناجائز فائدہ اٹھائیں تو خداوند عالم کی عدالت کا تقاضا کیا ہے؟

یے گھیک ہے کہ بعض ظالم اور مجرم لوگوں کواس دنیا میں سزامل جاتی ہے اور وہ اپنے کیفر کر دار تک پہنچ جاتے ہیں، لیکن مسلم طور پراہیا نہیں ہے کہ تمام مجرموں کو پوری سزامل جاتی ہو، یا تمام نیک اور پاک افراد کواپنے اعمال کی جزاای دنیا میں ل جاتی ہو، کیاا ہیا ہوسکتا ہے کہ یہ دونوں گروہ، عدالت خداکی میزان میں جرار قرار پائیں؟ قرآن مجید کے فرمان کے مطابق ہر گزاییا نہیں ہوسکتا، ارشاد ہوتا

﴿ أَ فَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ۞ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ (1)
"كيا ہم اطاعت گزاروں کو مجرموں جيسا بنادين؟ تنہيں كيا ہوگيا ہے كيسا فيصله
كررہے،و"۔

نیزارشادہوتاہے:﴿ أَمْ لَهُ عَلَى الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّادِ ﴾ ( كياہم پر بيز گارول كو بدكارول كے برابر قرارديدين؟)

بہرحال اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ خداوند عالم کے احکام کی اطاعت کرنے والوں کے لخاظ سے انسانوں میں فرق ہے، جس طرح ہے'' مکافات جہان''،'' محکمہ وجدان''،اور'' گنا ہوں کا عکس العمل''نای عدالتیں اس دنیا میں عدالت برقر ارکرنے کے لئے کافی نہیں ہیں، البذاب بات ماننا پڑے گی کہ عدالت اللی نافذ ہونے کے لئے خداوند عالم کی طرف سے ایک عام عدالت

<sup>(</sup>۱) سورةُ قلم وآيت ٣٥ و٣٦.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ ص ۱۰ يت ۲۸.

[میزان] قائم ہو، جس میں نیک اور برے لوگوں کے سوئی کی نوک کے برابر اعمال کا بھی حساب
کتاب کیا جائے، ورنہ عدالت خداوندی پر حرف آتا ہے، اس بنا پر قبول کرنا چاہئے کہ اگر ہم
خداوند عالم کی عدالت کو مانے ہیں تو پھرروز قیامت پر بھی ایمان رکھیں، جیسا کہ قرآن مجید ہیں ارشاد
ہوتا ہے: ﴿وَ نَسْضَعُ الْمَوَاذِیْنَ بِالْقِسْطِ لِیَوْم الْقِیَامَةِ ﴾ (۱) "اورہم قیامت کے دن انصاف
کی ترازوقائم کریں گے۔"

نیزارشادہ وتا ہے: ﴿ وَقُصِبَى بَیْنَهُمْ بِالْقِسْطِ وَهُمْ الاَیُظْلَمُونَ ﴾ (۲) ''لیکن ان کے درمیان حساب کے ساتھ فیصلہ کردیا جائے گااوران پر کسی طرح کاظلم نہ کیا جائے گا''۔

ق برخان الله تصور کا کان الله برخان الله تصور کا کان کان الله تصور کا کان کے مطابق انبان کی خلقت میں ایک ہدف اور مقصد کار فر ما ہے جے فلنفی اصطلاح میں '' تکامل وار تقا'' کہتے ہیں اور قرآن وحدیث کی زبان میں کبھی ''قرب خداو کدی 'ور کبھی ''عبادت و بندگی' سے تعبیر کیا جاتا ہے، جیسا کہ ارشاد خداو ندمتعال ہے: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٣)''اور ہم فیصد پورا ہوسکتا ہے؟! ہے شک ال سے نہو کی عبدا کیا ہے'' اگر انتقام کی انتہا'' موت' ہوتو کیا یہ مقصد پورا ہوسکتا ہے؟! ہے شک اس سوال کا جواب منفی ہے، تو پھر اس زندگی کے معدد وسری زندگی ہوتا عبا ہے جہاں '' کمال'' کی منزلیں طے ہوتی رہیں، اور اس کھیتی کی فصل گئتی رہے، اور جیسا کہ ہم نے ایک موقع پر عرض کیا ہے کہ اس زندگی میں بھی آخری مقصد تک بینچنے کے لئے بین کا فی راستہ طے ہوتار ہے گا۔ خلاصہ بید کہ بیم مقصد قیامت پر ایمان کے بغیر کمل نہیں ہوسکتا، اور اگر اس دنیا کا تعلق عالم خلاصہ بید کہ بیم مقصد قیامت پر ایمان کے بغیر کمل نہیں ہوسکتا، اور اگر اس دنیا کا تعلق عالم خلاصہ بید کہ بیم مقصد قیامت پر ایمان کے بغیر کمل نہیں ہوسکتا، اور اگر اس دنیا کا تعلق عالم خلاصہ بید کہ بیم مقصد قیامت پر ایمان کے بغیر کمل نہیں ہوسکتا، اور اگر اس دنیا کا تعلق عالم خلاصہ بید کہ بیم موجائے تو سب چیز ہیں معمد بن کر رہ جا کیس گی اور ان سوالات کا کوئی جواب نہیں دیا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ انبیاه ۱۰ تبت ۸۲ (۲) سورهٔ یونس ۱۰ بت ۵۳. (۳) سورهٔ دَاریات ۱ بت ۵۲ (۳) تغییر نمونهٔ جلد ۱۸ استحد ۹۷.

## ۵۹\_معاد؛ جسمانی ہے یاروحانی؟

معادِجسلانی سے مرادینہیں ہے کدروز قیامت صرف جم دوبارہ لوٹا یا جائے گا، بلکہ مرادیہ ہے کہ روح اور جم دونوں حاضر کئے جائیں گے، یا دوسرے الفاظ میں بیر کہا جائے کدروح کا پلٹنا تو مسلم ہے صرف جسم کے بارے میں اختلاف اور بحث ہے۔

بعض گزشتہ فلاسفہ''معادروعالی بیعقیدہ رکھتے تھے،اورجم کوالی سواری مانتے تھے جو صرف اس دنیا میں انسان کے ساتھ ہے،اور انسان کے کے بعد اس جسم سے بے نیاز ہوجا تا ہے، جسم کوترک کردیتا ہے اور''عالم ارواح'' کی طرف کوچ کرجاتا ہے۔

کیکن عظیم علائے اسلام کا عقیدہ یہ ہے کہ معاد؛ روحانی اور جسمانی دونوں پہلوؤں کے ساتھ ہوگی،اگر چہ بعض حضرات اس دنیوی جسم کے قائل نہیں ہیں بلکہ کہتے ہیں کہ خداوند عالم ہماری روح کوایک جسم عطا کرےگا، کیونکہ انسان کی حقیقت اس کی روح ہوتی ہے اور یہ عطا کر دہ جسم اس کا جسم شارکیا جائے گا!

جبکہ صاحبان تحقیق کاعقیدہ یہ ہے کہ یہی جسم جوخاک میں ال کر ذرہ ذرہ ہو گیا ہتکم خدا ہے۔ اس جسم کے تمام ذرات جمع ہوجا نمیں گےادراس کوایک ٹی زندگی کا لباس پہنایا جائے گا،اور یہی وہ عقیدہ ہے جوقر آن مجیدگی آیات ہے حاصل کیا گیا ہے۔ معادجسمانی پرقر آن مجیدیس اس قدر شوابد موجود بین کدیشینی طور پر کہا جا سکتا ہے: جوافراد صرف''معادروحانی'' کے قائل ہوئے بین انھوں نے قر آن مجید کی اکثر آیات میں ذرا بھی غور وفکر نہیں کیا ہے ور ندمعادجسمانی کے سلسلہ میں قر آن مجید میں اتنی زیادہ آیات موجود بین کدشک وشبہ کی ذرا بھی گنجائش نہیں رہتی۔

سوره لیس کی آخری آیات اس حقیقت کو کمل طور پرواضح کردیتی بین کیونکه اس اعرابی شخص کونجب ای بات پرتھا کہ میرے ہاتھ بیس موجوداس گلی ہوئی ہٹری کوکون دوبارہ زندہ کرسکتا ہے؟ قرآن مجید کے اس کے جواب بیس واضح طور ساعلان کیا: ﴿ قُلْ یُخیِسِهَا الَّذِی أَنشَاٰهَا اُوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ (1) ''آپ کہدو بیجتے کے جس نے پہلی مرتبہ پیدا کیا ہے وہی زعرہ بھی کرےگا''۔

معاد كىسلىدى تمام شركين والى بات پرتجب تھا كەجب بم خاك بوجا ئيل كاور بارے ذرات بھى ادھراُدھرخاك بىل پھيل جا بىل كانو پھر بميں كى طرح دوبارہ زندہ كيا جاسكنا ہے؟!! جيسا كدائي كن زبانى قرآن مجيد نے تقل كيا ہے جو وَقَالُوا ۽ اذَا صَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ ءَ إِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ (٢) "اور يہ كتے ہيں كداگر بم زمين بيل مجو كئة كيا نئ خلقت ميں پھر ظاہر كے جائيں كے!!"۔

بياوگ كتے تنے: ﴿ أَيْعِدُ كُمْ أَنْكُمْ إِذَا مِثْمُ وَكُنشُمْ ثُسُواَبُمَ وَعِظَامًا أَنْكُمْ مُنْخُسوَجُونَ ﴾ (٣) "كيابيتم ساس بات كا وعده كرتائ كدجبتم مرجاؤكا ورخاك اور بُرى بوجاؤكة فجردوباره ثكالے جاؤك"۔

<sup>(</sup>۱) سوره ليس ، آيت ۷۹.

<sup>(</sup>٢) سورۇالم تجده ، آيت • ا.

<sup>(</sup>۳) سورهٔ مؤمنون ، آیت ۳۵.

کفار ومشرکین روز قیامت کے سلسلہ بین اس قدر تعجب کرتے تھے کہ اس مسلہ کے قائل

[ پینجبرا کرم مشین آلیم یا کو مجنون یا خدا پر بہتان بائد ہے والا بچھتے تھے، جیسا کہ قرآن بین آخیں لوگوں ک

زبانی نقل ہوا ہے: ﴿ وَقَالَ الَّــنِينَ کَفَرُوا هَلْ نَدُلُکُمْ عَلَى رَجُلٍ یُنَیْنُکُمْ اِفَا مُرَّفَّهُمْ کُلُ

مُمَّدُونِ فِي اِنْکُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ ( ا) ''اور جن لوگوں نے گفراضتیار کیاان کا کہنا ہے کہ جم جہیں

مُمَّدُونِ اِنْکُمْ لَفِی خَلْقٍ جَدِیدٍ ﴾ ( ا) ''اور جن لوگوں نے گفراضتیار کیاان کا کہنا ہے کہ جم جہیں

ایسے آدی کا پیتہ بتا کیں جو پی خبرویتا ہے کہ جب تم مرنے کے بعد کلائے کو جوجا و گو جہیں ہے

ہیس میں لایا جائے گا''، اس دلیل کی وجہ ہے'' معاد کے سلسلہ میں قرآنی دلائل' 'ای'' معادجہ مائی''

پر دور دیتے ہیں واس کے علاوہ قرآن مجید نے بار ہا اس بات کی یاد وہائی کرائی ہے کہ تم لوگ روز
قیامت اپنی قبروں نے نکلی گے، (سورہ لیس ، آیت نمبر ۵، سورہ تمر ، آیت نمبر کے)'' قبریں'' ای

قرآن مجید میں جنت کے بہل ہے معنوی اور مادی صفات بیان کئے گئے ہیں، جوسب اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ قیامت سے واجہم کو بھی حاضر کیا جائے اور روح کو بھی، ورنہ نعتوں کے ساتھ ساتھ حور وغلان، قصر وگل، بہشتی غذا کیں اور مادی لذتیں کیا معنی رکھتی ہیں؟!

بہرحال بیہ بات ممکن ہی نہیں ہے کہ کوئی قرآن مجید کی منطق اور ثقافت سے تھوڑی بہت آ شنائی رکھتا ہواور معاوج سمانی کا اٹکار کرے ، یا دومرے الفاظ میں یوں نہیں کہ قرآنی نظریہ کے لحاظ سے معاوج سمانی کا اٹکار خود اصل معاد کے اٹکار کے برابر ہے! اس سلسلہ میں قرآن وحدیث میں بیان شدہ دلائل کے علاوہ خود عقلی دلائل بھی موجود ہیں کہ اگر ان کو بیان کرنا چاہیں تو بحث طولانی بوجائے گی ، البتہ ہم یہاں پر معادج سمانی کے سلسلہ میں ہونے والے سوالات اور اعتراضات کو بیان کرتے ہیں جیسے ' شبہ آکل و ماکول' وغیرہ جن کو اسلامی محققین نے بیان کیا ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۲) تفييرنمونه، جلد ۱۸م صفحه ۲۸۷.

<sup>(</sup>۱) سورهٔ سیاه ۱۰ بیت ۷ .

# ۲۰۔شبہ آکل وماکول کیاہے؟

بہت مضرین اور مورقین نے درج ذیل آیت کے ذیل میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کا بیروا قعد کلھاہے:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتَى...﴾ (١) "اوراس موقع كويا دكروجب ابراہيم نے التجا كى كه پروردگار! جھے بيد دكھادے كه تو مردوں كوكس طرح زنده كرتا ہے '۔

ایک دن حضرت ابراہیم دریا کے کنارے سے گزررہ کے جو آپ نے دریا کے کنارے ایک مردارد یکھا، جس کا چھے حصد دریا کے اندراور پچھ باہر تھا، دریااور شکلی کے جانو دونوں طرف سے کھارہ بچے، بلکہ کھاتے کھاتے ایک دوسرے سے لڑرہ بچے، اس منظر نے جھزت ابرائیم کو ایک ایک ایک دوسرے سے لڑرہ بچے، اس منظر نے جھزت ابرائیم کو ایک ایک ایک مسئلہ کی فکر میں ڈال دیا جس کی کیفیت کوسب ہی تفصیل سے جانا چاہتے ہیں اور وہ بہ موت کے بعد مردوں کا زندہ ہونے کی کیفیت، جناب ابرائیم سوچنے لگے کہ اگر ایسا ہی انسانی جسم کے ساتھ ہواور انسان کا بدن جانوروں کے بدن کا جزین جائے تو اس کو قیامت میں کیسے اٹھا یا جائے گا، جبکہ دہاں انسان کو ای بدن کے ساتھ اٹھنا ہے!

<sup>(</sup>١) سوره بقره ١٠٠٠ يت ٢٧٠.

حضرت ابرا ہیمؓ نے کہا: پروردگارا! مجھے دکھا کہ تو مردوں کو کیسے زندہ کرے گا؟ خداوندعالم نے فرمایا: کیاتم اس بات پرایمان نہیں رکھتے ،انھوں نے کہا: ایمان تو رکھتا ہوں لیکن چاہتا ہوں کہ دل کوتسلی ہوجائے۔

خداوندعالم نے تھم دیا کہ چار پرندے لے لواور ان کو ذرج کرکے ان کا گوشت ایک دوسرے سے ملادو پھراس سارے گوشت کے گئ حصہ کردو ہر حصہ ایک پہاڑ پر رکھ دو،اس کے بعدان پرندوں کو پکارو تا کہ میدان حشر کا منظر و کھے سکو، انھوں نے ایسا بی کیا تو انتہائی جیرت کے ساتھ دیکھا کہ پرندوں کے اجرامی نفف مقامات ہے جمع ہوکران کے پاس آ گئے اوران کی ایک نئ زندگی کا آغاز ہوگیا۔

شبهآ كل وماكول

مردوں کے زندہ ہونے کے منظم کا مشاہدہ کرنے کا نقاضا حضرت ابراہیم نے جس وجہ سے
کیا تھا اس کی تفصیل بیان ہو چک ہے، جس سے معلق ہوتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا نقاضا
زیادہ تر اس وجہ سے تھا کہ ایک جانور کا بدن دوسر سے جانوروں کے بدن کا جز بننے کے بعدوہ اپنی
اصلی صورت میں کیسے بلیٹ سکتا ہے علم عقائد میں اس بحث کو 'شبہ اسکی و ماکول'' کہا جاتا ہے۔
اس کی وضاحت یہ ہے کہ قیامت میں خدا انسان کو اس مادی جسم کے ساتھ بلٹائے گا
اصطلاحی الفاظ میں کہا جاسکتا ہے کہ جسم اورروح دونوں بلیٹ آئیں گے۔

اس صورت میں بیاشکال پیش آتا ہے کہ اگر ایک انسان کا بدن خاک ہوجائے اور درختوں
کی جڑوں کے ذریعہ کی سبزی یا پھل کا جزبن جائے تو پھر کوئی دوسراانسان اسے کھالے اور اب بیاس
کے بدن کا جزبن جائے ، یا مثال کے طور پر قحط سالی میں ایک دوسرے انسان کا گوشت کھالے تو
میدان حشر میں کھائے ہوئے اجزاان دونوں میں ہے کس بدن کے جزبنیں گے، اگر پہلے بدن کا

#### جز بنیں تو دوسرابدن ناقص اور دوسرے کا بنیں تو پہلا ناقص رہ جائے گا۔

#### [جواب]

فلاسفہ اور علم عقائد کے علمانے اس قدیم اعتراض کے خلف جوابات دیے ہیں یہاں پر
سب کے بارے میں گفتگو کرنا ضروری نہیں ہے، بعض علما ایسے بھی ہیں جو قابل اطمینان جواب نہیں
دے سکے اس لئے اضیں معادِجہ سمانی ہے متعلق آیات کی توجیہ و تاویل کرنا پڑی اور انھوں نے انسان
کی شخصیت کوروح اور روحانی صفات میں مخصر کردیا، حالا نکہ انسانی شخصیت صرف روح پر مخصر نہیں
ہے اور نہ بی معادجہ مانی ہے متعلق آیات ایس ہیں کہ ان کی تاویل کی جاسکے، بلکہ جیسا کہ ہم پہلے
بیان کر چکے ہیں کہ وہ کا ملا صرح آیا ہے ہیں۔

بعض لوگ ایک ایس معاد کے بھی قائل ہیں جو ظاہراً جسمانی ہے لیکن معادرو حانی ہے اس کا کوئی خاص فرق بھی نہیں ہے۔

ہم یہاں قرآن کی آیات کے ذرایعہ ایک ایسا واقع کیاستہ اختیار کریں گے جودور حاضر کے علوم کی نظر میں بھی صحیح ہے البتہ اس کی وضاحت کے لئے چند پہلوؤں پرغور وفکر کرنے کی ضرورت ہے۔

ا۔ہم جانتے ہیں کہ انسانی بدن کے اجزا بچپن سے لے کرموت تک بار ہابد لتے رہتے ہیں یہاں تک کد ماغ کے طلبے اگر چہ تعداد کے لحاظ ہے کم یا زیادہ نہیں ہوتے پھر بھی اجزا کے لحاظ ہے بدلتے رہتے ہیں کیونکہ ایک طرف سے وہ غذا حاصل کرتے ہیں اور دوسری طرف ان کی تحلیل ہوتی رہتی ہے اور وقت کے ساتھ ایک مکمل تبدیلی واقع ہوجاتی ہے۔

خلاصہ میر کدوس سال ہے کم عرصے میں انسانی بدن کے گزشتہ ذرات میں ہے کچھ باتی نہیں رہ جاتا، لیکن توجہ رہے کہ پہلے ذرات جب موت کی وادی کی طرف روانہ ہوتے ہیں تو اپنے تمام خواص اور آثار نے اور تازہ خلیوں کے سپر دکرجاتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ انسانی جسم کے تمام خصوصیات رنگ بشکل اور قیافہ سے لے کر دیگر جسمانی کیفیات تک زمانہ گزرنے کے باوجودا پنی جگہ قائم رہتی ہیں اوراس کی وجہ بہی ہے کہ پرانے صفات نے خلیوں میں خشل ہوجاتے ہیں (غور سیجے) اس بنا پر ہرانسان کے بدن کے آخری اجزاجوموت کے بعد خاک میں تبدیل ہوجاتے ہیں وہ سب ان صفات کے حامل ہوتے ہیں جواس نے پوری عمر میں کسب کئے ہیں اور بیصفات انسانی جسم کی تمام عمر کی سرگزشت کی بولتی ہوئی تاریخ ہوتی ہیں۔

۲۔ یہ جی ہے کہ انسانی شخصیت کی بنیا دروح سے ہوتی ہے لیکن توجہ رہنا چاہئے کہ روح کی برورش جسم کے ساتھ ہوتی ہے اور جسم تمام جہات سے ایک دوسر سے دوجسم تمام جہات سے ایک دوسر سے شاہبین ہوتی ہیں۔

ے شاہہ نہیں رکھتے ، دوروجیں بھی تمام کے تعمل اور واقع مفاہمت اور کا رکردگ کے بغیر باتی نہیں رہ علی اس کے ساتھ اس نے پرورش پائی ہواور تکامل وارتقاء حاصل کیا ہولہذا ضروری ہے کہ قیامت میں جس کے ساتھ اس نے پرورش پائی ہواور تکامل وارتقاء حاصل کیا ہولہذا ضروری ہے کہ قیامت میں

وہی سابق جسم لوٹ آئے، تا کہ اس سے وابستہ ہوکرروح عالی ترین مرحلے میں نے سرے سے اپنی فعالیت کا آغاز کرے اور اپنے انجام دئے ہوئے اعمال کے نتائج سے فیضیاب ہو۔

سے انسانی بدن کا ہرروز اس کے تمام جسمانی مشخصات کا حامل ہوتا ہے بینی اگر واقعاً ہم بدن کے ہر خلیے کی پرورش کر کے اُسے ایک مکمل انسان بنالیں تو وہ انسان اس شخص کے تمام صفات کا حامل ہوگا جس کا جزلیا گیا تھا۔ (بیام بھی قابل غوررہے)

پہلے دن انسان ایک خلیے سے زیادہ نہ تھا پہلے نطفہ،خلیہ تھا،ای میں انسان کی تمام صفات موجود تھیں، تدریجا وہ تقتیم ہوا اور دوخلیے بن گئے پھر دو سے چار ہوئے اور رفتہ رفتہ انسانی بدن کے تمام خلیے وجود میں آ گئے ای بنا پر انسانی جسم کے تمام خلیے پہلے خلیے کی طرح ہیں اگر ان کی بھی پہلے

U

ظیے کی طرح پرورش ہوتو ہرایک ہر لحاظ ہے ایک پوراانسان ہوگا جوبعید پہلے ضلیے ہے وجود میں آنے والے انسان کی مصفات کا حامل ہوگا۔

ان ندکورہ تین مقدمات کوسامنے رکھتے ہوئے اب ہم اصل اعتراض کا جواب پیش کرتے

قرآنی آیات صاف طور پرکہتی جیں کہآخری ذرات جوموت کے وفت انسانی بدن میں ہوتے جیں قیامت کے دن انسان انہی کے ساتھ اٹھا مائے گا۔ (1)

اس بنا پراگر کی دومرے انسان نے کسی کا گوشت کھایا ہوتو وہ اجز ااس کے بدن ہے خارج ہوکراصل شخص کے بدن میں ملیت آگیں گے،اب یہاں پربیسوال رہ جاتا ہے کہ پھردوس کابدن تو ضرور ناقص رہ جائے گالیکن حقیقت ہے ۔ وہ ناقص نہیں ہوگا، بلکہ چھوٹا ہو جائے گا کیونکہ اس کے اجزابدن سارے جسم میں پھلے ہوئے ہیں اب جہدوہ اس سے لے لئے جائیں گے تو اس کی نبت د دسرابدن مجموعی طور پرلاغرا در جھوٹا ہوجائے گا، مثال سے طور پرایک انسان کا وزن ساٹھ کلو ہے اس میں سے جالیس کلود وسرے کے بدن کا حصہ لے لیا گیا تو باقی ہیں کلوکا چھوٹا سابدن روجائے گا۔ ليكن سوال يه پيدا ہوتا ہے كه اس طرح كوئي مشكل تو پيدائنيں ہوگى؟ جواب: يقينا كوئي مشکل پیش نہیں آئے گی کیونکہ بیچھوٹا سابدن بلا کی وزیادتی دوسرے شخص کی تمام صفات کا حامل ہے، روز قیامت ایک چھوٹے بیچے کی طرح اس کی پرورش ہوگی اور وہ بڑا ہوکر مکمل انسان کی شکل میں محشور ہوگا،حشر ونشر کےموقع پرالیں پرورش و تکامل اورار تقاء میں عقلی اور نقلی طور پر کوئی اعتر اض نہیں ہے۔ یہ پرورش محشور ہوتے وقت فوری ہوگی یا تدریجی؟ یہ ہمارے لئے واضح نہیں ہے لیکن ہم اتنا جانتے ہیں کہ جو بھی صورت ہواس ہے کوئی اعتراض پیدانہیں ہوسکتا ،اور دونوں صورتوں میں مسئلہ حل

<sup>(</sup>١) ان آيات كامطالع ييج كه جن مي فرمايا كياب كه لوگ إي قبرون عن مده أهيس كي

اب یہاں پرایک میسوال باقی رہ جاتا ہے کہ اگر کئی مخص کا ساراجہم دوسرے مخص کے اجزا سے تشکیل پایا ہوتو اس صورت میں کیا ہوگا؟

اس سوال کا جواب بھی واضح ہے کہ اصولی طور پر ایسا ہونا محال ہے کیونکہ مسئلہ آ کل و ماکول کی بنیاد یہ ہے کہ ایک بدن پہلے موجود ہوا وروہ دوسرے بدن سے کھائے اور یوں پر درش پائے، لہذا یمکن ہی نہیں ہے کہ کسی بدن کے تمام اجزا دوسرے بدن سے تشکیل پائیں ، پہلے ایک بدن فرض کرنا ہوگا جود وسر ہے بدن کو کھائے ، اس طرح دوسرے بدن کا جزیخ گانہ کل ۔ (غور سے بحثے)

ہمار کے بیان سے واضح ہوجا تا ہے کہا لیے بدن سے معادِ جسمانی کے مسئلہ پر کوئی اعتراض پیدائبیں ہوتا اور جن آیا ہے میں اس مفہوم کی صراحت کی گئی ہے ان کی کوئی تو جید کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔(1)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه،جلدا صفحه۲۲۳.

### ٢١ - روح كيا ہے؟ اور يدكيے ثابت كيا جاسكتا ہے كدروح ہى اصل ہے؟

جیها کہ ہم فران مجید کے موردا سراء، آیت نمبر ۸۵ میں پڑھتے ہیں:﴿ وَیَسْسَالُو نَکَ عَنْ الدُّوحِ قُلْ الدُّوحُ مِنْ أَهُو رَبِّی ﴾''اور پینجبریہ آپ سے دوح کے بارے میں دریافت کرتے ہیں تو کہ دیجیئے کہ یہ میرے پروردگا رکا ایک امرے''۔

گزشتہ اور موجودہ دور کے مفسرین کے دوج "کے معنی اور اس آیت کی تغییر کے بارے میں بہت پچھ کہا ہے، ہم پہلے لغت کے اعتبارے" روج "کے معنی کے بارے میں گفتگو کریں گے اس کے بعد قرآن میں پیلفظ جہال جہال آیا ہے اے دیکھیں گے اور اس سلسلہ میں وار دشدہ روایات بھی بیان کریں گے۔

الفت میں: لغت کے لحاظ ہے'' روح'' دراصل'' نفس' اور'' دوڑ کے 'کے معنی میں ہے،
بعض لغویوں نے اس بات کی وضاحت کی ہے کہ'' روح'' اور'' ریح'' (ہوا) ایک ہی معنی ہے۔ شتن ہیں اور روری انسان جو مستقل اور مجرد گو ہر ہے اسے اس نام سے اس لئے موسوم کیا گیا کہ بیترک ،
حیات آفرین اور ظاہر نہ ہونے کے لحاظ ہے نفس اور ہواکی طرح ہے۔

۲-قرآنی آیات میں: قرآن حکیم میں بیلفظ مختلف اور متنوع صورت میں آیاہے، بھی بید لفظ انبیاء ومرسلین کوان کی رسالت کی انجام دہی میں تفویت پیچانے والی مقدس روح کے معنی میں آیا ہے، مثلاً سورہ بقرہ میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَآتَیْنَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ الْبَیِّنَاتِ وَآیَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ ﴾ (۱)

"اور ہم نے عیلی ابن مریم کو کھلی ہوئی نشانیاں دی ہیں اور روح القدس کے ذریعدان کی اسکی ہے۔
ائید کی ہے۔

مجھی پیلفظ مومنین کوتقویت بخشنے والی اللہ کی روحانی اور معنوی قوت کے مفہوم بیس استعال ہوا ہے، جبیبا کہ سورہ مجادلہ بیس ارشاد ہوتا ہے: ﴿ أَوْلَئِيكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمْ الْإِيمَانَ وَأَيْلَهُمْ بوروح مِنْهُ ﴾ (۲)

"الله في المان كولول مين المان لكه ديا جاوران كى الى خاص روح كے ذريعة ائد كى بي خاص روح كے ذريعة ائد كى بيئ -

اور بھی وی کے خاص فریق کے مفہوم میں پیلفظ استعمال ہوا ہے، اور ''امین' کے لفظ سے اس کی تو صیف کی گئی ہے مثلاً سورہ شعر الریس الشاد ہوتا ہے: ﴿ نَسْوَلُ بِيهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَى اس کی توصیف کی گئی ہے مثلاً سورہ شعر الریس الشاد ہوتا ہے: ﴿ نَسْوَلُ إِنِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰه

" يه آپ ك قلب برنازل بواج تاكه آپ لوكون وعذاب الهى سے دُرائين "
حمنی مير افظ خداك خاص فرشتوں ميں سے ايك عظيم فرشتر يا فرشتوں سے برتر ايك تلوق

معنی ميں آيا ہے، مثلاً سوره قدر ميں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ فَنَدَوَّلُ الْمَالاَقِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ

رَبِّهِمْ مِنْ كُلَّ أَمْنِ ﴾ (٣)

"اس من ملائكماورروح القدس اذن خدا كے ساتھ تمام اموركو لے كرنازل ہوتے ہيں"۔

<sup>(</sup>١) موره كقره ١٦ يت٢٥٣.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ مجادله، آیت۲۲.

<sup>(</sup>٣) سور دُشعراء ١٦ يت ١٩٣٠١٩٣.

<sup>(</sup>۴) سورهٔ قدر، آیت ۳.

نیزسوره نباء یس بھی آیا ہے:﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلاَثِكَةُ صَفَّا ﴾ (1) ''جس دن روح القدس اور ملائكہ صف بستہ كھڑے ہوں گئ'۔ 'بھی بیلفظ قرآن اور وقی آسانی ہے معنی میں آیا ہے مثلاً:﴿ وَ كَدَلِكَ أَوْحَیْنَا إِلَیْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾ (۲)

"اورای طرح ہم نے آپ کی طرف اپنے تھم سے روح [قر آن] کی وی کی ہے"۔ مجھی پیلفظ رومِ انسانی کے معنی میں آیا ہے جبیسا کہ خلقتِ آ دم سے متعلق آیات میں بیان

بواي:

﴿ ثُمَّ سَوًّا أُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ ﴾ (٣)

"اس کے بعدا سے برابر کر کے ای میں اپنی روح پھونک دی ہے"۔

اى طرر سوره جريس ارشاد موتا ، ﴿ فَلِينَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ (٣)

'' پھر جب ممل کرلوں اور اس میں اپنی روح حیات پھونک دوں توسب کے سب بجدہ میں گریزنا''۔(۵)

۳-اب سوال سے پیدا ہوتا ہے کدروح سے کیا مراد کیا ہے؟ سے کس روح کا تذکرہ ہے کہ جس کے بارے میں کچھلوگوں نے رسول اکرم سے سوال کیا ہے اور آپ نے ان کے جواب میں فرمایا کہ روح میرے رب کے امر میں سے ہے اور اور تمہارے پاس صرف تھوڑ اساعلم ہے۔

<sup>(</sup>٢) سورهٔ شوری، آیت ۵۲.

<sup>(</sup>۱) سورۇنبام، آيت ۴۸.

<sup>(</sup>٣) سورهُ جُرِيا آيت ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورهٔ محبره ۱۰ يت ٩ .

<sup>(</sup>۵) يهال پرروح كى اضافت خداكى طرف اظهار عقمت كے لئے باور مرادي ب كدخدانے انسانوں كوايك عظيم اور الجى مقدى روح بخشى ب.

آیت کے اندرونی اور بیرونی قرائن ہے ایسا لگتا ہے کہ سوال کرنے والوں نے انسان کی
روح ہے متعلق سوال کیا ہے، وہی عظیم روح جو انسان کو حیوانات سے جُدا کرتی ہے جو ہمارا افضل
ترین شرف ہے جو ہماری تمام تر طاقت اور فعالیت کا سرچشمہ ہے، جس کی مدد ہے ہم زمین وآسان کو
اپنی جولان گاہ بنائے ہوئے ہیں، جس کے ذریعہ ہم علمی اسرار کی گھیاں سلجھاتے ہیں، جس کے ذریعہ
ہم موجوات کی گہرائیوں تک پہنچنے کا راستہ پاتے ہیں، چنانچہ وہ لوگ عالم خلقت کے اس مجو ہدگی
حقیقت معلوم کرنا جا ہے تھے۔

روح می ماخت، ماده کی ساخت سے مختلف ہے اس پر حاکم اصول ، ماده پر حاکم اصولوں اور طبیعی اور کیمیائی خواض سے مختلف ہیں ، لہٰذار سول اللہ ملی فیاتی کو تھم دیا گیا کہ وہ مختصراور پُر معنی جملہ کہیں کہ'' روح عالم امر میں سے ہے'' بعنی اس کی خلقت پر اسرار ہے۔

اس کے بعداس بنا پر کہ انھیں اس جواب پر تعجب نہ ہومزید فرمایا: تمہاراعلم بہت کم ہے لہذا کون تے جب کی بات ہے کہ تم روح کے اسرار قد جات سکواگر چدوہ ہر چیز کی نسبت تم سے زیادہ قریب

تفیر عیاشی میں حضرت امام محد باقر اور امام صادق عیم السلام سے منقول ہے کہ آپ نے آپ نے آپ نے آپ فرمایا: "اِنَّمَا لرُّوح خَلَق مِن خَلْقِهِ، آپ فرمایا: "اِنَّمَا لرُّوح خَلَق مِن خَلْقِهِ، کَهُ بصو و قوة و تأیید یَجْعلَهُ فِی قلوب الرّسل وَ المؤمنین "(۱) (روح مخلوقات خدایس سے ہاور ریبینائی کی قوت رکھتی ہے خدااے انبیاء اور مونین کے دلوں میں قرار دیتا ہے۔)

ایک حدیث انھیں دونوں ائمہ میں ہے ایک ہے منقول ہے اس میں بیان ہواہے: "ھسی من الملکوت من القدر ة"(٢) (روح عالم ملکوت اور خدا کی قدرت میں سے ہے۔)

() نورانتقلين ،جلد ٣ إصفحه ٢١٦.

<sup>()</sup>نورالتقلين،جلد٣،صفحه٢١٧.

شیعہ اور نئی کتاب کی متعدد روایات میں ہے کہ مشرکین قریش نے یہ سوال علائے اہل کتاب سے حاصل کیا وہ اس کے ذریعہ رسول اللہ کو آزمانا جا ہے تھے ان سے کہا گیا تھا کہ اگر (محکم) نے روح کے بارے میں تہمیں کچھ بتادیا تو بیاس کی عدم صدافت کی دلیل ہوگی، لیکن آپ نے ایک مختصرا در پُرمعنی جواب دے کرانہیں جیران کردیا۔

گرابل بیت علیم السلام کے ذریعہ جوروایات نقل ہوئی ہیں کہ ان میں روح کو ایک ایس مخلوق بتایا ہے جو جبر کیل اور میکا کیل ہے افضل ہے جو پیغیمرا کرم مٹنی کی آئے اور ائمہ معصوبین علیم السلام کے ساتھ رہتی ہے، اور آنھیں لان کے احکام میں انحراف سے بازر کھتی ہے (ا)

آیت کی تغییر کے بارے بیس ہم نے جو پھی کہا ہے وہ روایات ندفظ اس کے منافی نہیں ہیں بلکہ اس سے ہم آ ہنگ ہیں کیونکہ انسانی ہوئے کے مختلف درجے اور مراتب ہیں ، انبیاء اور انگر ملیہم السلام کی روح کا مرتبہ غیر معمولی اور بہت بلند ہے اور گناہ و خطا ہے معصوم ہونا جس کے آثار میں سے ہے ، بہت زیادہ علم و آگاہی بھی اس کے آثار میں سے ہے اور مسلم ہے کہ روح کا میر مرتبہ تمام فرشتوں ہے افضل ہوگا یہاں تک کہ جبرئیل اور میکا ئیل ہے بھی (اور سیم ہے کہ روح کا میر مرتبہ تمام فرشتوں ہے افضل ہوگا یہاں تک کہ جبرئیل اور میکا ئیل ہے بھی (اور سیم ہے کہ روح کا میر مرتبہ تمام

#### روح كى اصالت اوراس كااستقلال

علم انسان کی تاریخ گواہ ہے کہ روح ، اس کی ساخت اور اس کی اسرار آمیز خصوصیات کا مسئلہ بمیشہ علم کے فور وفکر کاعنوان رہا ہے ، ہر عالم نے روح کی وادی اسرار میں قدم رکھنے کی اپنی بساط محرکوشش کی ہے ، یہی وجہ ہے کہ روح کے بارے میں علما کے نظریات بہت زیادہ اور متنوع ہیں ، بوسکتا ہے کہ ہمارا آج کا علم بلکہ آئندہ آئے والوں کا علم بھی روح کے تمام اسرار ورموز تک چہنے کے لئے کافی نہ ہواگر چہ ہماری روح اس دنیا کی ہر چیز سے ہمارے قریب تر ہے ، اور اس کا گوہر ہر چیز

<sup>(</sup>۱) تغییرنورالثقلین،جلد۳،سفی۳۱۵.

ہے بالکل مختلف ہے جس ہے ہمیں اس عالم مادہ میں سروکاررہتا ہے۔

اس پرزیادہ تعجب بھی نہیں کرنا چاہئے کہ ہم اس عجوبہ روز گاراور مافوق مادہ مخلوق کے اسرار اور حقیقت تک نہیں پہنچ سکتے ، بہر حال بیصورت حال اس چیز میں مانع نہیں ہے کہ ہم روح کودورے

اور سیعت تک بین بی سے ، بہر حال میں سورت حال آل بیر یال مال بیل ہے لہ ، مروس ودور سے نظر آنے والے منظر کوعقل کی تیز بین نگاہ ہے دیکھیں ،اس بر حکم فر مااصول اور عمومی نظام ہے آگاہی

عاصل رسکیں ،اس سلسلہ میں اہم ترین روح کی اصالت واستقلال کا مسکلہ ہے جے جاننا چاہئے۔

مادہ پرست روح کو مادی اور دماغ کے مادی خواص اور نسوں کے خلیے ( Nerve ) شرکت میں اس کے علاوہ ان کی نظر میں روح کیج نہیں ہے، ہم یہاں زیادہ تر اس لکتے پر

بحث کریں گے بقائے وہ کی بحث اور تجرد کائل یا تجرد کمتبی کی گفتگو کا انحصار ای مسئلے پر ہے، لیکن پہلے اس مکتہ کا ذکر ضروری ہے کی نصانی بدن سے روح کا تعلق ایسانہیں ہے جبیسا کہ بعض نے گمان

کررکھا ہے، روح نے بدن میں حلول نہیں کررکھا ہے اور نہ بیہ مثل میں ہوا کی طرح انسانی جسم میں موجود ہے بلکہ بدن اور روح کے مابین ایک مسلم کا ارتباط ہے اور سیار تباط روح کی بدن پر حاکمیت،

تصرف اوراس کی تدبیر کی بنیاد پر ہے بعض افراد نے اس متباط کولفظ اور معنی کے مابین تعلق ہے تشبیہ

دی ہے، جبکہ ہم استقلال روح کے مسئلہ میں بحث کریں گے تو پیر ہے بھی واضح ہوجائے گ۔

اب ہم اصل گفتگو کی طرف آتے ہیں:

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ انسان پھر اورلکڑی سے متنف ہے کیونکہ ہم اچھی طرح محسوں کرتے ہیں کہ ہم ہے جان موجودات بلکہ نبا تات سے بھی مختلف ہیں ہم سوچتے ہیں،ارادہ کرتے

ہیں ،محبت اور نفرت کرتے ہیں ،وغیرہ۔

کیکن پھر اور نباتات میں بیاحساسات نہیں ہیں لہذا ہمارے اور ان کے درمیان ایک بنیادی فرق موجود ہےاوراس کی وجہانسان کی روح ہے۔

مادہ پرست یا کوئی اور نفس اور روح کے وجود کے مشکر نہیں ہیں یہی وجہ ہے کہ وہ علم

نفیات (Psychology) اور (Psychoanalism) کو ایک مثبت علم سجھتے ہیں، یہ دونوں علم اگر چہ کئی جہات سے اپنے ابتدائی مراحل طے کررہے ہیں تا ہم دنیا کی بڑی سے بڑی یونیور کئی میں اسا تذہ اورطلبہ اس کے بارے میں مطالعہ وتحقیق میں مصروف ہیں۔

جیسا کہ ہم بیان کریں گے کہ نفس اور روح دوالگ الگ حقائی نہیں ہیں بلکہ ایک ہی حقیقت کے دومختلف مراحل ہیں، جہاں جسم سے روح کے رابطہ کے بارے ہیں گفتگو ہوتی ہے اوران دونوں کے مقابل تاثیر بیان ہوتی ہے وہاں ' ذفعس' کالفظ استعال کیا جاتا ہے اور جہاں جسم سے الگ روح سے ظاہر ہونے والے الراح ہے پر گفتگو ہوتی ہے وہاں لفظ' ' روح'' استعال ہوتا ہے ، مختصر بید کہ کوئی شخص انکار نہیں کرتا ہے کہ ہم میں روح اور نفس نام کی ایک حقیقت موجو دنہیں ہے۔

اب دیکھنا ہے ہے کہ مادہ پرستول (Materialists) اور مادراء طبیعت کے فلاسفہ اور

روحیول(Spirtulists) کے درمیان کیانزاع ہوگ

اس کا جواب میہ کردینی علما اور روحانی فلا سفہ کا پینظریہ ہے کہ جس مواد سے انسانی جسم بنآ ہے، اس کے علاوہ اس میں ایک اور حقیقت اور جو ہر مخفی ہے کہ جو مادہ نہیں ہے لیکن انسانی بدن بلا واسطداس کے ذیراثر ہے،

دوسر کے نقطوں میں روح ایک ماوراء طبعی حقیقت ہے اس کی ساخت اور فعالیت مادی دنیا کی ساخت اور فعالیت سے مختلف ہے، میڈھیک ہے کہ میہ جمیشہ مادی دنیا سے مربوط رہتی ہے لیکن میڈود مادہ یا خاصیتِ مادہ نہیں ہے۔

ان کے مدمقابل مادیت کے فلاسفہ کہتے ہیں کہ ہمارے وجود میں روح نام کے مادہ کے علاوہ کو کی مستقل وجود نہیں اور مادہ سے ہیں کرروح نام کی کوئی چیز نہیں جو پچھ بھی ہے یہی جسمانی مادہ ہے، یااس کے طبیعی اور کیمیائی (Physical and chemical) آٹار ہیں ہمارے اندرد ماغ اور اعصاب نام کی ایک مشینری ہے جو ہماری زندگی کے اعمال کا ایک اہم حصہ ہے وہ بھی باتی مادی

بدن کی مشینریوں کی طرح ہے اور مادی قوانین کے تحت کا م کرتی ہے۔

ہماری زبان کے نیچ کچھ غدود ہوتے ہیں جنہیں غدودہائے براق (لعاب وہن کے غذے) (Slive Glands) کہاجاتا ہے، طبیع عمل بھی کرتے ہیں اور کیمیائی بھی جس وقت غذا منھ میں جاتی ہے تو یہ ' Artesiens' کی طرح خود بخو د کام شروع کردیتے ہیں، یہ حساب میں اتنے ماہر ہیں کہ پانی کی بالکل اتنی مقدار جنتی غذا کو چبانے اور نرم کرنے کے لئے ضروری ہے میں اتنی مقدار جنتی غذا کو چبانے اور نرم کرنے کے لئے ضروری ہے اس پر چیڑ کتے ہیں پانی والی غذاء کم پانی والی غذاء یا ختک غذا ہرایک اپنی ضرورت کے مطابق لعاب وہن سے اپنا حصل ہی ہے۔

تیزابی مواد خصوصاً جس وقت زیادہ بخت ہوں ان غدوں کی کارکردگی بڑھادیے ہیں، تا کہ
اے زیادہ مقدار میں پانی ملے اور پیخوب باریک ہوجائے اور معدہ کی دیواروں کو نقصان نہ پہچائے۔
جس وقت انسان غذا کو نگل لیت ہے ان کنوؤں کاعمل خود بخو درک جاتا ہے ، مختصر یہ کہ ان
ا بلنے والے چشموں پر ایک عجیب وغریب نظام حکم فرما ہے ایسا نظام کہ اگر اس کا تو ازن بگڑ جائے یا
ہمیشہ لعاب دبمن ہمارے منہ سے گرتا رہے یا ہماری زبانی اور طبق کسی قدر خشک ہوجائے تو ہمارے طبق میں لقمہ پھنس جائے۔

بیلعاب دہن کاطبیعی کام ہے لیکن ہم جانتے ہیں کہ اس کا زیادہ اہم کام کیمیائی ہے، اس میں مختلف طرح کا مواد مخلوط ہوتا ہے اور بیر غذا ہے مل کرنٹی ترکیب کوجنم دیتا ہے جس سے معدہ کی زحمت کم ہوجاتی ہے۔

مادہ پرست کہتے ہیں کہ ہمارے اعصاب اور مغز کا سلسلہ لعاب دہن کے غدوں کی مانند ہے اور بیاسی طرح کے طبیعی اور کیمیائی عمل کا حامل ہے کہ جے مجموعی طور پرطبیعی کیمیائی ( Physical ) مہاجا تا ہے ، اور یہی طبیعی اور کیمیائی فعالیتیں ہیں جنھیں ہم آ ٹارروح یاروح کہتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ جب ہم سوچ رہے ہوتے ہیں تو ایک خاص برقی سلسلہ ہمارے دماغ سے اٹھتا ہے، دور حاضر میں مشینوں کے ذریعہ ان اہروں کو کاغذ پر ثبت کردیا جاتا ہے خصوصاً نفسیاتی بیاروں کے استیالوں میں ان اہروں کے مطالعہ سے نفسیاتی بیار یوں کی شخیص اور علاج کیا جاتا ہے، یہ ہمارے دماغ کی طبیعی (Physical) فعالیت ہے۔

اس کے علاوہ غور وفکر کرتے وقت اور نفیاتی فعالیت کے موقع پر ہمارے د ماغ کے خلیے ایک کیمیائی فعالیت بند کرتے ہیں لہذاروح اور آ ٹارِروح ہمارے د ماغ اور اعصاب کے خلیوں کے کیمیائی تفاعل وانفعال کے طبیعی خواص کے علاوہ اور کوئی چیز نہیں ہے۔

ال بحث المالاه يتيجنكالتي إن:

ا۔جیسے لعاب دہن کے غدود کی فعالیت اوران کے مختراثرات بدن سے پہلے نہ تھے اور نہ اس کے بعد ہوں گے ای طرح ہماری روح کی کارگردی بھی دماغ اور اعصاب کی مشینری کے پیدا ہونے سے وجود میں آتی ہے اوراس کے مرنے سے جہاتی ہے۔

٢\_روح جسم كے خواص ميں سے بالبذا و مادي فئے باور ماوراء طبيعت كا بهاونہيں

ر کھتی۔

Ad

wit.

۳۔روح پر بھی وہی قوانین تھم فر ماہیں جوجسم پر حکومت کرتے ہیں۔ ۴۔روح بدن کے بغیر کوئی مستقل وجو ذہیں رکھتی اور نہ ہی رکھ کتی ہے۔

#### روح کےعدم استقلال پر مادہ پرستوں کے دلاکل

مادہ پرستوں کا نظریہ ہے کہ روح فکر اور روح کے تمام آثار مادی ہیں یعنی دماغ اور اعصاب کے فلیوں کے طبیعی اور کیمیائی خواص ہیں ، انھوں نے اپنے دعویٰ کے اثبات کے لئے پچھ شواہد پیش کئے ہیں ، مثلاً:

ا۔ بہت ہی آ سانی کے ساتھ نشاند ہی کی جاسکتی ہے کہ اگر مراکز کا ایک حصہ یا اعصاب کا

ایک سلسلہ ہے کار ہوجائے تو آ ٹارروح کا ایک حصہ معطل ہوجا تا ہے۔(۱)

مثلاً تجربه کیا گیا ہے کہ کبوتر کے مغز کا ایک خاص حصدا لگ کرلیا جائے تو کبوتر مرتانہیں لیکن اس کی معلومات کا بہت ساحصہ ختم ہوجاتا ہے، اگراہے غذا کیں کھلا کیں تو کھا تا ہے اور ہضم کرتا ہے

اورا گرندکھلائیں صرف دانداس کے سامنے ڈال دیں تونہیں کھا تا اور بھوک سے مرجاتا ہے!

ای طرح اگرانسان کے دماغ پر کچھ ضربات لگائی جائیں یا بعض بیاریوں کی وجہ ہے اس

کے دیاغ کا کچھ حصہ بریکار ہوجائے تو دیکھاجا تا ہے کہانسان بہت می چیز وں کو بھول جا تا ہے۔

بچھ جے پہلے ہم نے جرا کداورا خباروں میں پڑھا تھا کدایک تعلیم یافتہ نو جوان کواہواز

کے قریب ایک واقعہ چین مااس واقعہ میں اس کے دماغ پر ضرب آئی، وہ اپنی زندگی کے تمام گزشتہ

واقعات بھول گیا یہاں تک وہ اپنے مال باپ تک کونہیں پیچا نتا تھاءا ہے اس کے گھر لے جایا گیااس

نے ای گھر میں پرورش پائی تھی گروہ وہاں ہے کو بالکل اجنبی محسوں کرر ہاتھا۔

ایسے واقعات نشاند ہی کرتے ہیں کردہا غ کے خلیوں کی فعالیت اور آثار ورح کے درمیان

ای<mark>ک</mark> قریبی رابط ہے۔

٣ غور وفكر كرتے وقت دماغ كى سطح پر مادى تغيرات ( ) دو ہوتے ہيں، دماغ زيادہ غذاليتا

ہے اور فسفوری (Phosphore) والیس کرتا ہے، سوتے وقت جبکہ دماغ فکری کام نہیں کرتا،

تھوڑی غذالیتاہے، بیامرآ ٹارفکر کے مادی ہونے کی دلیل ہے۔(۲)

٣ \_مشابدات معلوم ہوتا ہے كمغور وفكر كرنے والوں كے دماغ كاوزن عام لوگوں كى

<sup>(</sup>۱) پیسیکولوژی، (Phychology) ڈاکٹر ارائی صفح ۴۳. (۲) بشراز نظر مادی ڈاکٹر ارائی صفحۃ ا

نبیت زیادہ ہوتا ہے (اوسطاً مردول کے دماغ کا وزن ۱۳۰۰رگرام ہوتا ہے اور عور توں کے دماغ کا
اوسطاً وزن اس سے پچھے کم ہوتا ہے )، بیام بھی روح کے مادی ہونے کی نشاندہی کرتا ہے۔

ہے اگر قوائے فکری اور مظاہر روح ، روح کے ایک مستقل وجود ہونے کی دلیل ہیں تو یہ
بات ہمیں حیوانات کے لئے بھی ماننا چاہئے کیونکہ دہ بھی اپنی صد تک اوراک رکھتے ہیں۔
مختصر یہ ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ہم محسوں کرتے ہیں کہ ہماری روح موجود مستقل نہیں ہے اور
انسان شنای کے علم نے جو ترتی کی ہے وہ بھی اس حقیقت کی تائید کرتی ہے۔

ان دلائل ہے بھوئی طور پر یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ انسانی اور حیوانی فیزیالو جی کی ترقی اور وسعت روز بروز اس حقیقت کوزیادہ واسلح کررہی ہے کہ آ خار روح اور دماغی خلیوں کے درمیان قریبی تعلق

اس استدلال کے کمزور پہلو

مادہ پرستوں کے اس استدلال میں آیک بہت بوری غلط بھی ہے کہ انھوں نے آلات کا رکو کام کا فاعل سمجھ لیا ہے۔

یہ واضح کرنے کے لئے کہ انھوں نے آلات کو فاعل کیسے بچھ لیا ہے ہم ایک مثال پیش کرتے ہیں،اس مثال برغور بیجیح:

''گیلیلیو''کے بعد آسان کی وضع و کیفیت کے مطالعہ میں ایک انقلاب پیدا ہوا ہے، ''گیلیلیو'' (ایٹالین ) نے عینک ساز کی مدو ہے ایک چھوٹی ہے دور بین بنائی اور وہ اس پر بہت خوش ہوا جب اس نے رات کے وقت اس کی مدد ہے آسانی ستاروں کا مطالعہ شروع کیا تو اس نے جیرت انگیز منظر دیکھا، ایسا منظراس سے پہلے کسی انسان نے نہیں دیکھا تھا، اس نے سمجھا کہ میں نے ایک اہم انگیز منظر دیکھا، ایسا منظر اس دن کے بعد انسان عالم بالا کے اسرار کا مطالعہ کرنے کے قابل ہوگیا۔ اس وقت تک انسان ایک ایسے پروانے کی طرح تھا جس نے فقط اپنے اروگرد کی چند شاخیس دیکھی تھیں لیکن جب اس نے دور بین کے ذریعہ جھا لکا تو اسے فطرت کا ایک عظیم جہان دکھا گی دیا۔

اس سلسلہ میں ترقی و کمال جاری رہا یہاں تک کہ ستاروں کودیکھنے کے لئے بڑی بڑی دور بینیں ایجاد ہوگئیں جن کالینس پانچ میٹریاس ہے بھی زیادہ تھا، ٹھیں پہاڑوں کی ایسی بلند چوٹیوں پر نصب کیا گیا جوصاف و شفاف ہوا کے اعتبار ہے مناسب تھیں، ایسی ایسی دور بینیں بنیں جو گئ منزلہ عمارت کے برا بر تھیں، ان کے ذریعہ انسان کو عالم بالا میں گئی جہان دکھائی دے، ایسے ایسے جہان کہ عام نظر سے انسان کو بڑاروں حصہ بھی نظر نہیں آتا تھا۔

اب آپ سوچیں کہ آگر آگی دن ٹکنالو جی اتن تر تی کر جائے کہ انسان ایسی دور بین بنالے جس کے عدس کا قطر ۱۰۰ میٹر ہواور جس کا تبار وسامان اور وسعت ایک شہر کے برابر ہوتو ہم پر کتنے جہان منکشف ہول گے۔

یبال پربیہ وال بیدا ہوتا ہے کہ اگر بیددور بیٹیں ہم سے لے لی جا کیں تو بیقنی طور پر آسان کے بارے میں ہماری معلومات اور مشاہدات کا ایک حصہ معطل ہوجائے گا، کین کیا حقیقی طور پر دیکھنے والے ہم میں یا دور بیٹیں؟

کیاٹیلسکوپ ہمارے لئے آلات کارہے یا خود فاعل کا راورخود د بکھنے والی؟ دماغ کے بارے میں بھی کوئی شخص اٹکارنہیں کرتا کہ دماغ کے خلیے کے بغیر غور وفکرنہیں کی جاسکتا الیکن کیا دماغ روح کے کام کا آلہ ہے یا خودروح؟!

مختصرید کہ مادہ پرستوں نے جوتمام دلائل پیش کئے ہیں وہ صرف میں ثابت کرتے ہیں کہ دماغ کے خلیے اور ہمارے ادراک کے درمیان ربطِ موجود ہے لیکن ان میں سے کوئی دلیل میں تابت نہیں کرتی کہ دماغ خود غور وفکر کرتا ہے نہ کہا دارک کا آلہ ہے۔ (غور کیجئے) یہاں سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مردے اگر پچھٹیں بچھتے تو اس کی وجہ روح کا بدن سے رابطہ کاختم ہوجانا ہے، نہ کہ روح فنا ہوگئ ہے، یہ بات بالکل اس طرح ہے جیسے کسی بحری یا ہوائی جہاز کا وائر لیس خراب ہو جائے اور اس کا ساحل یا امر پورٹ سے رابطہ نہ ہو سکے کیونکہ رابطہ کا ذریعہ منقطع ہوگیا ہے۔

#### استقلال روح کے دلائل

بات بیہ ہوری تھی کہ مادہ پرستوں کا اصرار ہے کہ روح سے ظاہر ہونے والے آٹار وافعال کو دما فی خلیوں کے خواص مجھنا جا ہے اور فکر ، حافظ ، ایجاد ، محبت ، نفرت ، غصہ اور علم و دانش سب کوالیے امور سمجھنا چاہئے جنسیں تجربہ گاہ میں ویکھا اور پر کھا جا سکتا ہے ، اور انھیں بھی عالم مادہ کے قوانین کے تحت سمجھنا چاہئے ، اس کے برعکس استقلال روپ کے فلاسفہ اس کی نفی پرمشحکم دلائل بیان کرتے ہیں جن میں سے ہم ذیل میں بعض کی طرف اشار والرہے ہیں :

#### ارروح كاكام حقيقت نمائى ہے

مادہ پرستوں سے پہلاسوال یہ کیا جاسکتا ہے کہ روح سے افکار و آ ٹار و ماغ کے طبیعی اور کیمیائی (Physico chemical)خواص ہیں تو پھر د ماغ ،معدہ ، دل اور جگر وغیرہ کے کاموں میں کوئی اصولی فرق نہیں ہونا جا ہے۔

مثلاً معدے کا کام طبیتی اور کیمیائی کار کردگی کا مرکب ہے،معدہ اپنی خاص حرکات کے ذریعیہ اور تیزاب کے ترشح سے غذا کوہضم اور اسے بدن میں جذب کرنے کے لئے تیار کرتا ہے،ای طرح جبیہا کہ کہا گیا ہے کہ لعاب دہن کا کام طبیقی اور کیمیائی عمل کی ترکیب ہے حالانکہ ہم و کیور ہے جیں کہ روح کے کام ان سب سے مختلف جیں۔

بدن کی تمام مشینر یوں کے کام ایک دوسرے سے تھوڑی بہت شاہت رکھتے ہیں لیکن دماغ

Ju.

di.

کی کیفیت استثنائی ہے، تمام مشیز یوں کے کام اندرونی پہلور کھتے ہیں جبکہ روح سے ظاہر ہونے والے کام بیرونی پہلور کھتے ہیں اور ہمیں ہمارے وجود سے باہر کی کیفیت سے آگاہ کرتے ہیں۔ اس گفتگو کی وضاحت کے لئے چند لکات کی طرف توجہ کرنا جائے:

پہلائکتہ بیہ ہے کہ کیا ہمارے وجود ہے باہر کوئی جہان ہے یانہیں جمسلم ہے کہ باہر بھی ایک جہان ہے، آیڈ یالسٹ حضرات (Idealists) خارجی جہان کا انکار کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ جو کچھ ہے بس ہم ہی ہیں اور ہمارے تصورات اور خارجی جہان بالکل ان مناظر کی طرح ہیں جھیں ہم عالم خواب میں رکھتے ہیں اور سب کچھ تصورات ہی ہیں اور کچھ نہیں ہے۔

یہ لوگ بہت وری غلطی پر ہیں، ہم نے متعلقہ بحث میں ان کی غلط بھی کو تابت کیا ہے کہ کس طرح ہے آیڈ یا لسٹ عمل میں ریلیسٹ (Realists) ہوجاتے ہیں اور جو پچھ وہ کتا بی دنیا میں سوچتے ہیں اے کو چہ و بازار اور عام زعر گل کے ماحول میں قدم رکھتے ہی بھول جاتے ہیں۔

دوسرانکت بیہ کہ کیا ہم اپنے وجود کے باہر کے جہان ہے آگاہ ہیں یانہیں؟ یقینا اس سوال کا جواب بھی مثبت ہے کیونکہ ہم اپنے وجود ہے باہر کے جہان کے بارے میں بہت ساعلم رکھتے ہیں اور ان موجودات کے بارے میں بہت کچھ جانتے ہیں کہ جو تمارے آس پاس سے بہت دور ہیں۔

اس وقت بیسوال المحتاب که کیا خارجی جہان ہمارے وجود میں آسکتا ہے؟ مسلم ہے کہ ایسا نہیں ہوسکتا، بلکہ اس کا نقشہ ہمارے پاس ہے اور ہم واقع نمائی کی خاصیت سے استفادہ کرتے ہوئے اپنے وجود سے باہر کے جہان کو معلوم کر سکتے ہیں کیونکہ بیدواقع نمائی دماغ کے صرف طبیقی کیمیائی (Physico chemical) عمل کے خواص نہیں ہو سکتے کیونکہ بیخواص بیرونی دنیا کے بارے میں ہمارے تاثرات کی بیداوار ہیں یعنی ان کے معلول ہیں، جیسے غذا ہمارے معدہ پراثرات چھوڑتی ہے تو کیا غذا کے معدہ پر تاثرات کا طبیعی اور کیمیائی فعل وانفعال سبب بن سکتا ہے کہ معدہ غذا کے بارے میں آگاہی رکھتا ہو؟ تو پھر کس طرح ہمارا و ماغ اپنے سے باہر کی دنیا سے باخبر ہوسکتا ہے؟

دوسر کے نفظوں میں خارجی اور عینی موجو دات ہے آگا ہی کے لئے ان پر ایک متم کا احاطہ
ضروری ہے اور میدا حاطہ کرنا د ماغ کے خلیوں کا کا منہیں ہے، د ماغ کے خلیے تو صرف خارج سے متاثر
ہوتے ہیں، اور تاثر بدن کی مشینوں کی طرح ہے جو خارجی کیفیت سے ان پر مرتب ہوتا ہے، یہ بات
ہم اچھی طرح سمجھ سکتے ہیں۔

اگرخار جی جہان ہے متاثر ہونا خارج کے بارے میں آگا بی کی دلیل ہوتا تو پھر ضروری تھا کہ ہم اپنے معدےاور زبان کے ذریعہ بھی آگا بی حاصل کرتے ، حالا نکہ اییانہیں ہے۔ منت

مختصریہ ہے کہ ہمارے ادر اکات کی استثنائی کیفیت اس بات کی دلیل ہے کہ اس میں ایک دوسری حقیقت چیبی ہوئی ہے جس کا نظام طبیبی اور کیمیائی نظام سے بالکل مختلف ہے۔ (غور سیجیے)

#### ٢\_وحدت شخصيت

استقلال روح کے بارے میں جو دوسری دلیل ڈکر کی جاسکتی ہے وہ انسان کی پوری زندگ میں وحدت شخصیت کا مسئلہ ہے۔

اس کی وضاحت سے کہ ہم ہر چیز میں شک وتر دیدر کھتے ہیں تب بھی اس بات میں شک نہیں رکھتے کہ'' ہم وجودر کھتے ہیں''۔

'' میں ہوں'' اوراپنی ہستی کے بارے میں مجھے کو کی شک نہیں ہے اوراپنے وجود کے بارے میں میراعلم حضوری ہے حصولی نہیں ، یعنی میں اپنے آپ کے سامنے حاضر ہوں اوراپنے آپ سے جدا نہیں ہوں۔

بہر حال اپنے آپ ہے آگا جی جاری واضح ترین معلومات میں سے ہواراس کے لئے کے استدالال کی احتیاج نہیں، مشہور فرانسیی '' وُیکارٹ'' نے اپنے وجود کے لئے بیر معروف

استدلال كياہے:"ميں سوچ ريا ہوں ليس ميں ہول"۔

سایک اضافی اور غیر صحیح استدلال نظرا آتا ہے کیونکہ اس نے اپنے وجود کو نابت کرنے سے
پہلے دومر تبدا پنے وجود کا اعتراف کیا ہے، ایک مرتبہ 'میں'' کہہ کراوردومری مرتبہ 'رہا ہوں'' کہہ کر۔

دومری طرف دیکھا جائے تو یہ 'میں'' ابتدائے عمرے آخر عمرتک ایک اکا کی سے زیادہ نہیں
ہے، آج کا ''میں' وہی کل کا ''میں'' وہی بیس سال پہلے کا ''میں'' ، بیبین سے لے کراب تک میں
ایک شخص سے زیادہ پھی نہیں ہوں ، ''میں'' وہی شخص ہوں جو پہلے تھا اور آخر عمرتک بہی شخص رہوں گا،

ذرکہ کوئی اور محمر البتہ ''میں'' نے تعلیم حاصل کی اور ''میں'' پڑھا لکھا ہو گیا، 'نہیں'' نے کمال ور تی کی

مزل طے کی اور پھر طے کہوں گا، لیکن ''میں'' کوئی دومرا آدی نہیں ہو گیا، لہذا سب لوگ ابتدائے عمر
سے لے کر آخر عمرتک بھے آیک بھی آدی جانتے ہیں میرا ایک ہی نام ہے اور سے میں ہی کی کا شناختی
کارڈ وغیرہ ہوتا ہے۔

اب ہم سوچیں اور دیکھیں کہ پیموجود واحد جس میں ہماری ساری عمر پوشیدہ ہے کیا ہے؟ پیہ ہمارے بدن کے ذرّات یا دما غی خلیوں اور ان کے فعل وافعالات کا مجموعہ ہے؟ بیرتو ہماری زندگ میں بار ہابد لتے رہتے ہیں اور تقریباً ہم سات سال کے بعد ایک میتیہ تمام خلیے بدل جاتے ہیں کیونکہ ہم جانے ہیں ایک شب وروز میں ہمارے بدن کے لاکھوں خلیے مرتے ہیں اور ان کی جگہ نے خلیے کے لیتے ہیں جیسے کی پرانی مجمارت کی پرانی اینٹیں نکا لتے رہیں اور ان کی جگہ نئی اینٹیں لگاتے رہیں اور ان کی جگہ نئی اینٹیں لگاتے رہیں تو ایک عرصہ بعد می برانی مجمارت کی پرانی اینٹیں نکا لتے رہیں اور ان کی جگہ نئی اینٹیں لگاتے رہیں تی ایک برے تالا ب کا پانی ایک تالا ب سے نکلی رہتا ہے اور دوسری طرف سے تازہ پانی واض ہوتا رہتا ہے، واضح ہے کہ کچھ جم سے بعد سار اپانی بدل جائے گا، اگر چہ ظاہر میں افر اد توجہ نہ کریں اور اسے پہلے والا بی سیجھ جم ہیں۔

کلی طور پر ہرموجود جوغذا حاصل کرتا ہے اورغذا کا مصرف رکھتا ہے اس کی تغییر نو کا سلسلہ

جاری رہے گا اور وہ بدل جائے گا۔

لہذاایک سترسالدانسان کے تمام اجزائے بدن تقریباً دس مرتبہ بدل چکے ہوتے ہیں ،اگر ہم مادہ پرستوں کی طرح انسان کو وہی جسم اور وہی دماغ واعصاب اور وہی اس کے طبیعی اور کیمیائی خواص سمجھیں تو بیر'' میں'' توستر سال کی عمر میں دس مرتبہ بدل چکا ہوگا، اور بیروہی پہلے والاشخص نہیں ہوگا، حالانکہ کوئی عقل اس بات کو قبول نہیں کرے گی۔

اس سے داضح ہوتا ہے کہ مادی اجزا کے بجائے کوئی ایک داحد ٹابت حقیقت ہے جو ساری عمر میں موجود رہتی ہے جو مادی اجزاء کی طرح بدلتی نہیں ہے ، وہی دراصل وجود کی بنیاد ہے اور وہی ہماری شخصیت کی وحدت کا عامل اور باعث ہے۔

#### أيك غلطنبي ساجتناب

بعض اوگوں کا خیال ہے کہ دماغ کے ظلیم نیس کہ لئے ، وہ کہتے ہیں کہ فیزیالو جی کی کتابوں کے مطابق و ماغ کے خلیم نیس کہ لئے ہی رہتی ہے یعنی وہ بالکل کم یازیادہ خبیں ہوتے ،البتہ بڑے ہوں کی تعداد آ غاز عمر سے آخر عمر تک ایک ہی رہتی ہے یعنی وہ بالکل کم یازیادہ خبیں ہوتے ،البتہ بڑے ہوں ، بجی وجہ ہے کہ آخصیں کوئی نقصان پہنچ تو ان کی جگہ نئے خلیے پیدائہیں ہوتے ،البذا ہمار ہے بدن عمر ایک ''واحد ٹابت' موجودر ہتا ہے اور یہ دماغ کے خلیے ہیں ، بجی ہماری شخصیت کی وحدت کا محافظ ہے۔ ٹابت' موجودر ہتا ہے اور یہ دماغ کے خلیے ہیں ، بجی ہماری شخصیت کی وحدت کا محافظ ہے۔ یہ خیال کرنے والوں نے دومسکوں کو آپس میں میں میں جی خلیہ یہ خیال کرنے والوں نے دومسکوں کو آپس میں میں میں ایک بہت بڑی غلط نبی ہے کیونکہ یہ خیال کرنے والوں نے دومسکوں کو آپس میں

سے استے ہی رہتے ہیں اوران کی تعداد میں کی بیشی نہیں ہوتی، نہ یہ کدان خلال کے فاظ سے آغاز سے آخرتک تعداد کے لحاظ سے استے ہی رہتے ہیں اوران کی تعداد میں کی بیشی نہیں ہوتی، نہ یہ کدان فلیوں کے ذرات نہیں بدلتے، کیونکہ ہم کہہ چکے ہیں کدانسانی بدن کے تمام فلیوں کو ہمیشے غذا کی ضرورت رہتی ہے نیز پرانے فلیے مرتے رہتے ہیں جیسے کوئی شخص ایک طرف کما تار ہتا ہے اور دوسری طرف خرج کرتار ہتا ہے، مسلم

191

砂

Co.

N.

ہے کہ اس شخص کا سرمایہ آ ہتہ آ ہتہ بدل جائے گا، اگر چہ اس کی مقدار نہ بدلے، جیسے کسی تالاب سے ایک طرف سے پانی نکلتارہے اور دوسری طرف سے نیا پانی آتارہے، ایک عرصہ بعداس کا سارا یانی بدل جائے گا اگر چہ اس کی مقداراتی ہی رہے۔

(فیزیالوجی کی کتابوں میں بھی اس بات کا ذکر موجود ہے نمونہ کے طور پر کتاب'' ہور موضا'' صفحہ ۱۱ راور کتاب'' فیزیالوجی حیوانی'' از ڈاکٹر محمود بہرا دوہمرا ہان صفحہ نمبر ۳۳ پر رجوع کریں۔) لاندا دماغ کے خلیوں میں ثبات نہیں ہیں بلکہ دوسر ہے خلیوں کی طرح بدلتے رہتے ہیں۔ سار بروے کا چھوٹے برمنطبق شہونا

فرض کرین کہ جم دریا کے ایک خوبصورت کنارے پر بیٹے ہیں، چندچھوٹی چھوٹی کشتیاں پانی کی موجوں پر تیررہی ہیں، ایک بوی کشتی بھی ہے ایک طرف سورج خروب ہورہا ہے اور دوسری طرف چاند طلوع ہورہا ہے، خوبصورت الی پرندے پانی پر آ کر بیٹے ہیں اور اڑجاتے ہیں، ایک طرف بہت بڑا پہاڑے اس کی چوٹی آسان سے باتھی کردہی ہے۔

ہم ساحل پر بیٹھے چند لمحوں کے لئے اپنی آئی تھیں بند کر لیتے ہیں جو پکھود یکھا ہے اے اپنے ذہن میں مجسم کر لیتے ہیں وہی بڑا سا پہاڑ، دریا کی وہی وسعت، وہی بڑی سی کشتی، سب ہمارے صفحہ ذہن پر اُنجر آتے ہیں لیننی جیسے ایک بہت بڑا منظر ہماری روح کے سامنے یا ہماری روح کے اندر موجود ہو۔

اب بیسوال سامنے آتا ہے کہ اس منظر کی جگہ کہاں ہے کیا جھوٹے سے د ماغ کے خلیوں میں اتنا بڑا نقشہ ساسکتا ہے، یقینا نہیں، اس لئے ضروری ہے کہ ہمارے وجود کا ایک اور حصہ ہوجواس جسمانی مادہ سے ماوراء ہواوراس قدروسنچ ہو کہ تمام مناظراور نقشے اس میں ساسکیس۔

کیاایک ۵۰۰ مربع میٹر عمارت کا نقشہ ای اسبائی چوڑائی کے ساتھ چند مربع ملی میٹرزمین پر

بنایا جاسکتا ہے؟ مسلم ہے کہ اس سوال کا جواب منفی ہے کیونکہ کوئی بہت بڑا موجودا پنی وسعت کے ساتھ کسی چھوٹے موجود پرمنطبق نہیں ہوسکتا، انطباق کے لئے ضروری ہے کہ جے منطبق کرنا ہے وہ اس کے مساوی ہویااس سے جھوٹا۔

لہذا ہم انہائی بڑے بڑے خیال نقتوں کوا ہے دماغ کے پھوٹے چھوٹے خلیوں میں جگہ کسے دے سکتے ہیں، کرہ زمین تقریباً چار کروڑ مرائع میٹر ہے ہم اپنے ذہن میں اس کی تصویر کھینچ کتے ہیں، کرہ آفاب، زمین سے بارہ لاکھ گنا ہے اور کہکٹا کیں ہمارے آفاب کی نسبت کئی ملین گنا ہیں، ہم اپنی فکر میں ان کی تصویر کئی کر سکتے ہیں، لیکن اگر ہم چاہیں کہ اپنے دماغ کے چھوٹے چھوٹے خصو فلیوں میں یہ نقتے ای وسعت میں تھ بنا کیں تو بڑے کے چھوٹے پر منظبق نہ ہو سکنے کے قانون کے مطابق ممکن نہیں ہے، لہذا ضروری ہے کہ ہم اس جم سے مافوق ایک وجود کا اعتراف کریں جس میں یہ بڑے دورکا اعتراف کریں جس میں یہ بڑے بڑے ہوں۔

#### أيك اجم سوال اوراس كاجواب

Contact: jabir.abbas@yahoo.com

Me.

(1)

یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ ہمارے ذبنی نقشے بھی چھوٹی چھوٹی تصویریں ہیں جنسیں معین اسکیل کے تحت چھوٹا کیا گیا ہے اور اگر انھیں ای نسبت سے بڑا کردیا جائے تو ایک حقیقی نقشہ بن جائے گا،اورمسلم ہے کہ یہ چھوٹے نقشے دماغ کے خلیوں میں بن سکتے ہیں۔(غور کیجئے) اب ہم اس سوال کا جواب پیش کرتے ہیں:

اہم بات یہی ہے کہ مائیکر وفلموں کوعام پر وجیکٹروں کے ذریعہ بڑا کرکے پر دہ اسکرین پر منعکس کرتے ہیں،ای طرح جغرافیا کی نقتوں میں دی گئی اسکیل کے مطابق ہم نقشے کو ضرب دے کر اپنے ذہن میں منعکس کرتے ہیں،سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ بڑا پر دہ جس پر ہماری بڑی بڑی وہ نئی فلمیں منعکس ہوتی ہیں، کہاں ہیں؟

کیاوہ بڑا پر دہ د ماغ کے خلیے ہیں؟ وہ تو بالکل نہیں ہےاوروہ چھوٹا جغرافیا کی نقشہ کہ جے ہم بڑے عدد سے ضرب دے کر بڑے نقت میں تبدیل کرتے ہیں یقینا اس کے لئے کوئی جگہ جا ہے ، کیا د ماغ کے چھوٹے چھوٹے خلیے اس کی جگہ لے علقے ہیں؟

واضح الفاظ میں یوں کہیں: مائیکر وقلم اور جغر افیا کی نقشہ میں جو پچھ خارج میں ہے وہ تو وہ ی چھوٹی فلم اور نقشہ ہے لیکن ہمارے وہ نی نقشوں میں تو بعینہ وہ نقشے لینے خارجی وجود کی مقدار کے مطابق ہیں، لہٰذا آئھیں، خود آئھیں کے برابر اور آئھیں کی مقدار کے مطابق جگہ چاہئے، اور ہم جانتے ہیں کہ دماغ کے خلیے اس ہے کہیں چھوٹے ہیں کہ آٹھیں اسی مقدار کے مطابق ان پر منعکس کیا جاسکے، مختصر سے کہان وہ ہم ان کے خارجی وجود کے مطابق تصور کرتے ہیں اور سے بردی تصویر چھوٹے ہے خارجی وجود کے مطابق تصور کرتے ہیں اور سے بردی تصویر چھوٹے ہے خارجی وجود کے مطابق تصور کرتے ہیں اور سے بردی تصویر خیوں نے مانوق آئیک چھوٹے ہے جا ہے۔

#### ۳۔روح کے مادی مظاہر کیفیات کے مانٹرنہیں؟

بیدلیل بھی استقلال روح اوراس کے غیر مادی ہونے کی طرف ہماری رہنمائی کر علق ہے کہ مظاہر روح میں کچھ خواص و کیفیات ایسی و کھائی ویتی ہیں جو مادی موجودات کے خواص و کیفیت ہے کوئی شاہت نہیں رکھتیں، کیونکہ:

> ا۔ موجودات کے لئے زمانہ در کار ہوتا ہےا در وہ تدریجی پہلور کھتے ہیں۔ ۲۔ وقت اور زمانہ کے ساتھ وہ کہنا ور فرسودہ ہوجاتے ہیں۔ ۳۔ ان کا متعددا جزام س تجزیہ کیا جاسکتا ہے۔

کیکن ڈبٹی موجودات اوران میں پیدا ہونے والی چیز وں میں بیآ ٹار وخواص نہیں ہوتے، ہم اپنے ذبئن ،موجودہ جہاں کی طرح ایک جہاں تصور کر سکتے ہیں بغیراس کے کہ زبانہ گزرے اوراس کے لئے تذریجی پہلو کی ضرورت ہو۔

اس بات سے قطع نظر وہ مناظر کہ مثلاً جو بچین میں ہم کے صفحہ ذہن پرنقش ہوگئے تھے زمانہ گزرنے کے باوجود فرسودہ نہیں ہوتے اوران کی شکل اس طرح محفوظ رہنی ہے ، ہوسکتا ہے کہ انسان کا دماغ کہنہ ہوگیا ہوئیں اس کے کہنہ بن سے وہ گھر جس کا نقشہ بیں سال قبل ہما کے ذہن میں شبت ہوا مائی کہنہ ہوگیا ہوئیں اس کے کہنہ بن سے وہ گھر جس کا نقشہ بیں سال قبل ہما کے ذہن میں شبت ہوا تھا اس طرح باقی رہتا ہے ، اس میں ایک طرح کا ثبات پایا جاتا ہے جو ماوراء مادہ جہان کی خاصیت ہے۔

نقتوں اور تصویروں کے بارے میں ہماری روح عجیب وغریب صلاحیت رکھتی ہے، ہم لمحہ مجر میں کتا ہے۔ کہا کہ مجر میں کتا ہے۔ مجملے مجر میں کتا ہے۔ کہا گئا کی یا مجر میں کتا ہے۔ کہا گئا کی است کا نقشہ اسپے ذہن میں بنا سکتے ہیں، مثلاً آسانی کر ات، کہا گئا کی یا زمینی موجودات، دریا اور پہاڑ وغیرہ، ان سب کا تصور ہمارے ذہن میں آن واحد میں انجر سکتا ہے، یہ خاصیت ایک مادی موجود کی نبیس ہے بلکہ مافوق مادہ موجود کی نشانی ہے۔

اس کے علاوہ ہم جانے ہیں کہ اور ارجارہوتے ہیں اس میں کوئی شک نہیں ہے اور ان
کی مساوات کو ہر طرف ہم جز جز کر سکتے ہیں بعنی دوکا تجزید کریں یا چار کالیکن اس مساوات کا تجزید
نہیں کر سکتے ،اور بنہیں کہد سکتے کہ یہ مساوات دوآ دھے کھتی ہے،اور ہرآ دھا دوسرے آ دھے کاغیر
ہے، مساوات کا ایک ہی مفہوم ہے جو تا بل تجزیہ بنہیں ہے بعنی دواور دویا چارہے یا نہیں ہے، اسے دو
ہے مرکز نہیں کیا جاسکتا، لہذا اس قتم کے ذبنی مفاہیم قابل تقسیم و تجزیہ نہیں ہیں، اس بنا پر وہ مادی نہیں
ہو سکتے ، کیونکہ اگر وہ مادی ہوتے تو ان کا تجزیم کمکن تھا اور انھیں تقسیم کیا جاسکتا تھا، یہی وجہہے کہ ہماری
روح جو ایسے غیر (اوی مفاہیم کا مرکز ہے مادی نہیں ہوسکتی، اس لئے وہ مافوق مادہ ہے۔ (غور

<sup>(</sup>۱) كتاب معادوجهان پس از مرك "كے حصة" استقلال روح" كالخيص.

<sup>(</sup>۲) تفسيرنمونه، جلد ۱۲ اصفحه ۲۵.

## ٦٢\_اجلمسمیٰ (حتمی)اوراجل معلق (غیرحتمی) ہے مراد کیا ہے؟

اس میں شک جی کہانمان کے لئے دوطرح کی موت ہوتی ہے:

ایک حتی اور یقینی موت ہے کہ جب انسان کاجسم ہاقی رہنے کی صلاحیت کھوبیٹھتا ہے یا یقینی

موت کے وقت آنے پرتمام چزیں حکم البی کے نتہا کو کافئے جاتی ہیں۔

اجل معلق یاغیرحتی موت حالات کی تبدیل جاتی ہے، مثال کے طور پرانسان خود کشی کرلیتا ہے، کداگر میدگناہ کبیرہ نہ کرتا تو برسول زندہ رہ سکتا تھا، میالنسان شراب اور دیگر مغشیات کے استعمال یا بے حساب و کتاب شہوت رانی کے ذریعہ بچھ ہی دنوں میں اپنی جسمانی طاقت کھو بیٹھتا ہے، جبکہا گرانسان ایسانہ کر بے تو بہت دنول تک زندہ رہ سکتا ہے۔

چنانچه به چیزیں ایمی میں جن کو بھی ویکھتے رہتے ہیں اور کوئی شخص بھی اس کا انکار نہیں لیا۔

انفاقی حوادث بھی ای اجل معلق ہے مربوط ہیں اس کا بھی انکارنہیں کیا جاسکا۔
ای بنا پر احادیث میں بیان ہوا ہے کہ راہ خدا میں صدقہ دینے ، انفاق کرنے اور صلہ رخم
کرنے ہے مرطولانی اور بلا کیں دور ہوتی ہیں ، دراصل سے چیزیں انھیں اسباب کی طرف اشارہ ہیں۔
اورا گرہم ان دوطرح کی موت کو ایک دوسرے سے الگ نہیں کریں گے تو پھر'' قضا وقد ر''
اورا گرہم مان دوطرح کی موت کو ایک دوسرے سے الگ نہیں کریں گے تو پھر'' قضا وقد ر''

اس بحث کوایک آسان مثال کے ذریعہ واضح کیا جاسکتاہے مثلاً کوئی شخص ایک بنگ گاڑی خریدے، جس کا انجن اور باؤی میں لگایا گیا مختلف سامان میں سال تک کام کرتا ہو، لیکن شرط سیہ ہے کہ اس کی صحیح طریقہ ہے دکیجہ بھال کی جائے ، تو اس صورت میں اس گاڑی کی عمر وہی ہیں سال ہوگی۔

لیکن اگر سی طور پراس کی دیکی بھال نہ کی جائے یااس کونا اہل لوگوں کے حوالہ کر دیا جائے ، یا اس کی طاقت کے کھاظ سے زیادہ کا م لیا جائے یا ہر روز نا مناسب راستہ پر چلایا جائے ، تو اس کی عمر آ دھی یااس سے بھی کھو کتی ہے ، یہ وہی ''اجل معلق'' ہے۔

ہمیں تعجب اس با ہے ہم ہوتا ہے کہ بعض مفسرین نے اس قدر واضح اور روشن مسئلہ پر توجہ نہیں کی ہے۔(۱)

#### وضاحت:

بہت ی الی موجودات ہیں جوفطری طور پالی طولانی مدت تک باتی رہنے کی صلاحیت رکھتی ہیں ،لیکن اس مدت میں موانع پیش آ کتے ہیں جن کے وہا پنی آخری عمر تک نہیں پہنے سکتیں، مثال کے طور پرایک چراغ (تیل کی مقدار بھر) مثلاً •ار گھٹے روشی کے سکتا ہے،لیکن اگر آندھی یا بارش آ جائے تو وہ •ار گھٹے نہیں جل سکتا۔

یہاں پراگر چراغ جلنے میں کوئی مانع پیش ندآئے تو تیل کے آخری قطرے تک جلتارے گا اور تیل ختم ہونے پر بنی بجھے گا، تو گویا بیا پی '' حتمی اجل'' تک پہنچ گیا ہے، اور اگر اس سے پہلے کوئی مانع پیش آجائے اور چراغ خاموش ہوجائے تو اس کی عمر کو'' غیر حتمی اجل'' کہاجائے گا۔

<sup>(</sup>۱) تغییرنمون، جلد ۸ اصفحه ۲۰۹.

انسان کے سلسلے میں بھی ایسا ہی ہے، اگر اس کی بقا کے لئے تمام شرائط بھے ہوجا ئیں اور موافع پیش نہ آئیں تو اس کی استعداد اور صلاحیت اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ وہ طولانی عمر پائے (اگر چاس کی بھی ایک صداور انتہاہے) لیکن ممکن ہے کہ بھی انسان نامنا سب غذاؤں، یا منشیات کے استعمال یا خودگشی کے ذریعہ اس سے پہلے ہی مرجائے، تو اس پہلی صورت میں اس کی موت کو''اجل حتی' اوردوسری صورت میں ''غیرحتی اجل'' کہاجا تا ہے۔

دوسرےالفاظ میں یوں کہیں کہ''حتی اجل''اس صورت میں ہے کہ ہم تمام''علل تامہ'' کا لحاظ کریں ،اور''غیرحتی اجل' اس صورت میں ہے کہ ہم صرف''مقتضیات'' کو مدنظر رکھیں۔

ان دوطرح کی موت سے پیش نظر بہت می چیزیں روش ہوجاتی ہیں، مثال کے طور پر جیسا کہ ہم روایات میں پڑھتے ہیں کہ صلۂ رقم سے عمر میں اضافہ ہوتا ہے یا قطع رقم سے عمر کم ہوجاتی ہے، (اس طرح کے موارد میں' دغیرحتی اجل''مراد ہوتی ہے)

مذکورہ آیت صرف ہیں بیان کررہی ہے کہ انسان اپنی آخری عمر کو پڑنے جائے ، کیکن اس میں جلد آنے والی موت بالکل شامل نہیں ہے۔

بہرحال توجہ رکھنا چاہئے کہ موت کی دونوں تشمیں خداوندعا کم کی طرف ہے معین ہوتی ہیں ، ایک مطلق طور پراور دوسری مشروط یا معلق طور پر ، بالکل اس طرح جیسے یہ چراغ بغیر کسی قیدوشرط کے ۱۰

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اعراف، آیت ۳۴.

گھنٹے بعد خاموش ہوجائے گا، ہالکل ای طرح انسان اور توم وملت بھی ہے، مثلاً خداوند عالم نے ارادہ فرمایا ہے کہ فلاں شخص یا فلاں قوم اتن عمر کے بعد یقینی طور پرختم ہوجائے گی، اورا گرظلم وستم، نفاق اورسستی سے کام لیس گے تو ایک تہائی مدت میں ختم ہوجائے گی، دونوں موتیں خداوند عالم کی طرف سے ہیں ایک مطلق اور دوسری مشروط۔

ندکورہ آیت کے ذیل میں حضرت امام صادق علیہ السلام نے قتل ہواہے کہ ''فیما أجلان اَجَهلٌ محدُّومٌ وَأَجهلٌ مُوقُوفٌ' (۱) اس میں''حتی اجل''اور''مشروط اجل'' کی طرف اشارہ ہے، اور اس سلسل میں ایک دوسری حدیث میں بیان ہواہے کہ'' غیر حتی'' (مشروط) کو مقدم یا مؤخر کیا جاسکتا ہے، لیکن ''حتی ایکل''کومقدم یا مؤخر نہیں کیا جاسکتا۔ (نورالثقلین، جلداول صفحہ ۵۰)

<sup>(</sup>۱) تفسير نمونه ، جلد۵ ، صفحه ۱۳۹.

# ۲۳-کیاسائنس تجسم اعمال کی تائید کرتاہے

قرآن مجید کی آیا ہے۔ واقف افراداس بات کوبھی اچھی طرح جانے ہیں کہ قرآن مجید کی متعدد آیات میں روز قیامت ہر شخص کی متعدد آیات میں روز قیامت ''جمہم آگال'' کے بارے میں خبر دی گئے ہے، لیجنی روز قیامت ہر شخص کے اعمال جا ہے اچھے ہوں یا بُرے اس کے معاصر ہوجا کیں گے، اور انسان کے لئے خوشی و مسرت کا سامان بن جا تیں گے یاعذاب اور شکنجہ کا باعث ہوں گے، یااس کے لئے باعثِ افتقار ہوں گے یا ذلت ورسوائی کا سبب ہوں گے۔

کیاانسان کے اعمال کا باتی رہناممکن ہے جبکہ انسان کے اعمال محرف کچھ ترکات وسکنات ہوتے ہیں اور انجام پانے کے بعد ختم ہوجاتے ہیں؟ اس کے علاوہ انسان کے اعمال جوانسانی وجود کے جوارض ہیں کیا بیہ ادہ اور جسم ہیں تبدیل ہو سکتے ہیں اور مستقل شکل وصورت ہیں ظاہر ہو سکتے ہیں؟ کے حوارض ہیں کیا بیہ ادہ اور جسم ہیں تبدیل ہو سکتے ہیں اور مستقل شکل وصورت ہیں ظاہر ہو سکتے ہیں؟ چونکہ بہت سے مفسرین کے پاس ان دونوں سوالوں کا جواب نہیں تھا لہذا وہ لوگ مجبوراً قرآنی آیات ہیں" حذف اور تقدیر" کے قائل ہو گئے اور کہتے ہیں کہ" اعمال کے حاضر ہونے" یا قرآنی آیات ہیں کہ" اعمال کی جزایا سر امراد ہے۔

لیکن آئے ہم دیکھتے ہیں کہ مذکورہ دونوں سوال کا جواب موجود ہے، لہذا قرآن مجید کی جن آیات میں''تجسم اعمال'' کابیان موجود ہے اس کاا نکار کرنے کے لئے ہمارے پاس کوئی دلیل نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں متعدد روایات موجود ہیں انھیں میں سے حدیث معراج بھی ہے جس میں بیان ہوا ہے کہ جب پینمبرا کرم طفی آلی نے جنت اور دوزخ کو دیکھا تو بدکاروں کواپنے اعمال کی بنا پرعذاب جہنم میں جتلا دیکھا، اور نیک لوگوں کو دیکھا کہ اپنے اعمال کی بنا پر جنت میں بہترین نعمتوں سے مالا مال ہیں۔ غیبت کے سلسلہ میں بیان ہونے والی آیت میں غیبت کرنے والے کواپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانے والاقر اردیا ہے، یہ بھی ہمارے مدعا پرایک دوسری دلیل ہے۔

لہذا گزشتہ آیات وروایات سے یہ بات انچی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ عالم برزخ اور قیامت میں انسان کے اعمال مناسب شکل میں مجسم ہوں گے، جیسا کہ قر آن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:
﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَا مُحْلُونَ أَمُوالَ الْيَعَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَا مُحُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ فَارًا ﴾ (1) ''جولوگ ظالماندانداز سے پیمیوں کا مال کھا جاتے ہیں وہ در حقیقت اپنے بیٹ میں آگ مجرد ہے ہیں' ۔

یہ آیئ شریفہ بیان کرتی ہے کہ انسان کا عمل دنیا ہی میں ایک طرح سے جم رکھتا ہے، اس طرح کہ پیمیم کا مال کھا نا ایک جلاد سے فالی آگ کی طرح ہے، اگر چہ حقیقت کوند دیکھنے والی آگھیں

ان آیات وروایات کومجازی اور کنائی معنی پر محمل کرنے کے لئے کوئی دلیل نہیں ہے لہنداان ک تاویل و توجیه کریں، جبکدان کے ظاہر پڑمل کرنے میں کوئی ماق میں ہے، اور کوئی مشکل پیش نہیں آتی، اس کی مزید تفصیل آئندہ بیان کی جائے گا۔

#### منطق عقل مين تجسم اعمال:

تجسم اعمال کے سلسلہ میں بیاہم اشکال طبری علیہ الرحمہ نے اپنی تفسیر مجمع البیان میں بیان کیا ہے کے عمل ایک 'عرض' ہے، اور' جو ہر' نہیں ہے ( یعنی نہ مادہ کی خاصیت رکھتا ہے اور نہ خود مادہ ہے ) اور دوسرے میہ کی عمل انجام پانے کے بعد محواور نابود ہوجا تا ہے، لہذا ہماری گفتگو اور ہمارے

ای کنبیں دیکھیکتیں۔

<sup>(</sup>۱) سور ونساء، آیت ۱۰.

گزشتہ اعمال کے آثار دکھائی نہیں دیتے ، وہ اعمال جوبعض چیزوں میں تبدیلی پیدا کرتے ہیں مثال کے طور پر اینٹ اور سیمنٹ کے ذریعہ مرکان بناتے ہیں ، بیتو تجسم اعمال نہیں ہے ، بلکۂ مل کے ذریعہ ایک تبدیلی انجام یائی ہے۔ (غور کیجئے)

لیکن دونکتوں کے پیش نظران دواعتر اضات کا جواب،اور تجسم اعمال کی کیفیت بھی روش ہوجاتی ہے۔

سب سے پہلے بیر عرض کیا جائے گہ آئ کل میہ بات ثابت ہے کہ دنیا میں کوئی چیز بھی ختم

نہیں ہوتی ، ہمارے اعمال مختلف طاقت کی شکل میں موجود رہتے ہیں ، اگر ہم بولتے ہیں تو ہماری

آ وازیں فضا میں مختلف امواج کی شکل میں کی بھیل جاتی ہیں ، اور ذروں کی لہروں میں تبدیل ہو جاتی

ہیں اور ممکن ہے کہ بیہ طاقت بھی کئی مرتبہ تبدیل ہو جائے ، لیکن کمی بھی صورت میں بالکل ختم نہیں

ہوتیں ، ہمارے ہاتھوں اور پیروں کی حرکات بھی ایک اطرف کی طاقت ہے ، اور یہ 'مکینک طاقت' ہر

گرختم نہیں ہوتی ، ممکن ہے کہ ایک حرارتی طاقت میں تبدیل ہو جائے ، خلاصہ بیہ کہ صرف اس و نیا کے

مواد جن کی طاقت ثابت ویا ئیدارے اگر چیشکل برلتی رہتی ہے۔

اس کے علاوہ یہ بات بھی دانشوروں اور آ زمائشوں کے ذرایج قطعی طور پر قابت ہو چکی ہے کہ''مادہ'' اور'' طافت'' کے درمیان ایک قریبی تعلق ہے، یعنی مادہ اور طافت ایک ہی حقیقت کے دو مظہر ہیں،''مادہ'' طافت کا خلاصہ ہے اور'' طافت''مادہ کی تفصیل ہے، اور دونوں معین شرائط وحالات

کے تحت ایک دوسرے میں تبدیل ہوجاتے ہیں۔ ایٹمی طاقت ، مادہ کا طاقت میں تبدیل ہونے کا نام ہے ، یا دوسرے الفاظ میں ایٹمی ذرہ کا

پھٹنااوراس کی طاقت کا آ زاد ہونا ہے۔

آج سائنس نے یہ بات ثابت کی ہے کہ سورج کی حرارتی طاقت ایک ایٹی طاقت ہے جو سورج کے ایٹم مچھنٹے پرنگلتی ہے، اس وجہ سے ہرروز سورج کا وزن کم سے کم تر ہوتا جارہا ہے، اگر چہ یہ وزن سورج کے وزن کے مقابلہ میں بہت ہی ناچیز ہے۔

اس بات میں بھی کوئی شک نہیں ہے کہ جس طرح مادہ طاقت میں تبدیل ہوسکتا ہے ای طرح طاقت بھی مادہ میں تبدیل ہوسکتی ہے، یعنی اگر پھیلی ہوئی طاقت دو بارہ جمع ہوجائے اورجسم وجرم کی حالت بیدا کر لے تو پھرا کیے جسم کی شکل میں ظاہر ہوسکتی ہے۔

اس بنا پرکوئی مانع نہیں ہے کہ ہمارے اعمال اور گفتگو جو مختلف طاقت کی شکل میں موجود رہتے ہیں اور نا بوزنہیں ہوتے ، وہ تکم خدا ہے دوبارہ جمع ہوجا کیں اور ایک جسم کی شکل اختیار کرلیں ، اور بیہ بات بھی مسلم ہے کہ ہم کمل اپنے کھا ظ ہے جسم حاصل کرے گا ، جوطاقت اصلاح نفس ، خدمت وین ، تقوی اور پر ہیز گاری ہیں خرچ کی گئ ہے وہ ایک خوبصورت جسم میں ظاہر ہوگی ، اور جوطاقت ظلم وستم ، فساد اور پر ائیوں میں خرچ کی گئ ہے وہ بدشکل اور متنفر صورت میں ظاہر ہوگی !

اس بنایرد بجسم اعمال کوفر این مجید کے علمی مجزات میں شارکیا جاسکتا ہے ، کیونکہ اس زمانہ میں طاقت کا مادہ میں تبدیل میں طاقت کی بقاء یا مادہ کا طاقت میں تبدیل مونا یا اس کے برعکس طاقت کا مادہ میں تبدیل ہونا ، دانشوروں اور صاحبان علم کے ذہنوں تک میں نہ تھا ، لیکن قرآن مجیداور روایات میں وضاحت کے ساتھ بیان ہوا ہے۔

لہذانہ تو ''عرض' ہونے کے لحاظ ہے کوئی مشکل ہے اور نہ اعمال کے نابود ہونے کے لحاظ ہے، کیونکہ اعمال کا باود ہونے کے لحاظ ہے، کیونکہ اعمال نابود نہیں ہوتے ، اور عرض و جو ہر ایک ہی حقیقت کے دوجلوے ہیں، یہ بات جو ہری حرکت کے قائل اس بات کا عقیدہ رکھتے ہیں کہ عرض وجو ہرایک دوسرے سے جدانہیں ہیں، جس کی بنا پروہ عرض میں جو ہری حرکت کے ذریعہ حرک ہے۔ جو ہری سے استدلال کرتے ہیں (غور کیجے)

ا پنی بات کو کمل کرنے کے لئے اس تکتہ کی طرف اشارہ مناسب ہے:

مشہور ومعروف فرانسوی دانشور''لا **دازی'' نے** قانون''بقائے مادہ'' کو بہت سعی وکوشش

کے بعد کشف کیااور میر ثابت کیا ہے کہ اس دنیا کے تمام مادے تابود نہیں ہوتے بلکہ ہمیشہ بدلتے رہے ہیں۔

اس کے پچھ مدت بعد ''پیرکوری اوراس کی زوج'' نے پہلی بار'' یڈیواکٹیو' (جن جسمول
میں ناپائیدارا پٹم پائے جاتے ہیں اور وہ آ ہتہ آ ہتہ طاقت میں تبدیل ہوجاتے ہیں) پر مادہ اور
طاقت کے تعلق سے ایک ریسر چ کرنے کے بعد کشف کیا اور'' قانون بقائے مادہ'' کو'' قانون بقائے
مادہ اور طاقت' میں تبدیل کردیا، اور اس لحاظ سے قانون'' بقائے مادہ' متزازل ہوگیا اور قانون
''بقائے مادہ اور طاقت '' میں تبدیل کردیا، اور اس لحاظ سے قانون'' بقائے مادہ' متزازل ہوگیا اور قانون
''بقائے مادہ اور طاقت میں تبدیل کردیا، اور اس لحاظ سے قانون ( مادہ اور طاقت میں تبدیل ہونے
کو مختلف دانشوروں نے قبول کرلیا، معلیم ہوا کہ بیدونوں ( مادہ اور طاقت ) آ پس میں ایک دوسر سے گہراتعلق رکھتے ہیں، اور ایک دوسر سے گہراتعلق رکھتے ہیں، اور ایک دوسر سے کی جگ لے لیتے ہیں، یا دوسر سے الفاظ میں میدونوں ایک
محقیقت کے دو پہلو ہیں۔

سائنس میں اس چیز کے کشف ہونے کی وجہ سے واضوروں کی ریسرچ میں ایک عظیم انقلاب بر پاہوگیا ہے اور عالم ستی کی وحدت کو پہلے سے زیادہ ثابت کروئیا۔ اس قانون نے قیامت اور انسان کے مجمم اعمال کے سلسلہ میں گزشتہ لوگوں کے بہت سے اعتراضات کاحل پیش کردیا جس ہے تجسم اعمال کے سلسلہ میں لاحق موافع برطرف ہوگئے۔(1)

<sup>(</sup>۱) تغییر بیام قرآن ،جلد ۲، صفی ۱۱۵ اور ۱۳۷.

## ۲۴۔عالم برزخ کیا ہےاوروہاں کی زندگی کیسی ہے؟

عالم برزی وضاعالم ہے؟ اور کہاں ہے؟ اور دنیا و آخرت کے در میان قرار یانے والے اس عالم کو ثابت کرنے کی کیا دیل ہے؟

كيابرزخب كے لي الحاص كروه كے لئے ہے؟

اس سلسله میں بیتمام سوالات موجود میں ،قر آن مجید اورا حادیث میں ان کی طرف اشارہ

ہواہے،اس کتاب کے لحاظ ہے ہم ان کے جوابات میں کرتے ہیں:

لفظ''برزخ''لغوی لحاظے دوچیز ول کے درمیان حاکم چیز کو کہا جاتا ہے اس کے بعد ہر دو چیز کے درمیان حاکل ہونے والی چیز کو برزخ کہا جانے لگا ،ای وجہ سے دنیاو آخرت کے درمیان قرار پانے والے عالم کو''برزخ'' کہا جاتا ہے۔

اس عالم کو بھی'' عالم قبر''یا'' عالم ارواح'' بھی کہاجا تا ہے،اس پرقر آن کریم کی بہت ی آیات دلالت کرتی ہیں جن میں ہے بعض اس معنی میں ظاہر ہیں اور بعض واضح طور پر دلالت کرتی ہیں۔

آیہ شریفہ:﴿وَمِن وَرَاتِهِم بَسُورَتْ السیٰ یوم یَنْعَدُون﴾ اس عالم کے بارے میں فاہرے، اگر چہدض مفرین نے اس آیت کے معنی یوں کئے ہیں کہ عالم آخرت سے دنیا میں نہیں

پلٹا جاسکتا، کیونکد آیت کامفہوم ہے کہ انسان کے پیچھے ایک ایسامانع ہے جوانسان کو دنیا میں لوٹے سے روک دے گا، کین میدمعانی بہت ہی بعید نظر آتے ہیں کیونکہ 'المی یوم یبعثون ''(روز قیامت تک) کا جمله اس بات کی دلیل ہے کہ یہ برزخ دنیا اور آخرت کے درمیان موجود ہے نہ کہ انسان اور دنیا کے درمیان۔
دنیا کے درمیان۔

جن آیات سے واضح طور پر عالم برزخ کا اثبات ہے وہ شہداء کی حیات کے بارے میں بیں جیسا کہ ارشاد ہے: ﴿ وَ لا تَحْسَبَنُ اللّٰهِ مِنْ قَتِلُوا فِی سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلُ أَحْيَاةً عِنْدَ رَبَّهِمْ بِينَ جَيْسًا کہ ارشاد ہے: ﴿ وَ لا تَحْسَبَنُ اللّٰهِ مِنْ قَتِلُوا فِی سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلُ أَحْيَاةً عِنْدَ رَبَّهِمْ بِينَ جَيْسًا وَ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰلّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهُ اللللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللللّٰهِ اللللللّٰهِ الللللّٰ الللللّٰ الللّٰهِ ال

ندصرف بدكه بلندمرت مومنين مثل شهداء راه خداك لئے برزخ موجود به بلك فرعون اور اس كے ساتھى جيسے سركش كفارك لئے بھى برزخ موجود به جيسا كدسوره مومن ميں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ السَّادُ يُسْعُو صُّونَ عَلَيْهَا خُدُوًّا وَ عَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْ خِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَلَسَدُّ الْسَعَدُ الْدِحْدُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَلَسَدُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّالُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>۲) سوره موكن [عافر] وآيت ۲۲.

<sup>(</sup>۱) سورهٔ آل عمران ۱۰ یت ۱۲۹. (۳) تغییر نمونه، جلد ۱۲ اصفی ۱۳ س

اس بناپر عالم برزخ کے موجود ہونے پرتو کوئی بحث نہیں ہے، کین اہم بات بیہ کہ دہاں
کی زندگی کیسی ہے، اگر چہ اس سلسلہ میں مختلف صور تیں بیان ہوئی ہیں لیکن سب سے واضح اور روثن

یہ ہے کہ انسان کی روح اس دنیاوی زندگی کے خاتمہ کے بعد لطیف جسم میں قرار پاتی ہے اوراس مادہ
کے بہت سے عوارض سے آزاد ہوجاتی ہے، اور چونکہ ہمارے اس جسم کے مشابہ ہے تو اس کو'' قالب
مثالی'' یا'' بدن مثالی'' کہا جاتا ہے، جو نہ بالکل مجرد ہے اور نہ صرف مادی، بلکہ ایک طرح سے '' تجرد
برزخی'' ہے۔

بھی مشالاً اگرانسان خواب میں بہترین نعمتیں دیکھیے تو واقع محظوظ ہوتا ہے اوران سے لذت حاصل کرتا ہے، یا ہولنا ک مناظر کو دیکھے کر عمکین اورغم زوہ ہوتا ہے، اور پھی بھی اس کے بدن پر بھی اس کا اثر ظاہر ہوتا ہے اورخطرناک خواب دیکھے کرچنجتا اورچلاتا ہے، کروٹیس بدلتا ہے اور اس کا بدن بسینہ میں شرابور ہوجا تا ہے۔

بدن ہوتا ہے، لیکن موت کے وقت اور برزخی زندگی کے آغاز میں الگ ہوجا تا ہے اور بھی ای مادی

<sup>(</sup>۱) علا مجلسی علیہ الرحمہ نے بحار الانوار میں اس مطلب کو بیان کرتے ہوئے وضاحت کی ہے کہ متعدد روایات میں حالت برزخ کو عالم خواب سے مشابہ قرار دیا گیا ہے، یہاں تک کہ بعض طاقتور نفوس (ارواح) متعدد مثالی بدن رکھتے ہیں، ای بنا پرجمن روایات میں بیان ہواہے کہ ائتہ معصوم ہر مخض کی موت کے وقت حاضر ہوتے ہیں، ان کی توجیہ اور تقبیر کی ضرورت فہیں ہے، (بحار الانوار، جلد ۷ ، صفح ۲۱۱)

د نیامیں بھی جدا ہونے کا امکان ہوتا ہے، (جیسا کہ ہم پہلے بھی عرض کر پچکے ہیں )

۔ اب اگرہم مثالی بدن کی ان تمام خصوصیات کوقیول [ بھی ] نہ کریں تو اصل مطلب سے انکار نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ بہت میں دوایات میں اس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، اور عقلی لحاظ ہے بھی کوئی مانغ نہیں ہے۔

ضمناً ہماری گزشتہ گفتگو ہے اس اعتراض کا جواب بھی واضح ہوجا تا ہے، جیسا کہ بعض لوگ کہتے ہیں: بدن مثالی کا قائل ہونا گویا تنائخ کا قائل ہونا، کیونکہ تنائخ بھی اس کے علاوہ کوئی چیز نہیں ہے کہا یک روح مختلف بدن میں منتقل ہوتی رہے۔

ال اعتراض کاجواب فی بیائی علیہ الرحمہ نے داخع طور پر پیش کیا ہے، چنانچے موصوف فرماتے ہیں: جس تناخ کے باطل ہونے پر تمام کہانوں کا اتفاق ہے اس سے مراد میہ ہے کہ انسان کی روح جسم سے نگلنے کے بعدای دنیا میں کی دوسر کے بیان میں منتقل ہوجائے، لیکن قیامت تک کی روح جسم سے نگلنے کے بعدای دنیا میں بدل جانا جو پھر تھا کے تکم سے ای پہلے بدن میں منتقل ہونا، اس کا خان کے عالم برزخ میں روح کا مثالی بدل میں بدل جانا جو پھر تھا کے تھا کہ برزخ میں روح کا مثالی بدل میں اور تنائخ کو انکار کرتے ہیں اور تنائخ کو انکار کرتے ہیں اور تنائخ کے انکار انکار کرتے ہیں اور تنائخ کے انکار افراد کو کا فرجانے ہیں تو اس کی وجہ یہی ہے کہ بیلوگ ارواح کو از کی مانے وہی اور قائل ہیں کہ یہی روح ایک بدن سے دوسر سے بدن میں منتقل ہوتی رہتی ہے، جس کی بنا پر روز قیامت معادِ جسمانی کا انکار کرتے ہیں۔ (۱)

جس طرح سے بعض لوگ کہتے ہیں کہ بدن مثالی ای مادی بدن کے اندر ہوتا ہے تو پھر تناکخ کا جواب روثن تر ہوجا تا ہے، کیونکہ روح اپنے بدن سے دوسرے بدن میں منتقل نہیں ہوئی ہے بلکہ بدن کے ایک حصہ سے جدا ہوکر دوسرے حصہ کے ساتھ عالم برزخ میں زندگی بسر کرتی ہے۔(۲)

(٢) تَفْيِرنُمونه، جلد ١٢ إسفي ٣٢٢.

ا) بحارالانوار، جلد ٢ م في ٢٧٧.

### ۲۵ \_ کیاد نیااور آخرت میں تضاد پایاجا تا ہے؟

قرآن جيري متعدد آيات بين دنيا ي اپنادي امكانات كرماته تعريف وتجيدى كئ اپنا آيا بين ادى امكانات كرماته تعريف وتجيدى كئ اپنا بين آيات بين مال كون فيز كونوان سيادكيا كيا بين المحتيب عَلَيْ هُمُم إِذَا حَضَرَ أَحَدَدُكُمُ الْمَمُونُ فِي فَوَكَ حَبْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْكُوْرِينَ بِالْمَعُورُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَقِينَ ﴾ (١) "تمهار ساور بهى الكوديا سي كرجبتم بين سيكى كي موت ما شخآ جائ تواگر المنظور في الله في اله

بهت ى آيات يس مادى نعتول وفضل خدا كاعنوان ديكي هم و ابْقَعُوا مِن فَصْلِ الله (٢) "اورفضل خدا كوتلاش كرد-"-

ایک دوسری جگدارشاد ہوتا ہے: "روئے زمین کی تمام تعتیں تمہارے لئے پیدا کی گئی ہیں، ﴿ خَلَقَ لَکُمْ مَا فِی الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (سورة بقره، آیت ۲۹)

بہتی آیات میں ان تمام چیزوں کے لئے کہا گیا ہے: ﴿ مَسَخَّوَ لَکُم ﴾ (بیسب

<sup>()</sup> سوره بقره ۱۸ بت نمبر ۱۸۰.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ جمعه و آیت ۱۰

تمہارے لئے مسخر کردی گئی ہیں) ،اوراگر تمام ان آیات کو ایک جگہ جمع کیا جائے کہ جن میں مادی امکانات کومحتر م شارکیا گیا ہے تو ان کی کثیر تعداد ہوجائے گی۔

کیکن مادی نعتوں کی اس قدراہمیت ہونے کے بعد بھی قرآن مجید میں ایسےالفاظ ملتے ہیں جن میں ان مادی چیز وں کوتحقیراور ذلت کی نگاہ ہے دیکھا گیاہے۔

ايك جكه متاع فانى اورع ض ثناركيا كيا ب: ﴿ تَبْعَنْ هُونَ عَمَوْضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (سورةَ نهاء، آيت ٩٣)

ايك دوسرى جُلِيا كَوْغُروراور ففلت كاسبب ثاركيا كيا ب: ﴿ وَمَسا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُور ﴾ (سورة حديد، أيت ٢)

الك دوسر عدمقام يرونيا كوادولا والمحيل كود تعبير كيا كيا ب : ﴿ وَمَا هَدِهِ الْحَيَاةُ الْحَيَاةُ الْحَيَاةُ اللهُ الله

ايك دوسرى جكديا دخدا عفلت كاسب قرار ديا كي بن هو جال لا تدليه م تِجارَةً وَلاَ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ الله ﴾ (سوره نور، آيت ٣٧)

ای طرح بیرمختلف نظر بیدوایات میں بھی بیان ہواہے:

ایک طرف تو دنیا کوآخرت کی تھیتی، نیک اورصالح افراد کے لئے تجارت گاہ، دوستان حق کے لئے سیارت گاہ، دوستان حق کے لئے محبور، وحی الله کے نزول کی جگہ، اوروعظ دفیعت کا مقام شار کیا گیا ہے، جیسا کہ حدیث میں وارد ہوا ہے:"مسجد أحباء الله و مُصَلِّی ملائکة الله و مقبط وحیّ الله و متجر أولياء الله"(۱)

دوسرى طرف اسى دنياكى ندمت كى كئى باوراس كوغفلت وبخبرى اور مادخدا سے عافل

<sup>(</sup>۱) نج البلاغه، کلمات قصار، جمله ۱۳۱.

ہونے کا سبب قرار دیا گیاہے۔

کیااس طرح کی تمام آیات دروایات میں تضاد ہے؟ اس سوال کا جواب بھی خود قر آن مجید سے حاصل کیا جاسکتا ہے۔

ونیااوراس کی نعتوں کی مندمت اس جگه کی گئی ہے جہاں ان لوگوں کو نفاطب قرار دیا گیا ہے

كه جن كابدف اورمقصد صرف يبي دنياوي زندگى ہے، جيسا كەسوره تجم ميں ارشاد ہوتا ہے: ﴿وَلَسَمْ

يَرِدُ إلا الحيوة الدُّنْيَا﴾ (سورة جُم، آيت ٢٩) "اورزندگي دنيا كعلاوه يكهندچا بـ"

دوسر کے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ بیر گفتگوان اوگوں کے بارے میں ہے جو آخرت کو دنیا کے بدلے ﷺ ڈالتے ہیں اور دنیاوی مادیات تک ﷺ کے لئے کسی بھی ظلم وستم اور خلاف ورزی کی پرواہ نہیں کرتے۔

موره توبيش ارشاد موتا ب الحريث م بالتحيل ق الدُنيا مِنَ الأَجرَقِ (موره توب، آيت ٣٨) " كياتم آخرت كيد از ندكاني وياسي موسكي مو؟ "-

محل بحث آیات خوداس بات پرشامد ہیں جیسا کی اوشاد ہے: ﴿ مسن کسان یسویله العاجلة ﴾ ( یعنی صرف ان کا مدف اور مقصد یہی جلد ہی ختم ہوجات کی مادی زندگی ہے۔ ) اصولاً ' دیجیتی''یا'' تجارت گاہ'' وغیرہ جیسے الفاظ اس سلسلہ میں زندہ گواہ ہیں۔

مختضریه کدمادی نعتیں سب خداوندعالم کی طرف سے ہیں اور نظام خلقت میں ان کا موجود ہونا ضروری تھااورا گرانسان ان کے ذریعیہ معنوی کمال اور سعادت تک پہنچنے میں مدد حاصل کرے تو ہرلحاظ سے قابل مخسین ہیں۔

لیکن اگر صرف دنیا ہی کو مقصد بنالیا جائے اور اس کو آخرت کا وسیلہ نہ قرار دیا جائے تو اس صورت میں یہی مادی نعمتیں ، ففلت وغرور ، طغیان وسرکشی اورظلم وستم کا عنوان حاصل کرلیں گی ، جس کی ہرلحاظ سے مذمت کی جائے گی۔ واقعاً حضرت علی علیه السلام نے اپنے مختفراور پُرمعنی کلام میں کیا بہترین ارشاد فرمایا" مَسنَ أبسطَوَ بها بسصّوته وَ مَنْ أبصَوَ إِلَيهَا أعهته "(۱) (جس نے اس دنیا کوچثم بصیرت کے ساتھ دیکھا (اوراس کو بینائی کا وسیلہ قرار دیا) تو دنیا اس کو بصیرت اور آگاہی عطا کرتی ہے، اورا گر کسی نے خود دنیا کودیکھا تو دنیا اس کونا بینا کردیتی ہے۔)

دراصل مذموم اورممدوح دنیا میں بہی فرق ہے کہ اگر اس کو ہدف قر اردیا جائے تو مذموم ہے اورا گراس کوذر بعداوروسیلہ قرار دیا جائے تو ممہوح ہے۔(۴)

حضرت امام محمد باقر عليه السلام سے ايک حديث ش بيان ہوا ہے: "نِعسمَ العَون الدُّنيَا عَلَى طَلَبِ الآخوة" (٣) (آخرت مِن يَنْخِينَ كے لئے دنيا بہترين مددگار ہے۔)

سورہ تقص کی آیات میں مالداراور مخرور'' قارون' کی بہت زیادہ ندمت کی گئی ہے، جو
اس موضوع کے لئے بہترین شاہد ہے، کیکن اسلام ان مال و دولت کو پسند کرتا ہے جو'' آخرت کے
لئے کام آئے''، جس کے ذریعیہ آخرت حاصل کی جائے، جیٹا کہ بنی اسرائیل کے علما قارون سے
کہتے تھے: ''وَابْنَغِ فِیمَا آتَاکَ الله الدَّادِ الآخرة'' (خداکی عطا کردہ نعمتوں کے ذریعیہ آخرت حاصل کرنے کی فکر کر)۔

اسلام اس مال کو پسند کرتا ہے جس کے ذریعہ سب کے ساتھ نیکی کی جائے:"الحسسن حکما أحسن الله إليك"

اسلام اس مال و دولت کی مدح وثنا کرتا ہے جس میں انسان دنیا سے صرف اپنے حق کو نہ بھولے:"اَلا تَنْسِ مَصِيبِ کَ مِنَ الدُّنْيَا"

<sup>(</sup>۱) في البلاغه، خطبه فمبر ۸۲ . (۲) تغيير نمونه، جلد ۱۲ استح ۲۵ .

<sup>(</sup>٣)" وساكل الشيه "، جلد ١٢، صفي ١٤، (حديث ٥، باب ١٦، ابواب مقدمات تجارت)

خلاصہ اسلام ایسے مال و دلت کو پہند کرتا ہے جس کے ذریعی ظلم وفساد ہریا نہ کیا جائے، انسانی اقدار کی پائمالی نہ ہو، اور مال زیادہ کرنے کے جنون میں مبتلا نہ ہو، نیز مال''خود پہندی'' اور دوسرے کوذلیل سجھنے کا باعث نہ ہو یہاں تک کہ انسان مال و دولت کے نشد میں خدا ورسول کے مقابلہ میں نہ آجائے۔

اس مال کے ذریعیرسب کی مشکلات دور کرنا چاہئے ، بیرمال اگرغربیوں کے زخم کا مرہم بن جائے بختاج لوگوں کے درد کی دوابن جائے تو واقعاً اسلام اس مال کو پسند کرتا ہے۔

ان مقاصد کے تحت مال و دولت حاصل کرنا دنیا کی محبت نہیں ہے، بلکہ بی آخرت کی گئن ہے، جیسا کہ حدیث میں وارد ہوا ہے: حضرت امام صادق علیہ السلام کے دوستوں میں سے ایک شخص آپ کی خدمت میں آیا اور اس نے شکایت کی کہ ہم دنیا ہے محبت کرتے ہیں اور اس کی آرز وکرتے ہیں (لیکن میں ڈرتا ہوں کہ کہیں دنیا پر مصف نہ ہوجاؤں!!)

امام عليه السلام (اس شخص كے تقوى الد بيا كيزگى سے باخبر تھے، آپ ) نے فرمايا: تم مال و دولت سے كيا كيا كام انجام ديتے ہو؟ اس نے عرض كئ بينے اور اپنال وعيال كاخرج پوراكرتا ہوں، اس ہوں، اپنے رشتہ داروں كى مددكرتا ہوں، راہ خدا ميں خرج كرتا ہوں، اس وقت امام عليه السلام نے فرمايا: "كيسسَ هَذا طَلَبُ الدُّنيَا هَذَا طَلَبُ الآخِرةِ" (٢) (بيد نياطلى اور دنيا پرتي نبيس ب، بلكه بيآخرت كاسودا ہے)

اور پہیں ہے ان دوگر وہوں کے نظریہ کا باطل ہونا بھی واضح ہوجا تا ہے: پہلا گروہ ایسے مسلمانوں کا ہے جن کو تعلیمات اسلامی کی کوئی خبر نہیں ہے اور اسلام کومنتکمرین کا حامی قرار دیتے ہیں ،اور دوسرا گروہ ان دشمنوں کا ہے جو اسلام کی صورت بگاڑ کر پیش کرتے ہیں، اور اسلام کو مال و

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعه ، جلد ١٢ اصفحه ١١ (حديث ٢ ، باب ٤ ، ابواب مقد مات التجارة)

دولت کا مخالف اورفقر وغربت کاطرفدارقر اردیتے ہیں۔

اصو لی طور برکوئی غریب قوم آزادی اور سر بلندی کی زندگی نہیں گز ارسکتی \_

فقروغربت دابتتگی کاوسلہ ہے۔

فقر وغربت دنیاوآ خرت کی ذلت کانام ہے۔

فقر وغربت انسان کو گناہ اور آلود گی کی دعوت دیتے ہیں۔

جبيا كەحفرت امام صادق عليه السلام ئے منقول حديث ميں وار د ہوا ہے"غ<u>ن</u> يحجزُكَ عَن الظُّلُم خَيرٌ مِن فَقْر يَحمَلُكَ عَلَى الأثم"(١)(الى بِزيازى جو دوسروں برظلم کرنے سے روک لے واس فقر وغربت ہے بہتر ہے جو تھے گنا ہوں کی دعوت دے )۔ تمام ملت اسلام کواس بات کی کوشش کرنی جاہئے کیفنی بنیں اور دوسروں ہے بے نیاز ہو جا <sup>ع</sup>یں ،خود کفائی کی منزل تک پہنچیں اورا پنے <mark>میرون پا</mark> کھڑے ہوں ، اوراپنی عزت وشرافت اور

استقلال کوفقر وغربت اور دوسرے ہے وابستگی برقربان نہ کریں، یہی اسلام کا اصلی راستہ ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعه ، جلد ١٢ م في ١٤ (عديث ٤ باب٢ ، ابواب مقد بات التجارة ) (۲) تفييرنمونه، جلد ۱۶ اسفي ۱۷ ا.

#### ٣٧ ـ نامهُ اعمال كيا باوراس كافلفه كيا بع؟

جیما کیفر آن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَكُلَّ إِنسَانِ الْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنشُورًا ﴾ (١)

"اورہم نے ہرانسان کے تامیا عالی کواس کی گردن میں آ ویزاں کردیا ہے اورروز قیامت اے ایک کھلی ہوئی کتاب کی طرح پیش کردیں گئے۔ (بیونی نامدا عمال ہے اورہم اس سے کہیں گے: اپنی کتاب پڑھو...)

يبال بيهوال بيدا موتاب كديدنامه اعمال كياب اوراس كالمقصد كياب؟

اس سلسلہ میں بیان شدہ آیات وروایات کے پیش نظر نتیجہ بید نکاتا ہے کہ انسان کے تمام چھوٹے بڑے اٹھال اس کی کتاب میں لکھے جاتے ہیں اور اگر انسان نیک ہے تو روز قیامت اس کا نامہ اٹھال بائیں نامہ اٹھال بائیں سے ہے تو اس کا نامہ اٹھال بائیں ہاتھ میں دیا جائے گا، اور اگر برے لوگوں میں سے ہے تو اس کا نامہ اٹھال بائیں ہاتھ میں دیا جائے گا۔

ب شک بیکتاب اور نامه اعمال جارے گھر میں موجود کتاب اور کا پی کی طرح بالکل نہیں

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اسراء ۱۰ پت۱۲.

ہے، ای وجہ سے بعض مفسرین نے کہا ہے کہ بیہ نامہ انٹمال''انسانی روح'' کے علاوہ کیجھ نہیں ہے، کیونکہ ای روح میں انسان کے تمام انٹال ثبت ہوجاتے ہیں،(۱) کیونکہ ہم جوعمل بھی انجام دیتے ہیں اس کااثر ضرور ہماری روح وجان پر ہوتا ہے۔

یا بید کہ بینامہ اعمال ہمارے اعضا وجوارح ہمارے ہاتھ پیر، آنکھ کان وغیرہ اور اس سے بالاتر وہ ہوا اور فضا ہے جس میں ہم نے وہ عمل انجام دیا ہے، کیونکہ ہمارے اعمال ہمارے جسم اور تمام اعضا پراثر کرنے کے علاوہ ہوا اور زمین میں منعکس ہوجاتے ہیں۔

اگرچہ ہم اس دنیا یہ ان آٹار کومحسوں نہیں کرسکتے ،لیکن بےشک وہ موجود ہیں ،اور جس دن ہماری آنکھوں میں نگ روشنی پیدا ہم جائے گی ان سب کودیکھیں گے اوران کو پڑھیں گے۔ مذکورہ آیت میں **(افرا سِکتاب**ک ہو) پئی کتاب پڑھو... ) کا جملہ بیان ہوا ہے۔

لیکن سے جملہ، مذکورہ تغییر ہے کہیں دور ندگر ہے ، کیونکہ پڑھنے کے وسیع معنی ہوتے ہیں جس سے جس میں ہوتے ہیں جس میں ہوتے ہیں جس میں ہرطرح کا مشاہدہ آتا ہے، مثال کے طور پر ہم اپنی روز من کی گفتگو میں کہتے ہیں کہ میں نے فلال کی آئھول کو پڑھا کہ اس کا کیا ارادہ ہے، یا فلال کا م کرنے والے بچکے قیافہ وچرہ کو پڑھایا ہے، اس طرح نیاروں کے ایکمرے کوآج کل پڑھنا ہی کہتے ہیں۔

ای وجہ ہے ہم قرآنی آیات، میں پڑھتے ہیں کہ اس نامہ اعمال کی سطروں کا کسی بھی صورت میں انکارنہیں کیا جاسکتا، کیونکہ میخودعمل کے واقعی اور تکوینی آثار ہیں اور بالکل انسان کی ریکارڈ کی ہوئی آوازیافوٹویاانگوٹھے کے نشان کی طرح ہیں۔(۴)

<sup>(</sup>۱)تفيرصافي.

<sup>(</sup>۲) تغييرتمونه، جلد ۱۲ اصفحه ۵۵.

#### تامداعمال كافلىفه

قرآنی آیات اورروایات میں نامہ اعمال کی تفصیل بیان ہوناخصوصاً جبکہ اعمال ، گفتگواور

نیت کی تمام جزئیات اس میں کاسی جاتی ہیں تو سب سے پہلے اس پرتر بیتی آثار مرتب ہوتے ہیں ،

جیسا کہ ہم نے بار ہااس بات کوعرض کیا ہے کہ قرآن کریم کی تمام تعلیمات انسان کے لئے تہذیب

نفس، روح کی پاکیزگی ، کمالات روحانی اوراخلاق و پر ہیزگاری اصول کومضوط بنانے کے لئے ہے ،

اور بیرتمام اندانوں کے لئے ایک چیلنج ہے تا کہ اپنی رفتار و گفتار پر نظر رکھیں کیونکہ تمام چیزیں کھی جارہی ہیں ، اورروز فیاحت ہو بہود کھادی جا تیں گ

سیجے ہے کہ خداوند عالم کاعلم تمام چیزوں پراعاطہ کئے ہوئے ہے اور جو شخص خداوند عالم کے علمی احاطہ پرائیان رکھتا ہو کہ خداوند عالم ہے علمی احاطہ پرائیان رکھتا ہو کہ خداوند عالم ہر جگہ موجود ہے اور سب چیزوں کو دیکھ رہا ہے تو ایسے شخص کے لئے نامہ اعمال کی کوئی ضرورت نہیں ہے تھی اس حقیقت پر توجہ کرنے سے اکثر لوگوں میں بہت مفید آ ٹار مرتب ہوتے ہیں۔

اگرکوئی بیجانتا ہوکہ اس کے ساتھ ایک ایسا کیم و موجود ہے جواس کی آواز بھی ریکارڈ کررہا ہے اوراس کی فلم بھی بنارہا ہے، چاہے وہ گھر کے اندر ہویا گھر سے باہم ، گویا اپنے اعضا وجوارح کے ذریعہ جو کچھ بھی انجام دے رہا ہے وہ سب ریکارڈ ہورہا ہے ، اور ایک روز ایسا آئے گا جب خداوند عالم کی عدالت میں بیسب فلم اور کیسٹ زندہ گواہ کی شکل میں اس کے سامنے بیش کی جا کیں گی ، تو یقینا ایسا انسان اپنی رفتار و گفتار پر کھمل توجہ دیتا ہے، اور پھر اس کے ظاہر و باطن پر تفوی اور پر ہیر گاری کی ہی حکومت ہوگی۔

نامہُ اعمال پرایمان رکھنا کہ اس میں ہرچھوٹا ہڑا اعمال لکھا جارہا ہے اور دوفرشتہ انسان کے اعمال کھنے کے لئے ہروفت اس کے ساتھ جیں، اور بیعقیدہ رکھنا کہ اس کا نامہُ اعمال سب کے

سامنے روز قیامت پیش کیا جائے گا اور تمام چھے ہوئے گناہ اس میں ظاہر ہوجا کیں گے جس سے دوست و دیثمن بھی کے سامنے ندامت اور رسوائی ہوگی ،الہذا بیا ایمان انسان کو گنا ہوں سے رو کئے کے لئے بہترین سبب ہے۔

نیک افراد کا نامه اعمال ان کے لئے باعث افتخار اور عزت کا سبب ہوگا ، ان کے اعمال بہتر اور موثر تر دکھائی دیں گے ، اور میہ چیز نیک اعمال انجام دینے کے لئے بہترین علت ہے،لیکن بعض لوگوں کا ایمان ضعیف ہوتا ہے اور بھی بھی غفلت کا پردہ ان کوان اہم حقائق سے دور کر دیتا ہے ، ور نہ قرآن کی میاصل ہرانسان کی رہیت کے لئے کافی ہے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تغيريام قرآن، جلدا م صفي ١٠٤.

## ۲۷۔روز قیامت اعمال کوکس قتم کی تراز ومیں تولیے جا کیں گے؟

جن لوگوں نے روز قیامت کی میزان کو دنیا کی تراز و کی طرح قرار دیا ہے وہ اس بات پر مجود ہیں کدانسان کے اعلانے کے لئے ایک قتم کا وزن قرار دیں تا کداس کوتر از وہیں تو لا جاسکے۔

لیکن بہت سے قرائن و فراہداس بات کی عکائی کرتے ہیں کہ'' میزان'' سے مراد عام ناپ تول کے معنی ہیں ہے، کیونکہ ہم یہ باطرافی کا طرح جانے ہیں کہ ہر چیز کی ناپ تول کے لئے ایک الگ آلہ ہوتا ہے، درجہ ترارت کو معین کرنے کے لیکے نتی مامیٹر'' ہوتا ہے، یا ہوا کا انداز ہ لگانے کے لئے ''ار میٹر'' ہوتا ہے، یا ہوا کا انداز ہ لگانے کے لئے ''ار میٹر'' ہوتا ہے، یا ہوا کا انداز ہ لگانے کے لئے ''ار میٹر'' ہوتا ہے۔

البذاميزان اعمال مرادوه افراد بين جن كاعمال في تيك اور بركوگول ك الممال كاموازند كيا جائد المريز ان الميسسو اعمال كاموازند كيا جائد ، جيسا كه علامه مجلس عليه الرحمة في مفيدٌ في قال كرتے بين: "ان الميسسسو السمو من فديت (1) (امير المومنين اور ائمه [عليم السمو ازين" (1) (امير المومنين اور ائمه [عليم السام] قيامت بين عدل اللي كي ميزان بين )

"اصول كافى" اور" معانى الاخبار" بس بهى حضرت امام صادق عليه السلام سے منقول ب كايك شخص في آية شريفه: ﴿ وَ نَصِعُ السَمُواذِينَ القِسط لِيَومِ القَيامةِ ﴾ (بهم روز قيامت

<sup>(</sup>۱) بحارالانوار، جلد ۷ منځ ۲۵۲.

عدل وانصاف کی تراز وقرار دیں گے کی بارے میں سوال کیا توامام علیہ السلام نے فرمایا: "هسم الانبیاء والاو صیاء"(۱) (میزان اعمال سے مرادا نبیاء اوران کے جانشین ہیں)
حضرت امیر المونین علیہ السلام کی زیاراتِ مطلقہ میں سے ہم ایک زیارت میں پڑھتے ہیں:"السّلام علیٰ مِیوَانُ الأعمال" (سلام ہوتم پراے میزان اعمال!)(۲)

مراصل می ظیم الشان شخصیات اعمال کے لئے نموندا ورمعیار ہیں، اور ہر شخص کے اعمال اگر ان حضرات کے اعمال سے شاہت نہیں ان حضرات کے اعمال سے شاہت نہیں مرکعتے ہیں تو ان کا وزن ہے اوراگران کے اعمال کے لئے معیار ہیں، اور بر شخص کے اعمال کے لئے تو ان کا کوئی وزن نہیں میں میں اولیاء اللہ، اعمال کے لئے معیار ہیں، لیکن روز قیامت بیرسئلہ بالکل واضح ہوجی کے گا۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) تغییر بر بان، جلد ۴ ، صفحه ۲۱ ، اصول کافی ، جلد اول ،صفحه ۴۱۹ ، اس حدیث کا تذکر و دومری تغییر ول بیل بھی آیا ہے . (۲) محدث فتی علیه الرحمہ نے مفاتح البحان میں زیارات مطلقہ میں پہلی زیارت قرار دی ہے .

<sup>(</sup>٣) تغيرييام قرآن،جلد٢ ،صغيه١٥.

### ۲\_ئیل صراط کی حقیقت کیاہے؟

اگر چیعالم بعدازمرگ اور حقائق قیامت کے سلسلہ میں تفصیلی معلومات اس دنیا والوں کے لئے ناممکن ہے، لیکن ایسا بھی نہیں ہے کہ ہمیں اجمالی اور مختصر معلومات کاعلم بھی نہ ہوسکے۔

آیات وروایات کے پیش نظریہ معلوم ہوتا ہے کہ''بل صراط'' جنت کے راستہ میں جہنم کے اوپر ایک پُل ہے جس ہے سب نیک اور نہرے اوگ گزریں گے، نیک افراد بہت تیزی ہے گزر جا کیں گے، نیک افراد بہت تیزی ہے گزر جا کیں گے، نیک اور خدا کی بے اختیا نعتوں تک پہنچ جا کیں گے، لیکن پُر بے لوگ اس پُل ہے جہنم میں گرجا کیں گے! یہاں تک کہ بعض روایات ہے یہ معلوم ہوتا ہے کہ''بل صراط'' ہے گزرنے کی رفتار نیک لوگوں کے ایمان وا خلاص اور اعمال صالحے کے کا ظرے ہوگی ہے۔

حصرت امام صادق عليه السلام مع منقول ايك روايت بيس يرصح بين:

"فَ مِنْهُم مَن يمر مثل البُراق، وَمِنْهُم مَن يَمر مثل عدو الفرس ، وَمِنْهُم مَن يَمر مثل عدو الفرس ، وَمِنْهُم مَن يمر حبواً، وَمِنْهُم مَن يَمر مشيئاً وتترك شيئاً ". (1)

''بل صراط'' سے پچھالوگ بجلی کی طرح گزرجائیں گے، اور پچھالوگ تیز رفتار گھوڑے کی

<sup>(</sup>۱) امالی صدوق مجلس۳۳.

طرح، پچھلوگ پیدل، پچھلوگ رینگتے ہوئے اور پچھلوگ آ ہت گزریں گے،اور پچھلوگ ہوں گے جو صراط کو پکڑے ہوئے چلیں گے جب کہان کے بیرادھرادھرڈ گمگاتے ہوں گے، جہنم کی آ گان میں سے پچھکوایے اندر کھینچ لے گی اور پچھ کوچھوڑ دے گی''۔

لیکن یہاں بیسوال اٹھتا ہے کہ جنت میں جانے کے لئے دوزخ کے اوپر سے کیوں گزرتا پڑے گا؟ اس کے جواب میں ہم اہم نکات بیان کرتے ہیں :

اس سے ایک طرف تو اہل بہشت دوزخ کود کھے کہ عافیت اور بہشت کی قدر کو بہتر سمجھ لیں گے، دومری طرف'' بل صراط'' ہیں۔ لئے ایک نمونہ ہے تا کہ ہم دنیا میں شہوت کے بھڑ کتے ہوئے جہنم سے گزر کر بہشت تقویٰ تک بہنچ سکیں، اور تیسری طرف سے مجرم اور گنا ہگاروں کے لئے ایک چیلنے ہے کہ آخرکا را یک باریک اور خطرناک راستہ ہے ان کا گزر ہوگا۔

ای وجہ ہے 'دمفضل بن عمر' ہے منقول ایک صلیث میں بیان ہوا ہے، کہ جب میں نے امام علیہ السلام ہے ''صراط' کے بارے میں سوال کیا تو حضرت نے فرمایا: صراط معرفت خدا کا راستہ ہے۔

اس کے بعدامام علیہ السلام نے مزید فرمایا: صراط دو ہیں ایک صراط دیا ہے اور ایک صراط دیا ہے اور ایک صراط آخرت میں ، اور صراط دنیا سے مراد' واجب الاطاعت امام' ہے ، جو شخص اپ امام کو پہچان لے ، اس کی افتدا کرے اور اس کے نقش قدم پر چلے تو جہنم پر ہے ہوئے پل صراط ہے گزر جائے گا، لیکن جو شخص دنیا میں اپ امام کو نہ پہچانے تو آخرت میں پُل صراط پر ڈگمگاتے ہوئے جہنم میں گرجائے گا۔ (۱)

تفییرامام حسن عسکری علیه السلام میں ان دوصراط (صراط دنیا اورصراط آخرت) ہے مراد:

<sup>(</sup>۱)معانی الاخبار صفی ۳۲ مهمی حدیث.

"صراط متقیم" (یعنی اغلو اور "تقهیر" کے درمیان معتدل راسته) اور" صراط آخرت " ہے۔ (۱)

یریکتہ بھی قابل توجہ ہے کہ اسلامی روایات میں پُل صراط سے گزرنے کو بہت مشکل مرحله
قرار دیا گیا ہے، پیغیبرا کرم مُشْ اِللّٰہِ (اور حضرت امام صادق علیہ السلام) ہے منقول حدیث میں بیان
ہوا ہے: "إنَّ عَلَىٰ جھنّم جَسْراً أدق مِنَ الشَّعْر واحدٌ مِنَ السَّیْف "(۲) (جہنم کے اوپر
ایک پُل ہے جوبال سے زیادہ باریک اور تکوار کی دھارے زیادہ تیز ہے۔)

ای دنیا میں صراط''متنقیم'' اور حقیقت''ولایت'' اور'' عدالت'' بھی ای طرح ہے، بال ے زیادہ باریک اور تلوار کی دھارے زیادہ تیز ہے کیونکہ سیدھی لکیر باریک ہی ہوتی ہے اور اس کے علاوہ دائیں بائیں انخرانی کیے ہیں ہوتی ہیں۔

ظاہری بات ہے کہ مراط ہ خرت بھی ای طرح ہے۔

لیکن ،جیسا کہ پہلے بھی اشارہ ہو چکا ہے بعض لوگ اپنے ایمان اور عمل صالح کی بدولت اس خطرنا ک راستہ سے بہت تیز گزرجا ئیں سے

اس بات میں کوئی شک نہیں ہے کہ پیغیرا کرم ملتی کیا ہے اور آپ کی عترت طاہرہ سے محبت اس

خطرناک راستہ کو آسان بناسکتی ہے، جبیبا کہ پنجبرا کرم مٹٹیلیٹا ہے منقول ایک روایت میں پڑھتے

عِن: "إِذَا كَانَ يَومَ القيامَةِ وَنُصِبَ الصّراط عَلى جَهنَم لَمْ يجزُ عَلَيه إلا مَن كَانَ مَعَهُ جَوازُ فِيهِ ولايةُ عَلِي ابن أبي طالبً "(٣)روز قيامت جس وقت جبنم كاوير بُل قرارويا

جائے گااس سے صرف وہی شخص گزر سکے گاجس کے پاس اجازت نامہ ہوگا،اوروہ اجازت نامہ دعلی

<sup>(1)</sup> بحارالاتوار، جلد ٨ بسفي ٢٩ ، حديث ١٨

<sup>(</sup>٢) ميزان انحكمه ، مبلد٥، صغيه٣٣٨ ، امام جعفر صادق عليه السلام كي حديث مين "إنَّ عَسلسيٰ جههنّم جِسسواً" كي حِگدافظ "الصراط" آيا ب، (بحار الانوار ، جلد٨، صفي ١٣ عديث!)

۳) بحار الانوار ، جلد ۸ ، صفحه ۲۸ ، حدیث ۱۱.

بن ابی طالب علیہ السلام کی ولایت "ہوگی، ای طرح کے الفاظ جناب فاطمہ زبرا سلام الله علیہا کے سلسلہ میں بھی بیان ہوئے ہیں۔ بیہ بات واضح ہے حضرت علی علیہ السلام اور جناب فاطمہ سلام الله علیہا کی ولایت، پنج براکرم کی ولایت اور قرآن واسلام اور دیگر ائمہ معصوبین سے الگ نہیں ہے، دراصل جب تک ایمان، اخلاق اور نیک عمل کے ذریعہ معصوبین علیہم السلام سے رابط مضبوط نہ ہوجائے، اس وقت تک پُل صراط سے گزرناممکن نہیں ہے، اس سلسلہ میں متعدد روایات بیان ہوئی ہیں، (محترم قارئین !اس سلسلہ میں مزید آگائی کے لئے بحار الانوار، جلد ۸ فصل صراط کا مطالعہ فرمائیں بخصوصاً حدیث نمبر تا اس سلسلہ میں مزید آگائی کے لئے بحار الانوار، جلد ۸ فصل صراط کا مطالعہ فرمائیں ، خصوصاً حدیث نمبر تا اس الملہ میں مزید آگائی کے لئے بحار الانوار، جلد ۸ فصل صراط کا مطالعہ فرمائیں ، خصوصاً حدیث نمبر تا اس المام کے ایک المام کے ایک بحار الانوار، جلد ۸ فصل صراط کا مطالعہ فرمائیں ، خصوصاً حدیث نمبر تا اس المام کے الے محار الانوار، جلد ۸ فصل صراط کا مطالعہ فرمائیں ،

اس بل صراط کے عقیدہ پر ایمان کا ایک تربیتی پہلویہ ہے کہ یہ خطرناک، ہولناک اور بال سے زیادہ باریک اور تعالیٰ سے زیادہ باریک اور تعالیٰ سے نیادہ باریک اور تعالیٰ سے نیادہ باریک اور تعالیٰ سے اس بیں متعدد مقامات پر روکا جائے گا اور ہر مقام پر پچھ سوال ہوگا، دو مری جگہ اور ہم مقام پر پچھ سوال ہوگا، دو مری جگہ امانت اور صله کرتم کے بارے بیس سوال ہوگا، اور آ گے بردھیں کے تعدالت وغیرہ کے بارے بیس سوال ہوگا، اور آ گے بردھیں کے تعدالت وغیرہ کے بارے بیس سوال ہوگا، اور آ گے بردھیں کے تعدالت امیر المونین علی علیہ سوال ہوگا، اور ہی بین ہوگا، اور ہی ہی اور آ خرکار کی ایساراستہ بادرا اس کی ولایت اور ان حضرات کے اخلاق کو اپنائے بغیر ممکن نہیں ہے، اور آ خرکار کی ایساراستہ بادرا آگر کو کی فور کے ذریعہ تیزی ہے گزرسکتا ہے، اور آگر کو کی فض بل کہ ہر شخص اپنے ایمان اور اعمال صالح کے نور کے ذریعہ تیزی ہے گزرسکتا ہے، اور آگر کو کی فض بل ضراط ہے سے وسالم نہیں گزریا ہے گا تو دوز نے میں گرجائے گا، اور کسی بھی صورت میں معنوی و مادی نعتوں ہے مستفید نہیں ہویائے گا یون جنت میں نہیں بینج یائے گا۔

لہذااس معنی پرتوجہ اوراس پرایمان رکھنے سے بے شک تربیتی لحاظ سے انسان کے اعمال پر بہت زیادہ اثر ہوتا ہے، اور انسان کو راستہ کے انتخاب اور حق و باطل میں جدائی کرنے نیز اولیاء اللہ کے کردار کواپنانے میں مدد کرتا ہے۔ (1)

<sup>(</sup>۱) تغيير پيام قرآن،جلد ٢ ،صفحه ١٩١.

## ۲۹ \_ فلسفهٔ شفاعت کیا ہے؟ اور کیا شفاعت کی امید، گناہ کی ترغیب نہیں دلاتی ؟

شفاعت، نہ تو گناہ کی ترغیب ہے، نہ گنهگار کے لئے گرین لائث، نہ عقب ماندگی کا سبب اور نہ ہی آج کل کی ونیا میں دائے یار فی بازی، بلکہ تربیت کا اہم مسللہ ہے جو مختلف کاظ سے شبت اور مفید آ ٹار لئے ہوئے ہے، مجملہ:

الف۔امید کی کرن اور مایوی سے مقابلہ بھی اوقات انسان پر ہوائے نفس کا غلبہ ہوجاتا ہے اور بہت سے اہم گنا ہوں کا مرتکب ہوجاتا ہے جس سے گنگار انسان مایوی اور ناامیدی کا شکار ہوجاتا ہے، جس سے گنہگار کومزید گناہ انجام دینے میں مدد لتی ہے کیونکہ ایسے موقع پر بیسوچنے پر مجبور ہوجاتا ہے کہ اب تو پانی سرے گزرگیا ہے جا ہے باکشت ہویا سوبالشت؟!

لیکن شفاعت اولیاء اللہ ان کو بشارت دیتی ہے کہ بس پہیں رک جاؤ اور اپنی اصلاح کی
کوشش کر وہمکن ہے ان کے گزشتہ گناہ شافعین کی شفاعت پر بخش دیے جائیں، لہذا شفاعت کی
امیدانسان کومزید گناہ ہے روکتی ہے اورتقویٰ واصلاح نفس میں مددگار ثابت ہوتی ہے۔
ہے۔اولیاء اللہ سے معنوی تعلق پیدا ہوتا: شفاعت کے معنی کے پیش نظریہ نتیجہ حاصل کرنا

آسان ہے کہ شفاعت اسی وقت ممکن ہے جب "دشفیع" اور" شفاعت ہونے والے شخص" کے

درمیان ایک قتم کا رابطہ ہو، لہٰذا شفاعت کے لئے ایمان اورعمل صالح کے ذریعیہ معنوی رابطہ ہونا ضروری ہے۔

اگر کوئی شخص کمی کی شفاعت کی امیدر کھتا ہوتو اس کی کوشش ریبونی جا ہے کہ شفاعت کرنے والے سے بہترین تعلقات قائم رکھے ، اور ایسے اعمال انجام دے جن سے وہ خوش رہے، بُرے کاموں سے اجتناب کرے، اس کی محبت ودوئی کو بالکل ختم نہ کرڈالے۔

میرتمام چیزیں انسانی تربیت کے لئے بہترین اسباب ہیں، جن کے ذریعہ انسان آ ہت آ ہتہ گناہوں کی گندگی کے جاہرنگل آ تا ہے، یا کم از کم بعض برائیوں کے ساتھ ساتھ نیک کام بھی انجام دیتا ہے،اورشیطان کے جال میں مزید چینئے سے نیج جا تا ہے۔

ج۔شفاعت کے شرائط حاصل کرنا تھم آن مجید کی متعدد آیات میں شفاعت کے لئے بہت سے شرائط ذکر ہوئے ہیں ان میں سب سے اہم فعداوند کی طرف سے اذن واجازت ہے، اور سیر بات مسلم ہے کہ جو شخص شفاعت کا امید وار ہے تو اسے خداوند کا کمی رضایت حاصل کرنی ہوگی، یعنی اسے ایسال انجام دینے ہوں گے جن سے خداوند عالم راضی و ٹوشنوں و جائے۔

بعض آیات میں بیان ہوا ہے کہ روز قیامت صرف ان بی لوگوں کے بارے میں شفاعت قبول کی جائے گی جن کے بارے میں خدانے اجازت دی ہو،ادراس کی باتوں ہے راضی ہو گیا ہے۔ (سورہ طلہ ،آیت ۱۰۹)

سورہ انبیاء، آیت نمبر ۲۸ میں بیان ہوا ہے کہ شفاعت کے ذریعہ صرف اضیں لوگوں کی بخشش ہوگی جو'' مقام ارتضاء' (لیعنی خوشنو دی خدا) تک بہنچ چکے ہوں گے، اور سورہ مریم ، آیت ۸۷ کے مطابق جن لوگوں نے خدا سے عہد کرلیا ہو، اور جیسا کہ ہم نے عرض کیا کہ بیتمام مقامات اس وقت حاصل ہوتے ہیں جب انسان خداوند عالم اوراس کی عدالت پر ایمان رکھتا ہو، نیکیوں اور برائیوں میں حکم خداکو قبول کرتا ہو، اور خداکی طرف سے نازل شدہ تمام قوانین کے جم جونے پر گوائی دے۔

اس کے علاوہ بعض آیات میں بیان ہوا ہے کہ ظالمین کو شفاعت نصیب نہ ہوگی، لہذا شفاعت کی امیدر کھنے والے کے لئے ظالمین کی صف سے باہرنگل آنا ضروری ہے، (جا ہے وہ کسی بھی طرح کاظلم ہو، دوسروں رظلم ہویاایے نفس رظلم ہو)۔

[ قارئین کرام!] میرتمام چیزیں باعث بنتی ہیں کہ شفاعت کی امیدر کھنے والاشخص اپنے گزشتہ اعمال پرتجد بدنظر کرے اور آئندہ کے لئے بہتر طور پر منصوبہ بندی کرے، بیخو دانسان کی تربیت کے لئے بہترین اور شبت پہلوہے۔

و۔ شافعین برتوجہ: قرآن کریم میں شافعین کے سلسلہ میں بیان شدہ مطالب پرتوجہ، ای طرح احادیث معصومین علیم السلام میں بیان شدہ وضاحت پرتوجہ کرنا مسئلہ شفاعت کا ایک دوسرا تر بیتی پہلو ہے۔

يغبراكرم الني يتم فرايك مارف يس فرمايا:

"الشّفاءُ خَمْسَةٌ: القُرآن، والحرّحم، والأمَانة، وَنبيكُم، وَأَهلَ بَيتَ نبيكم،"(١)

''روز قیامت شفاعت کرنے والے پانچ ہیں:قر آن مسلوم ،امانت ،تہمارے پیغیمراورا ال بیت پیغیر اعلیم السلام ]''۔

ایک دوسری حدیث جومنداحرین نقل ہوئی ہے، پیغبراکرم مُنْ پَیْکَیْکَمْ نَے فرمایا: "تَعَلَّمُوا القر آنَ فَائَمَهُ شَافِعٌ یَومُ القیامَة" (۲) "قرآن کی تعلیم حاصل کرو کیونکہ وہ روز قیامت تمہاری شفاعت کرنے والا ہے''۔

<sup>(</sup>۱)ميزان الحكمه ،جلده ،منخة۲۲ا.

<sup>(</sup>۲) منداحر،جلد۵،صفحها۲۵، (طبع بیروت دارصادر)

يكى معنى نيج البلاغه مين امام المتقين حضرت امير الموسين على عليه السلام سے بيان ہوئے بين: "فَالنَّهُ شَافِعٌ مُشَفَّعٌ" (1) "قرآن كريم الياشفاعت كرنے والا ہے جس كى شفاعت بارگاہ اللي مين قبول ہے"۔

متعددروایات سے بینتیجر نکاتا ہے کہ شفاعت کرنے والوں میں سب سے بہترین شفاعت کرنے والوں میں سب سے بہترین شفاعت کرنے والا''تو بہ' ہے:"لَاشَ فِیْعَ أَنجَعِ مِنَ التَّوبَةِ"(۲)''تو بہ سے زیادہ کا میاب کو کی شفاعت کی تصریح کی گئی ،جیسا کہ بیغیرا کرم ماڈی آیٹی کی صدیم ہے:

"الشَّفَاعةُ لِلْانبِياءِ وَالْمُؤْصِياءِ وَالْمَؤْمِنِينَ وَالْمَلاثِكَةِ ، وَفِي الْمَؤْمِنِينَ مَنْ يَشْفَعُ مِثْلَ رَبِيعةَ و مضر! وأقلَّ الْمَوْمِنِينَ شَفَاعة مَنْ يَشْفَعُ ثَلاثِينَ إِنسَاناً!"(٣) يَشْفَعُ مِثْلَ رَبِيعةَ و مضر! وأقلَّ الْمَوْمِنِينَ شَفَاعة مَنْ يَشْفَعُ ثَلاثِينَ إِنسَاناً!"(٣) امْمِيَان كَ درميان امْمِياء، اومياء ، مومين اور فرشحة شفاعي كري والے بي، اور مومين كر درميان شفاعت كري كرابر كراب

حضرت امام صادق عليه السلام سے ايك دوسرى حديث بين بيان ہوا ہے كه خداوند عالم روز قيامت "عابد" اور "عالم" كومبعوث كرے گا، اور جس وقت بيد دونوں عدل اللي كے مقابل كور ك بول: "قِيلَ لِلْعَالِمِ قِفْ، تَشْفَع لِلنَّاسِ بِحُسْنِ تَادِيبِكَ بُولَ فَيْ الْبَعَالِمِ قِفْ، تَشْفَع لِلنَّاسِ بِحُسْنِ تَادِيبِكَ لَهُ مَ " (٣) (عابد كها جا ك كاكم جنت بين چلے جاؤ، اور عالم كوروك لياجائے گا، اور اس كها جائے گا كم تم جنت بين چلے جاؤ، اور عالم كوروك لياجائے گا، اور اس كها جائے گا كم تم ان او گول كي شفاعت كروجن كى تم نيك تربيت كى بے"۔

<sup>(</sup>٢) نيج البلاغه بكمات قصار ، كلمه ١٧١.

<sup>(</sup>٣) بحارالانوار، جلد ٥٦،٨ مديث ٢٢.

<sup>(</sup>١) نج البلافه خطبه ١٧١.

<sup>(</sup>٣) بحارالانوار، جلد ٨، صفي ٥٨، حديث ٧٥.

محترم قارئین ! گزشته روایات خصوصاً آخری روایات میں ایسے الفاظ بیان ہوئے ہیں جن سے صاف صاف بیم معلوم ہوتا ہے کہ شفاعت کی امیدر کھنے والے کے لئے نیک افراد ،مونین اور علاسے ایک معنوی رابطہ ہونا ضروری ہے۔

شہداءِ راہ خدا کے بارے میں بھی تینجبرا کرم مٹھی آیا ہے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: ' وَیَشْفَعُ السَّرِ جُسلُ مِنهُم مِن سَبْعِینَ الفَا مِن اَهلِ بَیتِهِ وَجِیرَانِه "(۱) (شہداء میں سے ہر شہیدائے خاندان اور پڑوسیوں میں ہے ، سے ہمر ہزارا فراد کی شفاعت کرےگا''۔

يهاں تك بعض روايتوں سے معلوم ہوتا ہے كە دشفيج انسان ، خداوند عالم كى اطاعت اورعمل حق ہے'':' شَافِعُ النَحَلُقِ العَمَلُ بِالحَقِّ وَلزومِ الصَّدْقِ "(٢)

خلاصہ گفتگویہ ہے کہ اسلامی معتبر کتابوں میں بیان شدہ ان تمام روایات کے پیش نظر صاف طور پر یہ نتیجہ لکلتا ہے کہ شفاعت اسلام کے اہم ترین تربیتی مسائل میں ہے، جس کی شفاعت کرنے والوں کی قسموں کے اعتبارے بہت زیادہ ایمیت ہے، اور تمام مسلمانوں کو شفاعت کی اس عظیم منزلت کی طرف اور شفاعت کرنے والوں ہے معنوی رابط قائم کرنے کی دعوت دی گئی ہے، اور مسئلہ شفاعت کے غلط اور تح یف شدہ شفاعت کے معنی کوالگ کردیتی ہے۔ (۳)(۴)

<sup>(</sup>۱) مجمع البیان ، جلد ۲ مضی ۵۳۸ ، (سوره آل عمران آیت اے اے ذیل میں) (۲) غررافکم.

(۳) تغییر المحیز ان میں علامہ طباطبائی علیہ الرحمہ شفاعت کے معنی 'مسببات میں اسباب کی تا ثیر' کرتے ہوئے شافعین کی دوشتم بیان کرتے ہیں (''عالم تکوین' اور' عالم تشریع' ) اور تشریعی شافعین میں توب ایمان عمل صالح ، قرآن ، انبہاء ، طانکہ اور موشین کا شار کرتے ہیں ، پھراس سلسلہ میں ولالت کرنے والی ان آیات کو بیان کرتے ہیں جو گنا ہوں کی بخشش میں فہ کورہ چیز دن یا ان حضرات کی تاثیر کو بیان کرتے ہیں ، پھراس سلسلہ میں ولالت کرنے والی ان آیات کو بیان کرتے ہیں جو گنا ہوں کی بخشش میں فہ کورہ چیز دن یا ان حضرات کی تاثیر کو بیان کرتی ہیں ، (اگر چیان آیات میں شفاعت کا لفظ نہیں ہے ) جسے سورہ زمر ، آیت ۵۳ ، سورہ حدید ، آیت ۲۸ ، سورہ ما کدہ ،

آیت ۹ ، اور ، آیت ۲ ایسورہ نساء ، آیت ۲۳ ، سورہ موگن [ عافر ] ، آیت کے داور سورہ بقر و ، آیت ۲۸ .

## ۲۹ - کیا''شفاعت''توحید کے منافی ہے؟

شفاعت کے سلسلہ میں سب سے اہم اعتراض ہیہ کے شفاعت کا عقیدہ تو حید کے ہر خلاف ہے،البتہ بیاعتراض وہا بیون کی طرف سے بہت زیادہ پروپیگنڈے اور کافی خرچ کی بناپروسیع پیانے پر ہوتا آیا ہے،لہذااس سلسلے میں مزید توجیکی ضرورت ہے۔

وہا پیوں کے عقائد کا محور عمدہ طور پر چند پیری ہیں، جن میں سب سے اہم'' تو حید افعالی''
اور'' تو حید عبادی' ہے، بیدلوگ تو حید کی اس قتم کے معنی اس طرح کرتے ہیں جس سے شفاعت شافعین ، انبیاء اور اولیاء اللہ کی ارواح سے مد د ما نگنا، یا خدا کی بارگاہ میں ان کوشفیع قرار دینا، تو حید خدا کے منافی ہے، اور اس وجہ سے بیدلوگ ( وہا بیول کے علاوہ ) ان چیزوں کا مقیدہ کھنے والے تمام فرقوں کو شرک جانے ہیں! اور اگر آپ تیجب نہ کریں تو یہ بھی عرض کر دیا جائے کہ بیدلوگ ان عقائد رکھنے والول کی جان، مال اور ناموں کو ز مان جا بلیت کے مشرکیوں کی طرح میاح مانے ہیں!

ان لوگوں نے ای عقیدہ کی بنا پر حجاز اور عراق [ وغیرہ ] کے بہت ہے مسلمانوں کا خون بہایا ،ان کے اموال کوتاراج کیا اوراہیاظلم وستم کیاہے جس کی تاریخ میں مثال نہیں م<mark>ل</mark>تی۔

اس سلسلہ میں محد بن عبدالوہاب (متوفی ۱<u>۳۰۱</u>ه) اس فرقہ کے بانی نے اپنی مشہور کتاب "رسالہ اربع قواعد' میں بہت ی باتیں تحریر کی ہیں، جن کا خلاصہ رہے:

شرک سے نجات صرف'' چار تواعد'' کے ذریعہ بی ممکن ہے:

ا جن شرکین سے پیغیبرا کرم ملٹھ آئیل نے جنگ کی ہے وہ سب خداوند عالم کو خالق ، راز ق اوراس جہان کامد بر مانتے تھے جیسا کہ سورہ پونس آیت نمبرا ۳ میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْوِجُ الْحَيَّ مِنْ الْمَيِّتِ وَيُخْوِجُ الْمَيِّتَ مِنْ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللهُ فَقُلْ أَفَلاَتَتَقُونَ ﴾ (١)

'' پیغیر ذراان سے پوچھے کہ تہمیں زمین اور آسان سے کون رزق دیتا ہے اور کون تہماری ساعت و بصارت کا آلک ہے اور کون مردہ سے زندہ اور زندہ سے مردہ کو نکالٹا ہے اور کون سارے امور کی تذہیر کرتا ہے تو بیسب یمی کہیں گے کہ اللہ! تو آپ کہہ دیجے کہ پھر اس سے کیول نہیں ڈرتے''۔ ڈرتے''۔

اس آیت کی بنا پروہ لوگ خداوندہا کم کی رزّاقیت، خالقیت ، مالکیت اور مدبریت کاعقیدہ کھتے تھے۔

۲ مشرکین کی اصل مشکل پیتھی کہ وہ کہتے تھے : اور پی عبادت اوران پر توجہ صرف اس وجہ سے کرتے ہیں کہ وہ خدا کے نز دیک ہماری شفاعت کریں اور ان کے ذریعیہ ہمیں قرب خدا حاصل ہوجائے ، جیسا کہ قرآن مجیدیں ارشاد ہوتا ہے :

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُّ لَاءِ شُفَعَاوُنَا عِنْدَ اللهِ ﴾ (٢)

''اور بیلوگ خدا کوچھوڑ کران کی پرستش کرتے ہیں، جونہ نقصان پہنچا سکتے ہیں اور نہ فائدہ اور بیلوگ کہتے ہیں کہ بیخدا کے یہاں ہاری سفارش کرنے والے ہیں'۔

<sup>(</sup>۱) سورة يونس ،آيت ۱۸. (۲) سورة يونس ،آيت ۱۸.

۳-جولوگ غیرخدا کی عبادت کیا کرتے تضان تمام سے پیغیمرا کرم طرفیکی آنے جنگ کی ہے، چاہے وہ درختوں کی پوجا کرتے ہوں، یا ملائک، ہے، چاہے وہ درختوں کی پوجا کرتے ہوں، یا ملائک، انبیاءاورصالحین کی عبادت کرتے ہوں، پیغیمرا کرم ملٹیکیکی نے ان کے درمیان کوئی فرق نہیں رکھا، ایعنی آنحضرت نے ان سب سے جنگ کی ہے]

۳۔ ہمارے زمانہ کے مشرکین ( لیعنی وہابیوں کے علاوہ تمام فرقے ) زمانہ جاہلیت کے مشرکین سے بدتر ہیں! کیونکہ وہ سب چین وسکون کے وقت بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے لیکن سخت مشرکین سے بدتر ہیں! کیونکہ وہ سب چین وسکون کے وقت بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے لیکن سخت حالات میں صرف خدا کو یکار کی تھے جبیہا کہ سورہ عمکبوت کی آیت نمبر ۲۵ رمیں بیان ہوا ہے:

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾(١)(٢)

" پھر جب بیالگر سے ہیں پھر جب وہ نجات دے کر خشکی تک پہنچا دیتا ہے تو فرائٹرک اختیار کر لیتے ہیں"۔

خداکو پکارتے ہیں پھر جب وہ نجات دے کر خشکی تک پہنچا دیتا ہے تو فرائٹرک اختیار کر لیتے ہیں"۔

جیب بات تو یہ ہے کہ بیالگر اپنے اس نظر بید ہیں اسے محکم ہیں آگر جیان کا نظر یہ حقیقت ہیں۔

میں مضط اور مخالطہ ہے، لیکن پھر بھی بیالگر دیگر مسلمانوں کے خون کو مباح جا لیے ہیں اور ان کے تقل کو جائز جانے ہیں، جیسا کہ شخ "سلیمان" اس گراہ فرقہ کا سربراہ اپنی کتاب "الهدایة السند" ہیں کہتا ہے: قرآن وسنت اس بات کی گوائی دیتے ہیں کہ جو شخص ملائکہ یا انبیاء یا (مثلاً) ابن عباس اور ہواللہ وغیرہ کو اپنے اور خدا کے درمیان واسط قرار دے تا کہ دہ خدا کی بارگاہ ہیں شفاعت کریں، جیسا کہ بادشا ہوں کے قربی لوگ اس سے سفارش کرتے ہیں، تو ایسے لوگ کا فراور مشرک ہیں، ان کا جیسا کہ بادشا ہوں کے قربی لوگ اس سے سفارش کرتے ہیں، تو ایسے لوگ کا فراور مشرک ہیں، ان کا حبیبا کہ بادشا ہوں کے قربی لوگ اس سے سفارش کرتے ہیں، تو ایسے لوگ کا فراور مشرک ہیں، ان کا

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مخکبوت ، آیت ۲۵.

<sup>(</sup>٢) " رساله ادبع تواعد" تاليف جمر بن عبدالوباب، بإني وبابيت ، صفي ٢٧ سے ٢٧ تک ، کشف الارتياب نقل کيا ہے ، سفي ١٦٣.

خون اور مال و دولت مباح ہے، اگر چہ بیلوگ اپنی زبان سے کلمہ شہادتین کا اقر ارکرتے ہول نماز پڑھتے ہوں اور روز ہ رکھتے ہول۔(1)

چنا نچیان لوگوں نے اپنے اس شرمناک عقیدہ پر پابندر ہے بعنی مسلمانوں کی جان و مال کو مباح قرار وینے کو بہت سے مقامات پر ثابت کر دکھایا ہے جن میں سے حجاز میں طائف کامشہور و معروف قتل عام (صفر ۱۳۳۳ ہے میں) اور (۱۸رزی الحجہ ۱۳۲۷ ہے میں) کر بلا کاقتل عام بہت ی تواریخ میں موجود ہے۔

#### اس استدلال كانحرافي تكات

ا۔ قرآنی آیات کے بیش نظریہ حقیقت بخوبی واضح ہوجاتی ہے کہ شفاعت ایک قرآنی اور اسلام سلم حقیقت ہے، اور قرآن جید بیس ' شفاعت کرنے والے'' اور' شفاعت کئے جانے والوں'' کے شرائط بیان ہوئے ہیں، لہٰذا بیہ بات میس نہیں ہے کہ کوئی قرآن واسلام کا دم بھرے اور ان تمام واضح وروش مدارک کے باوجوداس اسلامی عقیدہ کا افکار کرے ہمیں اس بات پر تبجب ہوتا ہے کہ یہ لوگ کس طرح آپ نے آپ کوسلمان کہتے ہیں؟ جبکہ بیاس عقیدہ کا افکار کرتے ہیں جوقر آن اور اسلام کی ضروریات ہیں ہے۔ کہا کوئی سلمان اسلام اور قرآن کے ضروریات ہیں ہے۔ کہا کوئی سلمان اسلام اور قرآن کے ضروریات کا افکار کرسکتا ہے؟!

عرض شفاعت کوقرآن بیان کرتا ہے اور اس کا دفاع کرتا ہے اس کا اصل مرجح '' اذن خدا'' ہے اور جب تک وہ اجازت نہ دے گا اس وقت تک کسی کوشفاعت کرنے کا حق نہیں ہے، وہرے الفاظ ہیں یوں کہیں کہ شفاعت او پر سے اور اذن پروردگار سے ہے، بادشاہ اور حکام کے دوسرے الفاظ ہیں یوں کہیں کہ شفاعت او پر سے اور اذن پروردگار سے ہے، بادشاہ اور حکام کے حوالی موالی کی سفارش کی طرح نہیں ہے جو نیچے ہے اور اپنے ذاتی تعلقات کی بنا پر ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>٣)العدية السنية بصفحة ٢١.

اس طرح کی شفاعت تو حید کے مسئلہ پر مزید تا کید کرتی ہے، کیونکہ اس کا اصلی مرکز ذات خداوند عالم ہے، اورالی تو حید ہے جس میں کی طرح کا شرک نہیں پایا جاتا، لیکن وہا ہیوں نے قرآنی شفاعت کو شیطانی شفاعت اور حکام کے نز دیک سفارش سے مخلوط کر دیا ہے اور اس کے منکر ہوگئے ہیں، اوراس کو اصل تو حید کے متضاداور مخالف گردانتے ہیں، دراصل انھوں نے اس مسئلہ میں خودا پے او پراعتراض کیا ہے نہ کہ قرآنی شفاعت پر۔

۳۔شفاعت دراصل نجات کا ایک سبب ہے، جس طرح سے عالم خلقت اور عالم تکوین میں اسباب (جیسے درختوں اور صلول کے لئے نور آفاب اور بارش) کوموڑ ما ننااصل تو حید کے منافی نہیں ہے، کیونکہ ان تمام اسباب کی تا ثیرافاق الی کی بنا پر ہوتی ہے، دراصل ان تمام کا نام ایک شم کی شفاعت تکوین ہے، ای طرح عالم شریعت میں مخفوت و پخشش اور نجات کے لئے کچھ اسباب پائے جاتے ہیں وہ بھی خدا کی اجازت ہے، اور بہتو حید سے معانی ہی نہیں ہے بلکہ تو حید پر مزید تا کید کرتے ہیں، اور اس کا نام ' شفاعت تشریعی'' ہے۔

٣- بتول كے بارے ميں قرآن كريم نے جس شفاعت كى فقى كى ہے، اس كى وجہ يہ ہے كہ بت پرست ہر لحاظ سے بے خاصيت موجودات [بتون] كو بارگاہ خداوندى ميں الله شفيع قرار ديت سے، البنداسورہ يونس، آيت نمبر ١٨ ميں ان كے بارے ميں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَ يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُونُهُمْ وَ لاَ يَنْفَعُهُمْ وَ يَقُولُونَ هَوُلاءِ شُفَعَاوُنَا عِنْدَ اللهِ ﴾

''اور بیلوگ خدا کو چھوڑ کران کی پرستش کرتے ہیں، جونہ نقصان پہنچا کتے ہیں اور نہ فائدہ اور بیلوگ کہتے ہیں کہ بیرخدا کے یہاں ہماری سفارش کرنے والے ہیں''۔

یقینی طور پرانبیاءاوراولیاءاللہ کی شفاعت ہے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے، یہ آیت بتوں ہے مخصوص ہے، جو کہ بے عقل وشعور پھراور دھات ہیں۔

دوسری طرف قرآن کریم اس شفاعت کی مذمت کرتا ہے جس میں شفاعت کرنے والے

کے استقلال اور اذن الٰہی کے بغیر اس کی تا خیر کو قبول کیا جائے ، ای وجہ سے قر آن کریم میں ایک دوسری جگہار شاد ہوتا ہے:

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفاً إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِيمَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ (١)

''اورجن لوگوں نے اس کے علاوہ سر پرست بنائے ہیں ہے کہہ کر کہ ہم ان کی پرستش صرف اس لئے کرتے ہیں کہ یہ ہمیں اللہ سے قریب کر دیں گے ، اللہ ان کے درمیان تمام اختلافی مسائل میں فیصلہ کرد کے گا''

اس آیہ شریف کے مطابق مشرکین اپنے معبودوں کو اپنا ولی اور سرپرست، اپنا حامی اور اپنا محافظ مانتے تھے، اور ان کی پوجا کرتے تھے، اور ان کے میدونوں کام غلط تھے، (بتوں کو اپنا ولی مجھنا اور ان کی عمبادت کرنا)

لیکن اگرکوئی شخص اولیاء الله ، انبیاء بلیم السلام اور ملائکه کی عبادت ندکرے بلکه ان کا احترام کرے ، ان کو بارگاہ خدامیں شفیع قرار دے وہ بھی خدا سے افزن ہے ، توبید ندکورہ آیت ہرگز اس کوشامل ندہوگی۔

و بابی لوگ چونکد آیات شفاعت ، کفر وایمان اور شفاعت گرنے والے نیز شفاعت ہونے والے کے شرا لکا کے بیان کرنے والی آیات پر مہارت نہیں رکھتے ، جس کی وجہ سے انھوں نے بت پر ستوں کے عقیدہ کوشفاعت سے ملادیا اور بیاس مثال کی طرح ہے: "چون ندیدند حقیقت رہ افسانہ زدند" (جب حقیقت تک نہیں بینج سکے توقصہ اور کہانی کی راہ اختیار کرلی۔)

۵۔ وہابیوں کا کہنا یہ بھی ہے کہ عرب کے بت پرست ،خالقیت ، مالکیت اور راز قیت کو

<sup>(</sup>۱) سورهٔ زمر، آیت ۲.

خداوندعالم سے مخصوص جانتے تھے الیکن وہ لوگ صرف بنوں کی وساطت اور شفاعت کو مانتے تھے ، یہ خداوند عالم سے مخصوص جانتے تھے الیکن وہ بھی قرآنی آیات سے لاعلمی ہے ، کیونکہ قرآن مجید کی متعدد آیات سے لاعلمی ہے ، کیونکہ قرآن مجید کی متعدد آیات سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیلوگ بعض ان صفات کے بنوں کے لئے بھی قائل تھے ، جیسا کہ قرآن مجید بیس ارشاد ہوتا ہے :﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْکِ دَعَوْا اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللّهِ مِنْ فَلِدًا رَكِبُوا فِي الْفُلْکِ دَعَوْا اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللّهُ مِنْ فَلَمْ اللّهِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

''پھرجب بدلوگ مشی میں سوار ہوتے ہیں تو ایمان وعقیدہ کے پورے اخلاص کے ساتھ خدا کو پکارتے ہیں پھرجب دو خیات دے کرخشکی تک پہنچا دیتا ہے تو فورانشرک اختیار کر لیتے ہیں''۔ (لیعنی مشکلات کاحل بھی غیر خداہے جا ہے تھے)

ان الفاظ سے بیہ بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ کفار ومشرکین عام حالات میں اپنی مشکلوں کاحل بنول سے چاہتے تھے، اگر چہ تخت حالات میں صرف خدا کے لطف و کرم کے امید وار ہوتے تھ

سورہ فاطر میں پیغمبرا کرم ماٹھائیلم ہے خطاب ہور ہاہے:

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ شُرَكَ الْكُمْ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنْ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنْ النَّهُ مُ شِرْكٌ فِي السَّمُواتِ ﴾ (٢)

''آپ کہد دیجئے کہ کیاتم لوگوں نے ان شرکاء کودیکھا ہے جنھیں خدا کوچھوڑ کر پکارتے ہوذرا مجھے بھی دکھلاؤ کہ انھوں نے زمین میں کس چیز کو پیدا کیا ہے یاان کی کوئی شرکت آسان میں ہے''۔ اگرمشرکین ،صرف خدادند عالم ہی کوخالق مانے تھے اور بتوں کوصرف شافع کے عنوان ہے

<sup>(1)</sup> سورهٔ عنگبوت و آیت ۲۵.

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر، آيت ۴٠.

ما نتے تھے،تواس سوال کا کوئی مطلب ہی نہیں ہوتا کیونکہ وہ جواب میں کہدیکتے تھے کہ ہم ان کو خالق نہیں مانتے ،صرف خالق ومخلوق کے درمیان واسطہ مانتے ہیں ، کیا اگر کسی کو واسطہ ما نا جائے تو اس کا مطلب پنہیں ہے کہ اسے خالق بھی ماننا ضروری ہے؟!

اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ بیلوگ بتوں کے ضلقت میں شرکت کے قائل تھے،اور پیفیبرا کرم کو حکم دیا گیا کہ ان کے جھوٹ کو ثابت کرنے کے لئے ان سے سوال کریں کہ ان بتوں نے کیا چیز خلق کی ہے؟

سورہ اسلامی تیت نمبراااربھی اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ شرکیین بتوں کو مالکیت اور حاکمیت میں خدا کا شریک قرار دیتے تھے، یہاں تک کہ بیعقیدہ بھی رکھتے تھے کہ جب خدا کوکوئی مشکل پیش آتی ہے تو یہی بت اس کی مدرکرتے ہیں! چنانچے ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَقُلْ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّلِي الَّهِ عَلَى يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكَ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٍّ مِنْ الذُّلِّ وَكَبْرَهُ تَكْبِيرًا ﴾ (١)

''اورکہو کہ سماری حمد اس اللہ کے لئے ہیں جس نے نہ کمی کوفر زند بنایا ہے اور نہ کوئی اس کے ملک میں شریک ہے وار مدو گار ] اور نہ کوئی اس کی کمزوری کی بیٹا پر اس کا سر پرست ہے اور پھر با قاعدہ اس کی بزرگی کا اعلان کرتے رہو''۔

آیت کے بینوں جملوں میں سے ہر جملہ بت پرستوں کے ایک عقیدہ کی نفی کرتا ہے کہ ''فرشتوں کوخدا کی بیٹیاں مانتے تھے''(توجہ رہے کہ''ولد'' بیٹے اور بیٹی دونوں کے لئے بولا جاتا ہے) (۲)اوران کوخلقت میں''شریک''نیزان کوخدا کا''مددگار''مانتے تھے!

<sup>(</sup>۱) سورهٔ اسراء آیت ااا.

<sup>(</sup>۲) ولد مولود مح معنی میں ہے ، اور بوے ، چھوٹے ، لڑکا ، لڑکی ، مفر داور جع ب کے لئے استعال ہوتا ہے ، ﴿ وَ مُحَطِيَّ مفر دات راغب ﴾

قابل توجہ بات میہ کر آن مجید نے تمام مقامات پر بت پرستوں کو''مشرکین''اوران کے اعمال کو''شرک'' کے عنوان سے یاد کیا ہے،اگر وہ لوگ'' خدا''اور'' بتوں'' کے درمیان کسی شرک کے قائل نہ تھے اوران بتوں کو صرف خدا کی بارگاہ بیں شفیع مانتے تھے، تو قرآن کریم کے بیالفاظ صحیح نہیں ہیں (معاذ اللہ)'' شرک اور مشرک'' کے معنی میہ ہیں کہ بیاوگ بتوں کو خدا کی ربوبیت یا حل مشکلات یا خلقت وغیرہ میں شریک قرار دیتے تھے، (البنتہ پھریا لکڑی کے بت ان کی نظر میں صالح اور فرشتوں کا نمونہ تھے)

دومرے الفاظ علی ہوں کہیں کہ بدلوگ بتوں کے لئے تدبیر جہان میں ایک طرح کے
استقلال کے قائل تھے، اورایک طرح سے خدا کے برابر قرار دیے تھے، نہ فقط بارگاہ خدا میں واسطہ
خصوصاً قرآن کریم کی مختلف آیا ہے میں بہت سے ایسے الفاظ استعمال ہوئے ہیں جن سے
بدبات بالکل واضح ہوجاتی ہے، جبیما کدارشا وہوتا ہے ہوگو مَسا کھے مَ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِی سے
ولانعصیر کی (ا) ''اوراس کے علاوہ تمہاراکوئی سر پرست اور الدکار بھی نہیں ہے''۔

یہ بت پرستوں کے عقیدہ کی طرف اشارہ ہے کہ یہ لوگ بتوں واپنا ولی ونا صرمائے تھے، جیسا کہ قرآن کریم میں ارشادہ وتا ہے: ﴿ وَ لَا يُعْفِي عَنْهُمْ مَا کَسَبُوا شَيْنًا وَلَا مَا اَتَّخِدُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِيَاءً ﴾ (۲) "اور جن لوگوں نے خداکو چھوڑ کر سر پرست بنایا ہے، کوئی کام آنے والانہیں ہے"۔

قرآنی آیات میں متعدد بار شرکیین کے بارے میں 'مسن دون الله ''کا جملہ استعال ہوا قرآنی آیات میں متعدد بار شرکیین کے بارے میں 'موجودات آ بتوں، درختوں اور پھروں آ ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ لوگ خدا کے علاوہ دوسری موجودات آ بتوں، درختوں اور پھروں کی عبادت کیا کرتے تھے تا کہ وہ ان کے ولی ونا صراور مددگار ہوں، یہ وہی ''ر بو بیت میں شرک' ہے کہ شفاعت ۔

<sup>(</sup>۱)سورهٔ مخکبوت، آیت ۲۳. (۲)سورهٔ جاشیه، آیت ۱۰.

الخضر: قرآن کریم کی طرف ہے مختلف آیات میں مشرکیین پر دواعتراض ملتے ہیں: پہلا اعتراض بیلوگ ایسی موجودات کومبداا ثر قرار دیتے ہیں جونہ سننے کی صلاحیت رکھتے ہیں اور ندد میکھنے کی اور نہ ہی ان میں عقل وشعور پایا جاتا ہے، اور دوسرے: بیلوگ خدا کی تدبیر کے مقابل ہوں کے لئے" ر ہو بیت' کے قائل ہے۔

البتہ زمانہ جاہلیت کے بت پرستوں کی ہاتیں ضد ونقیض ہوتی تھیں،ابیانہیں تھا کہ ایک منطقی انسان کی طرح اپنی ہاتوں کو بغیر کسی تضاد اور ککراؤ کے بیان کرتے ہوں، اگر چہوہ بتوں کو مشکلات کے طرح اپنی ہاتوں کو بغیر کسی تضاد اور ککراؤ کے بیان کرتے ہوں، اگر چہوہ بتوں کو مشکلات کے طرح الخاش کی قرار دیتے تھے اور ان کو 'مسن دون اللہ'' خدا کے علاوہ اپنا ناصر و مددگار تصور کرتے تھے، کی بھی بتوں کو خدا کے نزد کیک شفاعت کرنے والا بھی قرار دیتے تھے، اور بیات ہرگزشرک افعال چاعتقاد کی دلیل نہیں ہے، یہ مطلب تمام قرآنی آیات کی تحقیق اور کفاروشرکین کے تمام حالات سے حاصل ہوتا ہے، اس کے علاوہ وہ لوگ شفاعت کو خدا کی اجازت یہ موقوف نہیں جانے تھے۔

[ قارئین کرام!] ان تمام باتوں کے پیش نظر ، پید بات بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ اگر انسان صرف اور صرف اولیاء اللہ کوشفیع قرار دے (نہ کہ پھر اور لکوی کے بتوں کو) اور صرف ان کو خدا کی بارگاہ میں ''شفیع'' مانے (نہ خدا کی ولایت اور تدبیر میں شریک ) نیز ان کی شفاعت کو خدا کی بارگاہ میں ''شفیع'' مانے (نہ صنفل طور پر) اس صورت میں شفاعت پرکوئی اعتراض نہیں ہے ، مشکل اجازت پرموقوف مانے (نہ ستفل طور پر) اس صورت میں شفاعت پرکوئی اعتراض نہیں ہے ، مشکل اس وقت پیدا ہوگی جب ان تینوں اصول میں سے کسی ایک یا تینوں کونظر انداز کر دیا جائے ، اور غلط راستہ کا استخاب کیا جائے ۔ (ا)

<sup>(</sup>۱)تفسير پيام قرآن،جلد۲،صفحه۲۳۵.





# ا کے وضوعشل اور تیم کا فلسفہ کیا ہے؟

اس بات میں کوئی گئی نہیں ہے کہ وضو کے دو فائدے واضح اور روشن ہیں، ایک پاکیزگ اور صفائی کا فائدہ دوسرے اخلاقی اور صنوی فائدہ، شب وروز میں پانچ باریا کم از تین بار چبرے اور ہاتھوں کو دھونا انسان کے جسم کے لئے بہت مفیدہے، کیونکہ سراور پیروں کی کھال پرسح کرنے سے یہ اعضا بھی پاک وصاف رہتے ہیں، جیسا کہ آئندہ فلک شمل میں بیان کیا جائے گا کہ کھال تک پانی کا پہنچنا سمیاتھٹیک (Syapathetic) اور پیرا سمیاتھٹیک (Para Syapathetic) اعصاب کوکنٹرول کرنے میں بہت متاثرہے۔

ای طرح اخلاقی اور معنوی کحاظ ہے بھی چونکہ بیکا م قربتِ خدا کے لکتے ہوتا ہے، جو تربیتی کحاظ ہے موثر ہے، جواس بات کی طرف اشارہ ہے کہ سرے لے کر پاؤں تک تیری اطاعت و بندگی میں حاضر ہوں، لہذاای اخلاقی ومعنوی فلفہ کی تائید ہوتی ہے، چنانچے حضرت امام علی بن موی الرضا علیہ السلام ہے ایک حدیث میں اس طرح ذکر ہوا ہے:

''وضوکا حکم اس وجہ سے دیا گیا ہے کہ اس سے عبادت کا آغاز ہوتا ہے، [کیونکہ] جس وقت بندہ خدا کی بارگاہ میں حاضر ہوتا ہے، اور اس سے مناجات کرتا ہے تو اسے اس وقت پاک ہونا چاہئے، اور اس کے احکام پڑمل کرنا چاہئے اور گندگی اور نجاست سے دور رہے، اس کے علاوہ وضو باعث ہوتا ہے کہ انسان کے چیرہ سے نینداور تھکن کے آٹاردور ہوجا کیں اور انسان کا دل خداکی بارگاہ میں حاضر

ہوکرنوریا کیزگ حاصل کرنے '۔(۱)

فلیفیشل میں بیان ہونے والی وضاحت سے فلیفہ وضوبھی مزید واضح ہوجائے گا۔ **فلیفیشل فلیفی**شل

بعض لوگ سوال کرتے ہیں کہ انسان کے جحب ہونے پر اسلام نے عنسل کا تھم کیوں دیا ہے جبکہ صرف خصوص عضو گندا ہوتا ہے؟!! نیز پیٹا ب اور منی میں کیا فرق ہے جبکہ بیٹا ب میں صرف پانی ہے دھونالا زم ہے اور جحب ہونے کی صورت میں تمام بدن کودھونا [یعنی مسل کرنا] ہوتا ہے؟ بانی ہے دھونالا زم ہے اور جحب ہونے کی صورت میں تمام بدن کودھونا [یعنی مسل کرنا] ہوتا ہے؟ اس موال کا ایک مختر جواب ہے اور دوسر انفصیلی۔

مخضر جواب ہے کہ انسان کے جسم ہے منی نکلنے سے صرف مخصوص عضو پر اثر نہیں ہوتا ( پیٹا ب اور پا خانہ کی طرح نہیں ہے) بلکہ اس کا اثر بدن کے تمام دوسرے اعضا پر بھی ہوتا ہے منی کے نگلنے سے بدن کے تمام اعضا ست پر لمجاتے ہیں ، جواس بات کی نشانی ہے کہ اس کا اثر تمام بدن پر ہوتا ہے۔

#### وضاحت:

دانشوروں کی تحقیق کے مطابق انسان کے بدن میں دوطرے کے نباتی اعصاب ہوتے ہیں جن سے بدن کا سارا نظام کنٹرول ہوتا ہے، ''سمپاتھٹیک (Syapathetic)'' اور'' بیرا سمپاتھٹیک (Para Syapathetic) اعصاب'' دوطرح کے اعصاب پورے بدن میں تھیلے ہوئے ہیں اور بدن کے تمام نظام کو اپنے کنٹرول میں رکھتے ہیں، بدن' سمپاتھٹیک اعصاب'' کا کردار بدن کے نظام میں تیزی بیدا کرنا ہے اور'' بیراسمپاتھٹیک اعصاب'' کا کردار بدن میں سستی

<sup>(1)</sup> وسأل الشيعه ، جلدا ، صفحه ۲۵۷.

پیدا کرنا ہے، دراصل ان دونوں کا کام گاڑی میں رلیں اور بریگ کی طرح ہے، اس سے بدن میں توازن قائم رہتا ہے۔

مجھی بدن میں ایسے حادثات پیش آتے ہیں جن سے بیرتو ازن ختم ہوجا تا ہے، آخیں میں سے ایک مسئلہ''Climax''(اوج لذت جنسی ) ہے، اور اکثر اوقات منی کے نکلتے وقت یہ مسئلہ پیش آتا ہے۔

ال موقع پر''اعصاب پیراسمپاتھٹیک (Para Syapathetic)''سمپاتھٹیک (Syapathetic)''سمپاتھٹیک (Syapathetic) عصاب'' پرغلبہ کر لیتے ہیں اور انسان کا تو ازن منفی صورت میں بگڑ جاتا ہے۔
یہ موضوع بھی ثابت ہو بھا ہے کہ''سمپاتھٹیک (Syapathetic) اعصاب'' کے بیرے ہوئے تو ازن کو دوبارہ برقر ارکرنے کے لئے بدن کا پانی ہے مس کرنا بھی موثر ہے، اور چونکہ جنسی لماپ منسی لذت کا عروی 'Climax' بدن کے تمام اعتصاب کے بعد اسلام نے تھم دیا ہے کہ سارے بدن کو پانی ہو میں جائے تا کہ پورے بدن کا بگڑا ہوا تو ازن دوبارہ صحیح حالت پر بلٹنے میں مدول سکے۔(۱)

البت عشل کا فائدہ ای چیز میں مخصر نہیں ہے، بلکہ عشل ان کے علادہ ایک طرح کی عبادت بھی ہے جس کے اخلاقی اثر کا انکار نہیں کیا جا سکتا، اور ای وجہ ہے اگر نیت اور قصد قربت کے بغیر عشل انجام دیا جائے تو انسان کا عشل صحیح نہیں ہے، دراصل ہمبستری کرنے یامنی کے نکلنے ہے انسان کا جسم

<sup>(</sup>۱) جیسا کرحفرت امام علی رضاعلیال الم معقول ایک روایت یل ب کدآب نفر بایا: "آن السخسنابَة خواجة من محل بخسده فلذلک و بحب علیه قطیهیو جَسَده محلّه" (جنابت پوری بدان سے بابرنگل بالبندا پورے بدان کو پانی سے دھوتا ایعن عمل کرنا آواجب ب) (وسائل العید ،جلداول صفح ۲۲۳) بیصدیث کو یاای چرکی طرف اشارہ ہے۔

بھی گنداہوجاتا ہےاوراس کی روح بھی مادی شہوات کی طرف متحرک ہوتی ہےاور جم ستی اور کا ہلی کی طرف بخسل جنابت سے انسان کا جسم بھی پاک وصاف ہوجاتا ہے اور چونکہ قربت کی نیت سے انجام دیا جاتا ہے اس کی روح بھی پاک ہوجاتی ہے، گویا خسل جنابت کا دو ہراا ٹر ہوتا ہے، ایک جسم پر اور دوسرا انسان کی روح پر، تا کہ روح کو خدا اور معنویت کی طرف حرکت دے اور جسم کو پا کیزگی اور نشاط کی طرف۔

ان سب کے علاوہ بخشل جنابت کا وجوب بدن کو پاک وصاف رکھنے کے لئے ایک اسلامی کم ہے، کیونگر بہت سے لوگ ایسے لل جا کیں گے جو پا کیزگی اورصفائی کا خیال نہیں کرتے ، لیکن اس اسلامی کم کی بنا پروہ گا فہ بگاہ اپنے بدن کی گندگی کو دور کرتے ہیں ، اور اپنے بدن کو پاک وصاف رکھتے ہیں ، اور یہ چیز گزشتہ زمانہ سے محصوص نہیں ہے آکہ لوگ گزشتہ زمانہ ہیں مدتوں بعد نہایا کرتے تھے المبکہ آج کل کے زمانہ ہیں بھی بہت اے اللیے لوگ موجود ہیں جو بعض وجوہات کی بنا پرصفائی کا بالکل خیال نہیں رکھتے ، (البتہ اسلام کا بیٹھم ایک عام تا تو ہو جو ہیں جو جوائے تو بھی شمل کر نا واجب ہے۔ اوجو یا بوان کو بھی شامل ہے )، آیعنی اگر نہانے کے بعد بھی جوجائے تو بھی شمل کر نا واجب ہے۔ اس مذکورہ بینوں وجوہات کی بنا پر سے بات بخو بی واضح بھوجاتی ہے کہ منی نگلنے کے بعد (چا ہے موجود وقت یا بیراری کی حالت میں ) اور اس طرح ہم بستری کے بعد (اگر چہ منی بھی نہ نگلی ہو ) شمل کرنا کیوں ضروری ہے (ا)

### فلفة تيم كيابي؟

بہت سے لوگ بیسوال کرتے ہیں کمٹی پر ہاتھ مارنے اوران کو پیشانی اور ہاتھوں پر ملنے سے کیا فائدہ ہوسکتا ہے؟ خصوصاً جبکہ ہم بیجھی جانتے ہیں کدا کثر مٹی گندی ہوتی ہے اور اس سے

<sup>(</sup>۱) تفییرنموند،جلد ۴ ،مغیا۲۹.

جراثیم منتقل ہوتے ہیں۔

اس سوال کے جواب میں دونکات کی طرف توجہ ضروری ہے:

الف: اخلاقی فائدہ: تیم ایک عبادت ہے، اس میں حقیقی عبادت کی عکاسی پائی جاتی ہے،

کیونکہ انسان حکم خدا کے پیش نظر ایپے شریف ترین عضویعنی پیشانی پرمٹی بجراہاتھ پھیرتا ہے تا کہ خدا

کے سامنے اپنی تواضع اور انکساری کا اظہار کر سکے، یعنی میری پیشانی ادر میرے ہاتھ تیرے سامنے

تواضع وانکساری کی آخری حدیر ہیں، اور پھر انسان نمازیا دوسری ان عبادتوں میں مشغول ہوجا تا ہے

جن میں وضویا خسل کی شرط ہوتی ہے، اس بنا پر انسان کے اندر تواضع وانکساری، بندگی اور شکر گزاری کا
مادہ پیدا ہوتا ہے۔

ب حفظان صحت کا فائدہ: آئ کا رہے ہے۔ نابت ہو پی ہے کہ مٹی میں بہت ہے جراثیم
(Bacterias) پائے جاتے ہیں جن کے ذریعہ بہت کی گندگیاں دور ہوتی ہیں، یہ جراثیم جن کا م آلودہ کرنے والے مواد کا تجزیبا در طرح کی بد بوکوختم کرنا ہے زیادہ تر زمین کی سطح پر معمولی کا م آلودہ کرنے والے مواد کا تجزیبا در طرح کی بد بوکوختم کرنا ہے زیادہ تر زمین کی سطح پر معمولی کی گرائی میں جہاں ہے ہوا اور سور بی کی روثن ہے بخوبی فائدہ اٹھا سکیں بہکشرت پائے جاتے ہیں، اسی وجہ ہے جب مردہ جانور کی لاشیں زمین میں وفن کردی جاتی ہیں اور اسی طرح دومری چزیں جو گندگی ہے جب کری ہوئی ہوئی ہوئی ہیں زمین پر پڑی ہول تو پھے عرصہ بعدان کے بدن کے اجزا بکھر جاتے ہیں اور جراثیم کی وجہ ہے وہ بد بو کا مرکز نیست و نابود ہوجا تا ہے، یہ طے ہے کہ اگر زمین میں یہ خاصیت نہ پائی جاتی تو کرہ زمین تھوڑی ہی مدت میں بد بو کے ڈھروں میں بدل جاتا، اصولی طور پر خاصیت نہ پائی جاتی تو کرہ زمین تھوڑی ہی مدت میں بد بو کے ڈھروں میں بدل جاتا، اصولی طور پر مٹی بیغٹی بیونگ اثر رکھتی ہے، جو جراثیم مارنے کے لئے بہترین چز ہے۔

ال بنا پر پاک مٹی نہ صرف آلودہ نہیں ہے بلکہ آلودگی کوختم کرنے والی ہے، اور اس لحاظ سے ایک حد تک پانی کا کام کرسکتی ہے، اس فرق کے ساتھ کہ پانی جراثیم کو بہالے جاتا ہے اور مٹی

جراثیم کو مار ڈالتی ہے۔

لیکن توجہ رہے کہ تیم کی مٹی کمل طور پر پاک وصاف ہوجیسا کہ قر آن کریم نے بہترین لفظ استعمال کیا ہے:" طبیعاً"

قابل توجہ بات بیہ ہے کہ قرآن کریم میں تیم کے حوالے سے لفظ 'مصعید' استعال ہوا ہے جو ''صعود' سے لیا گیا ہے [ جس کے معنی بلندی کے ہیں ] جو اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تیم کے لئے زمین کی سطی مٹی کی جائے جس پر سورج کی روشنی پڑتی ہوا ور جس میں جراثیم کو مارنے والی بیکٹری پائی جاتی ہوں ، آگ می طرح کی پاک و پاکیزہ مٹی سے تیم کیا جائے تو بیتا خیرر کھتی ہے اور اس میں ذرا

وضويس باتقول كوكن طرح وهويا جائے نيز سراور پيركامس سرح كيا

جائے؟

مورہ ما کدہ کی آیت نمبر ۲ رمیں روح کی پینر گی کے طریقہ کی طرف اشارہ ہوا ہے، اور روح کی پاکیز گی کے لئے احکام وضوء شل اور تیم بیان ہوئے ہیں، پہلے مومنین سے خطاب ہوااور وضو کے احکام اس ترتیب سے بیان کئے:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَوَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُ وُسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ (٢)

''اے ایمان والو! جب بھی نماز کے لئے اٹھوتو پہلے اپنے چیروں کو اور کہنیوں تک اپنے ہاتھوں کو دھوؤ اور سراور گٹوں تک پیروں کا سے کرؤ'۔

<sup>(</sup>۱) تغییرنموند، جلد۳، صفحه ۲۰۰۰.

<sup>(</sup>۲) سوره ما کده ۱۰ پت۲.

اس آیئشریف میں ہاتھوں کے دھلنے کی حد'' کہنی'' تک قرار دی گئی ہے کیونکہ قرآن مجیر میں لفظ''مرافق'' ہے جس کے معنی'' کہنیاں' ہیں ، لیکن جب کی انسان سے کہا جائے کہ'' اپنے ہاتھوں کو دھو لیجئے'' تو ممکن ہے کہ وہ شخص صرف کلا ئیوں تک ہاتھوں کو دھوئے ، کیونکہ اکثر اوقات ہاتھوں کو پہیں تک دھویا جاتا ہے، لہٰذا اس غلطی کو دور کرنے کے لئے ارشاد ہوتا ہے کہنیوں تک دھوئیں:﴿إِلَى الْمُرَافِق﴾

اس تفصیل کی بناپر میہ بات روشن ہوجاتی ہے کہ آیت میں لفظ ''السی'' [یعنی کہنیوں تک] ہاتھوں کے دھونے کی حدکو بیان کرنے کے لئے ہے نہ ہاتھوں کو دھونے کی کیفیت کے لئے ،جیسا کہ بعض لوگوں کا گمان ہے اور مذکورہ آیٹ کے اس طرح معنی کرتے ہیں:

ہاتھوں کوانگیوں کے سرے ہے کہنوں تک دھوئیں، (جیسا کہانل سنت کے بیہاں پایاجاتا ا

اس کی مثال بالکل ای طرح ہے کہ اگر آپ کی پیش کہیں کہ ہماری دیوار کوفرش ہے ایک میٹر تک رنگ کردیں ، تو میہ بات واضح ہے کہ اس کا مطلب رئیس ہے کہ دیوار پر نیچے ہے او پر کی طرف رنگ کیا جائے بلکہ مقصد میہ ہے کہ اس مقدار میں رنگ ہونا ہے نہ اس میں اور نہ اس سے زیادہ۔

اس بنا پر مذکورہ آیت میں ہاتھوں کے دھلنے کی مقدار معین کی گئی ہے، لیکن اس کی کیفیت سنت نبی ملٹی آلیج میں اٹل بیت علیم السلام کے ذریعہ بیان ہوئی ہے، کہ ہاتھوں کو کہنیوں سے انگلیوں کے سرے تک دھویا جائے۔

"بِسِرُءُ وسِحُمْ " میںلفظ" ب'بعض اہل لغت اور بعض احادیث کی بناپر" بعض" کے معنی میں آیا ہے بعنی سرکے" بعض حصہ" کا مح کرو، جیسا کدا حادیث میں ملتا ہے کہ سرکے اگلے حصہ کا ہاتھ ہے مج کیا جائے ،لیکن جیسا کہ بعض اہل سنت کے بیہاں رائج ہے کہ پورے سرکامسح کرتے ہیں، بیہ ندکورہ آیت کے مفہوم کے موافق نہیں ہے۔

"بِوءُ وسِكُمْ"، كے بعد "أرجلِكُم" كا آناخوداس بات پر گواہ ہے كہ پيروں كا بھى گ كياجائے نه كه ان كودهو ياجائے، (اوراگر بم ديكھتے ہيں كه "أرْ جلكم" كے لام پرزبرآيا ہے تو "بِوءُ وسِكُمْ" كُل برعطف ہواہے نه كه "وُجُو هَكُم" بي)(ا)(۲)

abir abbaso) yahoo com

<sup>(</sup>۱) واضح ہے کہ "وُجُوهَ گُمم" اور "اُزْجُلَکُم" یس کافی فاصلہ، جس کی بنایراس پر عطف ہونا اِمیرِ نظر آتا ہے ،اس کے علاوہ بہت سے شہور قاری قرآن نے "اَرْجُلَکُم" کوزیر کے ساتھ پڑھا ہے. (۲) آفیر شونہ بعلدی معلق ۲۸۸.

## ۲۷۔فلیفہنماز کیاہے؟

سوره عکبوت میں نماز کاسب ہے اہم فلے بیان کیا گیا ہے،ارشاد ہوتا ہے کہ نماز انسان کو

برائيون اورمكرات ، وكتى إن الصَّلاة تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُرِ ﴾ (١)

"[اور قماز قائم كروكم] يقينا نماز ہر ممائى اور بدكارى سے رو كنے والى بے"

حقیقت نماز چونکه انسان کوقد رشندرو کیے والے عامل یعنی خدااور قیامت کے اعتقاد کی یاد

دلاتی ہے، لہذاانسان کو فحشا دمنکرات ہے۔

جب انسان نماز کے لئے کھڑا ہوتا ہے تو پہلے تجبیر کہتا ہے، خلا گوتمام چیزوں سے بلند و بالا مانتا ہے، چراس کی نعمتوں کو یاد کرتا ہے، اس کی حمد وثنا کرتا ہے، اس کورخمن اور رقیع کے نام سے پکارتا ہے، اور پھر قیامت کو یاد کرتا ہے، خدا کی بندگی کا اعتراف کرتا ہے، اور اس سے مدد چاہتا ہے، صراط مستقیم پر چلنے کی درخواست کرتا ہے اور غضب خدا ناز ل ہونے والے اور گراہوں کے راستہ سے خدا کی پناہ مانگتا ہے۔ (مضمون سورہ حمد)

بے شک ایسے انسان کے دل وجان میں خدا، پاکیزگی اور تقوی کی طرف رغبت ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ عنگبوت ، آیت ۳۵.

خدا کے لئے رکوع کرتا ہے،اس کے سامنے تجدہ ریز ہوجاتا ہے اس کی عظمت میں غرق ہوجاتا ہے،اورخودغرضی اور تکبر کوجول جاتا ہے۔

خدا کی وحدانیت اور پنجبرا کرم مُلِیَّ آیکی کی رسالت کی گواہی دیتا ہے۔

ا ہے نبی پر درود وسلام بھیجتا ہے، اور خداکی بارگاہ میں دست بدعا ہوتا ہے کہ پالنے والے! مجھے اپنے نیک اور صالح بندوں میں قرار دے۔ (تشہد وسلام کامضمون)

چنانچہ بیتمام چیزیں انسان کے وجود میں معنویت کی لہرپیدا کردیتی ہیں، ایک ایسی لہر جو گناہوں کاسد باب کرتی ہے۔

اس عمل کوانسان دان میں کئی مرتبہ انجام دیتا ہے جب میں افستا ہے تو خدا کی یادیس غرق ہوجا تا ہے، دو پہر کے وقت جب انسان مادی زندگی میں غرق رہتا ہے اور اچا نک مؤذن کی آ واز سنتا ہے تواپنے کاموں کو چھوڑ دیتا لیے اور خدا کی بارگاہ کارخ کرتا ہے، یہاں تک دن کے اختقام اور رات کی شروع میں بستر استراحت پر جانے کے پہلے خدا سے راز و نیاز کرتا ہے، اور اپنے دل کو اس کے فور کامر کز قرار دیتا ہے۔

اس کے علاوہ جب نماز کے مقد مات فراہم کرتا ہے تو اپنے اعضا بدن کو دھوتا ہے ان کو پاک کرتا ہے، حرام چیزیں اور عضبی چیزوں سے دوری کرتا ہے اور اپنے محبوب کی بارگاہ میں حاضر ہوجا تا ہے، یہ تمام چیزیں اس کو برائی سے روکنے کے لئے واقعاً موثر واقع ہوتی ہیں۔

لیکن نماز میں جس فقد رشرا کیل کمال اور روح عباوت پائی جائے گی اسی مقدار میں برائیوں سے روکے گی، بھی کممل طور پر برائیوں سے روکتی ہے اور بھی جزئی طور پر، [یعنی نماز کی کیفیت کے لحاظ سے انسان برائیوں سے پر ہیز کرتا ہے ]

ییمکن ہی نہیں ہے کہ کوئی شخص نماز پڑھے اور اس پر کوئی اثر نہ ہو، اگر چہاس کی نماز صرف ظاہری لحاظ ہے ہویا نمازی گئچگار بھی ہو، البتۃ اس طرح کی نماز کا اثر کم ہوتا ہے، کیونکہ اگر اس طرح کےلوگ اس طرح نمازنہ پڑھتے تو اس سے کہیں زیادہ گنا ہوں میں غرق ہوجاتے۔ واضح الفاظ میں یوں کہیں کہ فحشا ومتکر سے نمی کے مختلف در ہے ہوتے ہیں ، نماز میں جتنی شرائط کی رعایت کی جائے گی ای لحاظ سے وہ درجات حاصل ہوں گے۔

پینمبراکرم مطرفی ایک جوان می منقول حدیث میں وارد ہوا ہے کہ قبیلۂ انصار کا ایک جوان آخضرت مطرفی آلیا ہے منقول حدیث میں وارد ہوا ہے کہ قبیلۂ انصاب نے پینمبراکرم استخضرت ملی فیلئے کے ساتھ نماز اوا کر دہا تھا گئین وہ گناہوں ہے آلودہ تھا، اصحاب نے پینمبراکرم کی خدمت میں اس کے حالات بیان کے تو آتھ مخضرت ملی فیلئے نے فرمایا: ''اِنَّ صَلاحَهُ مَنها أَن يُوماً'' کی خدمت میں اس کے حالات بیان کے تو آتھ میں اس کے حالات بیان کے تو آتھ میں اس کے ماروں سے یا کردے گی (۱)

نماز کابیاتراس قدراہمیت کا حال ہے کہ بعض احادیث میں نماز کے بول ہونے یا قبول نہ مونے کا معیار قرار دیا گیا ہے، جیسا کہ حضرت اور صادق علیہ السلام کا ارشاد ہے۔ "مَسنْ اَحَبُ اَنْ بَعلَم اَقْبَلَت صَلُوتُهُ عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمُنْكِر؟ بَعلَم اَقْبَلَت صَلُوتُهُ عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمُنْكِر؟ فِسَعَلَم اَقْبَلَت صَلُوتُهُ اَمْ لَمْ تَقْبَل؟ فَلْيَنْظُو: هَلْ مُنْفَتُ صَلُوتَهُ عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمُنْكِر؟ فَسِعَلَم اَقْبَلَت صَلُوتُهُ اَمْ لَمْ تَقْبَل؟ فَلْيَنْظُو: هَلْ مُنْفَتُ صَلُوتَهُ عَنِ الفَحْشَاءِ وَالمُنْكِر؟ فَسِعَلَم اللهُ خَشَاءِ وَالمُنْكِر؟ فَلَيْنَا وَالمَا وَلَى مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهِ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ ال

اوراس كے بعد مزيدار شادفر مايا كه " ذكر خدااس سے بھى بلندوبالات ب ": "وَلَدِ خُو اللهِ

ندگورہ جملہ کا ظاہراس بات پر دلالت کرتا ہے کہ نماز کے لئے بیا ہم ترین فلسفہ ہے، یہاں تک فحشا ومنکر کی نہی ہے بھی زیادہ اہم ہے اور دہ اہم فلسفہ بیہ ہے کہ انسان کوخدا کی یا دولائے کہ جوتمام خیر وسعادت کا سرچشمہ ہے، بلکہ برائیوں سے روکنے کی اصلی وجہ یہی'' ذکر اللہ'' ہے ، دراصل اس

أكبَر"

<sup>(</sup>۲۰۱) مجمع البیان بسور وُعنگبوت، آیت نمبر ۴۵ کے ذیل میں.

اٹر کی برتری اور عظمت ای وجہ ہے کے ونکہ بیاس کی علت شار ہوتا ہے۔

اصولی طور پرخدا کی یا دانسان کے لئے باعثِ حیات ہے اوراس سلسلہ میں کوئی بھی چیزاس کا مقابلہ نہیں کر سکتی، والا بد محرِ اللهِ قطمینان و کا مقابلہ نہیں کر سکتی، والا بد محرِ اللهِ قطمینان و سکون عطاکرتی ہے'۔

حقیقت توبیہ ہے کہ تمام عبادتوں (جا ہے نماز ہویااس کے علاوہ) کی روح یہی ذکر خداہے، اقوال نماز ، افعال نماز ، مقد مات نماز اور تعقیبات نماز سب کے سب دراصل انسان کے دل میں یادِ خداز ندہ کرتے ہیں۔

قابل توجہ بات ہے کہ سورہ طرب آیت نمبر ۱۲ میں نماز کے اس بنیادی فلسفہ کی طرف اشارہ ہوا ہے، جناب موسی علیہ السلام سے خطاب ہوتا ہے: ﴿ اَ**قِیمِ الصَّلاَةَ لِلِا تُحرِي ﴾** ، (میری یاو کے لئے نماز قائم کرو)

معاذین جبل مے منقول ایک حدیث میں دارد ہوا ہے کہ ' عذاب البی سے بچانے والے اعمال میں ' ذکر اللہ' سے بور حکر کوئی عمل نہیں ہے ، سوال کیا گیا: راہ خدامیں جہاد ہی نہیں؟ جواب دیا: ہاں، کیونکہ خداوند عالم ارشاد فرما تا ہے: (وَلَدْ خُوِ اللهِ أَحْبَنُ

#### انسان اورمعاشره كى تربيت مين نماز كاكردار

اگرچینمازکوئی ایسی چیز نہیں ہے جس کا فلسفہ کسی پر پوشیدہ ہولیکن قرآئی آیات اوراحادیث معصومین علیہم السلام میں مزید غور وفکر کرنے ہے بہت ہی اہم چیزوں کی طرف رہنمائی ہوتی ہے: اروح نماز اور نماز کا فلسفہ ذکر خدا ہی ہے ، وہی '' ذکر اللہ'' جو فدکورہ آیت میں بلندترین متیجہ کے عنوان سے بیان ہواہے۔

البينة ابياذ كرجوغور وفكر كامقدمه، اورايي فكرجومك كاسبب بني ، جبيها كه حضرت امام صادق

علیه السلام سے منقول ہے کہ آپ نے ﴿وَلَمَدْتُ وِ اللهِ اَنْحَبَو ﴾ کی تغییر میں فرمایا: ''ذکو الله عهد مسااحل و حسوم ''(۱)''حلال وحرام کے وقت یا دخدا کرتا'' ( یعنی یا دخدا کریں اور حلال کام انجام دیں اور حرام کا موں سے پر ہیز کریں )

۲۔ نماز، گناہوں سے دوری اور خدا کی طرف سے رحمت و مغفرت عاصل ہونے کا سبب ہوئی نماز انسان کوتو بیا اور اصلاح نفس کی دعوت دیتی ہے، اس جب کیونکہ نماز انسان کوتو بیا اور اصلاح نفس کی دعوت دیتی ہے، اس جب کہ پیغیر اکرم طفظ آئی ہے اپنے ایک صحابی سے سوال کیا: ''اگر تمہارے مکان کے پاس پاک و صاف پانی کی نہر جاری ہواور تم روز انہ پانچ مرتباس میں غوط دلگاؤ تو کیا تمہارے بدن میں گندگی اور کثافت باتی رہے گی؟

اس نے جواب دیا بنیس [یا رسول اللہ ایا ، آپ نے فرمایا: نماز بالکل ای جاری پانی کی طرح ہے کہ جب انسان نماز پڑھتا ہے تو گناموں کی گندگی دور بموجاتی ہے اور دونماز وں کے درمیان انجام دیے گئے گناہ پاک ہوجاتے ہیں۔(۲)

گویا نمازانسان کے بدن میں گناہول کے ذریعہ وار دہونے <u>وا کے زخبو</u>ں کے لئے مرہم کا کام کرتی ہےاورانسان کے دل پر نگے ہوئے زنگ کوچھڑا دیتی ہے۔

۳- نماز، آئندہ گناہوں کے لئے سد باب بن جاتی ہے، کیونکہ نماز انسان میں ایمان کی روح کو مضبوط کرتی ہے اور تقویٰ کے پودے کی پرورش کرتی ہے، اور جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ "ایمان" اور" تقویٰ" گناہوں کے بالمقابل دومضبوط دیواریں ہیں، اور بیون چیز ہے جس کو مذکورہ آیت میں" نمی از فحشاء و منکر" کے نام سے بیان کیا گیا ہے، اور بیون چیز ہے جس کو متحدد حدیثوں

<sup>(</sup>١) يحاالا توار، جلد ٨٢، سفي ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) وساكل الشيعه ، جلد ٣ م جدد (باب ٢ راز ابواب اعداد القرائض حديث ٣)

میں پڑھتے ہیں کہ جب گنہگارلوگوں کے حالات ائٹر علیہم السلام کے سامنے بیان کئے گئے تو فرمایا :غم نہ کرونما زان کی اصلاح کردے گی ،اورکردی۔

۳۔ نماز؛ انسان کوخواب غفلت ہے بیدار کردیتی ہے، راہ جن پر چلنے والوں کی سب سے
بری مصیبت بیہ کہ وہ اپنی غرض خلقت کو بھول جاتے ہیں اور مادی دنیا اور زورگز رلذتوں میں غرق
ہوجاتے ہیں ، لیکن نماز چونکہ تھوڑ ہے تھوڑ ہے فاصلہ پر اور شب وروز میں پانچ بار پر ھی جاتی ہے،
مسلسل انسان کو متوجہ اور ستنہ کرتی رہتی ہے اور اس کوغرض خلقت یا ددلاتی رہتی ہے، اور اس دنیا میں
اسے اس کی حیثیت ہے آگاہ کرتی رہتی ہے، یہ انسان کے پاس ایک عظیم نعمت الہی ہے کہ شب وروز
یا کچ مرتباس کو بھر پور طریق ہے ہوشیار کرتی ہے۔

۵۔ نماز ؛ خود پبندی اور کیم کوفتم کرتی رہتی ہے کیونکد انسان ۲۴ گھنٹوں میں کے اررکعت نماز
پڑھتا ہے اور ہررکعت میں دوبارا پنی بیلیٹائی کیفدا کی بارگاہ میں رکھتا ہے ، اور خدا کی عظمت کے مقابل
ایخ کوا کی ذرہ شارکرتا ہے بلکہ خدا کی عظمت سے مقابل اپنے کو صفر شارکرتا ہے۔
نماز غرور دخود خوا ہی کے بردوں کو جاکردیتی ہے ، تکبراور برتری کوفتم کردیتی ہے۔

ای وجہ سے حضرت علی علیہ السلام نے اپنی اس مشہور و میں حدیث میں بیان فر مایا ہے کہ جس میں عباوت کے فلسفہ کو بیان کیا ہے اور ایمان کے بعد سب سے پہلی عباوت کو'' نماز'' قرار دیتے ہوئے اس مطلب کو واضح فر مایا ہے:'' فَسُو صَ الله الإیسمَان تَسَطِعِیْ واَ مِسنَ الشَّسوکِ وَ الصَّلُو ةَ تَنْنُونِيْهاً عَنِ الْكِبُوِ...'(ا) خداوندعالم نے انسان کے لئے ایمان کوشرک سے پاک کرنے کے لئے واجب قرار دیا ہے اور نماز کوغرور و تکبر سے پاک کرنے کے لئے [ واجب قرار دیا

<sup>(</sup>۱) نج البلاغه بكمات قصار بمبر٢٥٢.

۲۔ نماز ؛ انسان کے لئے معنوی تکامل اور فضائل اخلاقی کی پرورش کا ذریعہ ہے، کیونکہ یہی نماز انسان کو مادہ کی محدودیت اور عالم طبیعت کی چہار دیواری سے باہر نکال کر عالم ملکوت کی طرف دعوت دیتی ہے، جس سے انسان فرشتوں کا ہم صدا اور ہمراز ہوجا تا ہے، اور انسان اپنے کو بغیر کمی واسطہ کے خدا کے حضور میں پاتا ہے اور اس سے گفتگو کرتا ہوانظر آتا ہے۔

ہرروزاس عمل کی تکرار خداوند عالم کے صفات جیسے رحمانیت اور رحیمیت اور اس کی عظمت کے پیش نظر خصوصاً سورہ حمد کے بعد دوسرے سوروں سے مدد لیتے ہوئے جو نیکیوں اور خوبیوں کی طرف دعوت دیتے ہیں، میں جیزیں انسان میں اخلاقی فضائل کی پرورش کے لئے بہترین اور موژبیں۔

للبذا حفزت امیرالمومنین علی علیه السال سے منقول ہے کہ آپ نے نماز کے فلے فدال طرح بیان کیا:"الصّلاٰہ قُوبَانُ مُحلَّ تَقِی"، (نماز ہر پر میر گار کے لئے خدائے تقرب کا وسیلہ ہے)(۱) بیان کیا:"الصّلاٰہ قُوبَانُ مُحلَّ تَقِی"، (نماز ہر پر میر گار کے لئے خدائے تقرب کا وسیلہ ہے)(۱) کے دوسرے اعمال کو آبھی یاروح اور امری جمیت عطا کرتی ہے اس لئے کہ نماز سے اخلاص بیدا ہوتا ہے، کیونکہ نماز خلوص نبیت، نیک گفتار اور مُلصاندا عمال کا مجموعہ ہمرروز بیمل انسان کے اندردوسرے اعمال کا آج والیا ہے اورروح اخلاص کومضبوط کرتا ہے۔

لہذا ایک مشہور ومعروف حدیث میں بیان ہوا ہے کہ حضرت امیر المومنین علی علیہ السلام نے اس وفت اپنی وصیت میں فر مایا جب آپ ابن مجم کی تلوار سے زخمی ہو چکے تھے اور آپ کا آخری وقت تھا، فرماتے ہیں:

"الله الله فِي الصَّلُوةِ فَإِنَّهَا عَمُودُ دِينِكُمْ"(٢)

<sup>(</sup>۱) نیج البلاغه، کلمات تصار , تبر۱۳۹.

<sup>(</sup>٢) نبج البلاغه , خطوط[ مكتبوب] ( وصيت )٧٨.

" خدارا! خدارا! على الله المناق كوتمازكى سفارش كرتا ہول كيونكد يجى تجهار بددين كاستون ہے"۔

ہم لوگ اس بات كواچھى طرح جانتے ہيں كہ جب كى خيمہ كاستون و شائے يا گرجائے تو اطراف كى رسيوں اوركيوں كا كوئى فا كدہ ہيں ہوتا ہے خواہ كتى ہى مضبوط كيوں نہ ہوں اس طرح جب نماز كے ذريعہ خدات بندوں كارابط ختم ہوجائے تو دوسرے اعمال كا اثر ہھى ختم ہوجاتا ہے۔

حضرت امام صادق عليه السام سے منقول ايك حديث ميں بيان ہوا ہے: "أوَّ لُ مَسلام ئے مَلِهُ سَائلُو عَمَلِهِ ، وَإِنْ رُدَّت رُدَّ عَلَيْهِ سَائلُو عَمَلِهِ ، وَإِنْ رُدَّت رُدَّ عَلَيْهِ سَائلُو عَمَلِهِ ، وَإِنْ رُدَّت رُدَّ عَلَيْهِ سَائلُو عَمَلِهُ » (روز قيام ہے بندوں ميں جس چيز كاسب سے پہلے حماب ہوگا وہ نماز ہے ، اگر نماز قبول ہوگئ تو دوسرے اعمال ہى تو ہوجا كيں گا اور اگر نماز ردّ ہوگئى تو دوسرے اعمال ہى در تبوجا كيں گا!)

تايداس كى دليل بيہ ہو كوئماز خالق وگلوق كے درميان ايك راز ہے اگر شيخ طور پر بجالائى جائے تو انسان كے اندر نيت ، اخلاص الور قول ہوئے اللى پيدا ہوتا ہے جو دوسرے اعمال قبول ہونے كا ذريد ہو ، ورند دوسرے اعمال كى كوئى اجميت نيل ہے اوروہ اپنا اعتبار كود ہے ہيں۔

۸۔ نماز میں پائے جانے والے مطالب اور مضمون نے قطع نظر اگر اس کے شرائط پر توجہ
کریں تو وہ بھی اصلاح اور پاکیزگی کی دعوت دیتے ہیں کیونکہ ہم جانے ہیں کہ نمازی کی جگہ ، نمازی
کے کیڑے، جس فرش پر نماز پڑھتا ہے، جس پانی ہے وضویا عسل کیا ہے، جس جگہ وضویا عسل کیا ہے،
یہ تمام چیزیں عضی نہیں ہونی چاہئے اور ان کے حوالے سے کسی دوسرے پرظلم اور تجاوز نہ کیا گیا ہو، جو
شخص ظلم وستم ، سودخوری ، خصب ، ناپ تول میں کی ، رشوت خوری اور حرام روزی وغیرہ جیسی چیزوں
سے آلودہ ہوتو ایسا شخص نماز کے مقد مات کس طرح فراہم کرسکتا ہے؟ لہذا ہرروز پانچ مرتبداس نماز کی
سے آلودہ ہوتو ایسا شخص نماز کے مقد مات کس طرح فراہم کرسکتا ہے؟ لہذا ہرروز پانچ مرتبداس نماز کی

9۔ نماز بھی ہونے کے شرائط کے علاوہ ، شرائطِ قبول یا بالفاظ دیگر شرائطِ کمال بھی پائے جاتے ہیں جن کی رعایت خود بہت ہے گناہوں کوترک کرنے کا سبب بنتی ہے۔ فقداور صدیث کی کتابوں میں بہت ی چیزوں کو' موانع نماز' کے عنوان سے ذکر کیا گیاہے جن میں سے آیک مسئلہ شراب مینا ہے، روایات میں بیان ہواہے کہ ''لَا تُسقب ل صلوۃ شار بُ السخہ مدر اُڑ بعینَ یَوماً إلاَّ اُنْ یَتُوب''(۱)''شراب پینے والے کی نماز، چالیس دن تک قبول نہیں ہوتی ، مگریہ کہ تو بہ کرلے'۔

متعددروایات میں بیان ہوا ہے کہ جن لوگوں کی نماز قبول نہیں ہوتی ان میں ہے ایک ظالم افراد کار ہبر ہے''۔(۲)

بعض دوسری روایا ہے میں تفریج کی گئی ہے کہ جوشخص زکو ۃ ادانہیں کرتا اس کی نماز قبول نہیں ہے، ای طرح دوسری روایات میں بیان ہواہے کہ حرام لقمہ کھانے والے یا خود پہندی کرنے والے کی نماز قبول نہیں ہوتی۔

لہذاان تمام احادیث کے پیش نظریہ بات معلق ہوجاتی ہے کہان تمام شرائطا کا فراہم کرنا انسان کی اصلاح کے لئے بہت مفید ہے۔

ا۔ نماز کے ذراعیہ انسان میں نظم ونسق کی روح طاقتور ہوں ہے کیونکہ نماز معین وقت پر پڑھی جاتی ہے، بعنی اگر انسان نماز کو وقت سے پہلے یا وقت کے بعد پڑھے تو اس نماز کو وقت سے پہلے یا وقت کے بعد پڑھے تو اس نماز کے دیگر آ داب واحکام جھے نیت، قیام، قعود، رکوع اور بچود وغیرہ کی رعایت سے انسان کے لئے دوسرے کاموں میں بھی نظم کالحاظ کرنا آ سان ہوجا تا ہے۔

نماز کے بیتمام فائدے اس وقت ہیں جب نماز جماعت سے نہ پڑھی جائے اورا گرنماز کے ساتھ جماعت کی فضیلت کا اضافہ بھی کردیا جائے ( کیونکہ نماز کی روح، جماعت ہے) تو پھر

<sup>(</sup>۱) بحارالانوار، جلد۸۸ ،صفحه ۱۳۰۰ و۳۰.

<sup>(</sup>٢) بحارالانوار، جلد ٨٢، صفي ١٦٨.

بے شار برکتیں نازل ہوتی ہیں، جس کی تفصیل یہاں بیان نہیں کی جاسکتی، کم وہیش اکثر مومنین نماز جماعت کی فضیلت ہے آگاہ ہیں۔

ہم فلسفه نماز اور اسرار نماز کے سلسلہ میں اپنی گفتگو کو حضرت امام علی بن موی الرضاعلیہ السلام کی ایک بہترین حدیث پرختم کرتے ہیں:

امام علیہ السلام نے اس خط کے جواب میں اس طرح فرمایا جس میں فلسفہ نماز کے بارے میں سوال کیا گیا تھا:

نماز کواں گئے واجب قرار دیا گیا ہے کہ اس میں خداوندعالم کی ربوبیت کا اقرار پایا جاتا ہے، اس میں شرک و بٹ پرتی کا مقابلہ ہوتا ہے، خدا کی بارگاہ میں مکمل خضوع وخشوع پایا جاتا ہے، انسان اپنے گنا ہوں کا اقرار کرتا ہے اور خداوند عالم سے اپنے گنا ہوں کی بخشش طلب کرتا ہے، انسان ہرر وزعظمت پر وردگار کے سامنے اپٹی پیشائی وخم کرتا ہے۔

اور نماز کامقصدیہ ہے کہ انسان ہمیشہ ہوشیار اور متوجد ہے انسان کے دل پر ، بھول چوک کی گردوغبار نہ بیٹے ، مست اور مغرور نہ ہو، خاشع اور خاص ہے ، انسان دین و دنیا کی نعمتوں کو حاصل کرنے کے لئے کوشش کرے۔

جب انسان ہرروزنماز کے ذریعہ ذکر خدا کرتا ہے توبیسبب بنتا ہے کہ وہ اپنے مولا و آتا، مد براور خالق کو نہ بھولے اور اس برسرکشی اور غلبہ کرنے کا تصور تک نہ کرے۔

خداوندعالم پرتوجہ رکھنا اورخو دکواس کے سامنے حاضر سمجھنا ؛انسان کو گناہوں ہے دور رکھتا ہےاور مختلف برائیوں ہے روکتا ہے۔(1)(۲)

<sup>(1)</sup> وسائل الشيعه ،جلد ٣ بصفح ١٣.

<sup>(</sup>۲) تغییرنمونه،جلد ۱۶ اصفی ۲۸ ۳.

## روزه

# کا کے۔روزہ کا فلسفہ کیا ہے؟

روزہ کے مختلف پہلو ہیں اور انسان کے اندر مادی ومعنوی لحاظ سے بہت زیادہ تا خیرر کھتا ہے، جن میں سے سب سے اہم''اخلاقی پہلو''اورا ''ترجی فلسفہ'' ہے۔

روزہ کاسب ہے اہم فائدہ میہ کدروزہ کے درایجانیان کی روح ''لطیف''،اوراس کی

"تقوّت ارادی" مضبوط ہوتی ہےاورخواہشات میں" اعتدال" پیدا ہوتی ہے۔

روزہ دارکو جاہئے کہ روزہ کے عالم میں بھوک اور پیاس کو برداشت کے ہوئے جنسی لذت سے بھی چیٹم پوٹی کرے،اور عملی طور پر بیٹا بت کر دکھائے کہ وہ جانو روں کی طرح کسی چرا گاہ اور گھاس پھوس کا اسپر نہیں ہے،سرکش نفس کی لگام اس کے ہاتھ میں ہے اور ہوا وہوں اور شہوت و خواہشات اس کے کنٹرول میں ہے۔

دراصل روزہ کا سب سے بڑا فلسفہ یہی روحانی اور معنوی اثر ہے، جس انسان کے پاس
کھانے پینے کی مختلف چیزیں موجود ہوں جب اوراس کو بھوک یا بیاس گلتی ہے تو وہ فوراً کھا پی لیتا ہے،
بالکل ان درختوں کے مانند جو کسی نہر کے قریب ہوتے ہیں اور ہر دفت پانی سے سیراب ہوتے رہے
ہیں وہ ناز پرور ہوتے ہیں میہ حوادث کا مقابلہ بہت کم کرتے ہیں ان میں باقی رہنے کی صلاحیت کم ہوتی

ہے اگر انھیں چنددن تک پانی نہ ملے تو پڑمردہ ہو کرخٹک ہوجاتے ہیں۔

لیکن جنگل، بیابان اور پہاڑوں میں اگنے والے درخت بمیشہ یخت طوفان ، تمازت آفاب اور کڑا کے کی سردیوں کا مقابلہ کرنے کے عادی ہوتے ہیں اور طرح طرح کی محرومیوں سے دست و گریباں رہتے ہیں ، لہذاا یسے درخت بادوام اور متحکم ہوتے ہیں!!

روزہ بھی انسان کی روح وجان کے ساتھ یہی سلوک کرتا ہے، یہ وقتی پابندیوں کے ذریعہ
انسان میں قوت دفاع اور قوت ارادی پیدا کرتا ہے اور اسے خت حوادث کے مقابلہ میں طاقت عطا
کرتا ہے، چونکہ روزہ سرکش خواہشات اور انسانی جذبات پر کنٹرول کرتا ہے لہندااس کے ذریعہ انسان
کے دل پر نوروضیا کی ہارٹل ہوتی ہے، خلاصہ یہ کہ روزہ انسان کوعالم حیوانیت سے بلند کر کے فرشتوں
کی صف میں لے جاکر کھڑ اکر دیتا ہے، ہوئے کا فل کھنے تنتھون کی (۱)، (شایدتم پر ہیزگار بن جاؤ) اس
تیشریفہ میں روزہ کے واجب ہونے کا فل کھی بیان ہوا ہے۔

اس مشہور ومعروف حدیث میں بھی آئی طرف اشارہ کیا گیا ہے، ارشاد ہوتا ہے: "الصَّومُ جُنَّةٌ مِنَ النَّارِ"(٢) (روزہ جہنم کی آگ ہے بیانے مسلِلے ایک ڈھال ہے)۔

ایک اور صدیث حضرت علی علیہ السلام ہے منقول ہے کو تیجیرا کرم مٹی آئی ہے سوال کیا گیا کہ ہم کون ساکام کریں جس کی وجہ سے شیطان ہم سے دور رہے؟ تو آتخضرت مٹی آئی ہے فدا فرمایا: روزہ؛ شیطان کا منہ کالا کر دیتا ہے، راہ خدا میں خرج کرنے ہے اس کی کمرٹوٹ جاتی ہے خدا کے لئے محبت ودوی نیز عملِ صالح کی پابندی ہے اس کی دم کٹ جاتی ہے اور تو بہ واستغفار ہے اس کے دل کی بھی رگ کٹ جاتی ہے۔ (۳)

<sup>(</sup>٢) بحارالانوار، جلد ٩٦ ، صفحه ٢٥٦.

<sup>(</sup>۱) سوره بقره ۱۸ ست ۱۸۳.

<sup>(</sup>٣) يحار الانوار، جلد ٩٦ ، صفحه ٢٥٥.

نُجُ البلاغة مين عبادت كا فلسفه بيان كرتي بوع عصرت امير المومنين عليه السلام روزه كم بارك مين فرمات بين: "وَالسصِّيامُ إِبْنَلاءُ لإخلاصِ الْمُخلِقِ" (1)" خداوند عالم في روزه كو شريعت مين اس ليح شامل كياتا كه لوگول مين اخلاقي روح كي يرورش بوسك".

پینیراکرم منتی آیم ایک اور حدیث مین منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: "ان لِللْجَدَّة بَاباً یُدعی الرَّیَّان لَا یَدِ حُلُ فِیهَا إِلَّا الصَّائِمُونَ" (بہشت کے ایک دروازے کانام "ریان" (بعنی سیراب کرنے والا) ہے جس سے صرف روزہ دارہی داخل جنت ہوں گے۔)

شیخ صدوق علید الرحمی نے معانی الاخبار میں اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے تحریر فرمایا کہ بہشت میں داخل ہونے کے ملح آگ دروازہ کا انتخاب اس بنا پر ہے کدروزہ دار کو چونکہ زیادہ تکلیف پیاس کی وجہ سے ہوتی ہے البغراجب دورہ داراس دروازے سے داخل ہوگا تو وہ ایسا سراب ہوگا کہاہے پھر بھی تشکی کا احساس نہ ہوگا۔ (۲)

#### روزہ کےمعاشرتی اثرات

روزہ کا اجماعی اور معاشرتی اثر کسی پر پوشیدہ نہیں ہے، روزہ البیانی مبعاشرہ کے لئے ایک درس مساوات ہے کیونکہ اس نہ بہی فریفنہ کی انجام وہی سے صاحب ٹروت لوگ وجو کوں اور معاشرہ کے محروم افراد کی کیفیت کا حساس کر سکیس گے اور دوسری طرف شب وروز کی غذا میں کمی کر کے ان کی مدد کے لئے جلدی کریں گے۔
مدد کے لئے جلدی کریں گے۔

البنتیمکن ہے کہ بھوکے اور محروم لوگوں کی توصیف کرکے خداوند عالم صاحب قدرت لوگوں کوان کی طرف متوجہ کرنا جا ہتا ہواوراگر بیہ معاملہ حتی اور مینی پہلواختیار کرلے تو اس کا ایک دوسرا الرّ

<sup>(</sup>۱) نج البلاغه بكلمات قصار بكله نمبر۲۵۳.

<sup>(</sup>۲) بحارالانوار، جلد ۹۲ صفح ۲۵۳.

ہوتا ہے،روز ہاس اہم اجناعی موضوع کوحسی رنگ دیتا ہے،اس مشہور حدیث میں حضرت امام صادق علیہ السلام سے منقول ہے کہ ہشام بن تکم نے روز ہ کی علت اور سبب کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا:

''روزہ اس لئے واجب ہواہے کہ فقیراورغنی کے درمیان مساوات قائم ہوجائے اور بیاس وجہ سے کمغنی بھی بھوک کا مزہ چکھ لے اور فقیر کاحق ادا کروے ، کیونکہ مالدارعموماً جو کچھ چاہتے ہیں ان کے لئے فراہم ہوجا تا ہے خدا چاہتا ہے کہ اس کے بندوں کے درمیان مساوات قائم ہواور مالداروں کوبھی بھوک اور دردغم کا احساس ہوجائے تا کہ وہ کمز وراور بھو کے افراد پررحم کریں۔(1)

#### روزه کے طبی اثرات

طب کی جدید اور قدیم تحقیقات کی روشی میں اسماک (کھانے پینے سے پر ہیز) بہت ک

ہاریوں کے علاج کے لئے معجزاندا ٹر رکھتا ہے جو قابل انکار نہیں ہے، شاید ہی کوئی حکیم ہوجس نے

ہاریوں کے علاج کے لئے معجزاندا ٹر رکھتا ہے جو قابل انکار نہیں ہے، شاید ہی کوئی حکیم ہوجس نے

اپنی مبسوط تالیفات اور تقنیفات میں اس حقیقت کی طرف اشارہ نہ کیا ہو کیونکہ ہم جانتے ہیں کہ بہت

می بیاریاں زیادہ کھانے سے پیدا ہوتی ہیں ،اور چونکہ اضافی موادیدن میں جذب نہیں ہوتا جس سے
خطرناک اور اضافی چر بی پیدا ہوتی ہے یا ہے چر بی اور خون میں اضافی شوگر کا باعث بنتی ہے ،عضلات کا

یاضافی مواد در حقیقت بدن میں ایک متعفن [بد بودار] بیاری کے جراتیم کی پرورش کے لئے گندگی کا

ویاضافی مواد در حقیقت بدن میں ایک متعفن [بد بودار] بیاری کے جراتیم کی پرورش کے لئے گندگی کے

ویاضافی مواد در حقیقت بدن میں ایک متعفن [بد بودار] بیاری کے جراتیم کی پرورش کے گئدگی کے

ویاضافی مواد در حقیقت بدن میں ایک متعفن [بد بودار] بیاری کے جراتیم کی پرورش کے گئدگی کے

ویاضافی مواد در حقیقت بدن میں اور بوختم کیا جائے ، روزہ ان اضافی غلاظ توں اور بدن میں

جذب نہ ہونے والے مواد کو جلا دیتا ہے ، در اصل روزہ بدن کوصاف و شفاف مکان بنا دیتا ہے ۔

جذب نہ ہونے والے مواد کو جلا دیتا ہے ، در اصل روزہ بدن کوصاف و شفاف مکان بنا دیتا ہے ۔

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعد ، جلدك، باب اول ، كتاب صوم ، صفحة.

ان کے علاوہ روزہ سے معدہ کواچھا خاصا آ رام ملتا ہے جس سے ہاضمہ کا نظام صحیح ہوجا تا ہے، چونکہ بیہ بدن انسان کی نازک ترین مشینری ہے جوسال بحر کام کرتی رہتی ہے لہندااس کے لئے اتنا آ رام نہایت ضروری ہے۔

یہ بات واضح ہے کہ اسلامی حکم کی رو سے روزہ دارکوا جازت نہیں ہے وہ محری ادرافطاری کی غذامیں افراط اور زیادتی سے کام لے، بیاس لئے ہے تا کہ اس سے حفظان صحت اور علاج سے مکمل متیجہ حاصل کیا جاسکے ورنے ممکن ہے کہ مطلوبہ نتیجہ نہ حاصل ہو سکے۔

چنانچة الكسى وفرين "أيك روى دانشور لكصتاب:

روزه ان بیاریوں کے طابع کے لئے خاص طور پر مفید ہے: خون کی کی، انتز یوں کی کر دری، التہاب زائدہ (Appendicitis) اندرونی اور بیرونی قدیم پھوڑے، تپ دق کر دری، التہاب زائدہ (جاندری بیاری میں بہت زیادہ بیا سکتی ہاور پیٹ دن بر استقاء، (جلندری بیاری میں بہت زیادہ بیاس گئی ہاور پیٹ دن بدن بر هتا جاتا ہے) جوڑوں کا درد، نوراستنی ،عرق النسام (چڈوں سے مخنوں تک پینچنے والا درد)، خزاز (جلدکا گرنا) امراض چشم ،شوگر، امراض جلد، امراض جگراوردیکر بیاریاں۔

امساک اورروز ہ کے ذریعہ علاج صرف مندرجہ بالا بیاریوں نے خصوص نہیں ہے بلکہ وہ بیاریاں جوجسمِ انسان کے اصول سے متعلق ہیں اورجسم کے خلیوں سے چپٹی ہوئی ہیں مثلاً سرطان ، سفلیس ،سل اور طاعون کے لئے بھی شفا بخش ہے(۱)

ایک مشہور ومعروف حدیث میں پیغیبر اکرم ملٹی آیکٹم سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: "صُومُوا تَصَحُّوا"،(۲) (روز درکھوتا کے صحت مندر ہو)۔

<sup>(</sup>۱) روز ەروش نوين براى در مان بياريها مسفحه ۲۵ جليع اول.

<sup>(</sup>٢) بحارالانوار،جلد ٩٢ بسفي ٢٥٥.

يَغِيراكرم التَّيْرَائِم السَّيْرَائِم السَّيْرَائِم السَّيْرَائِم السَّيْرِ السَّمِعُدةُ السَّمِعُدةُ السَّمِعُدةُ وَالسَّمُ كُلِّ دَوَاءٍ "(۱) معده بريارى كا گرباورامساك[روزه] بر مرض كى دوا بـ (۲)

Jr. abbas Oyahoo.com

<sup>(</sup>۱) بحارالانوار، جلدهما طبع قديم.

<sup>(</sup>٢) آغىيرنمونه، جلدا بسفحه ٢٢٨.

#### خمس

42 شمس كانصف حصيسادات مے مخصوص ہونا؛ كياطبقاتي نظام نہيں ہے؟

بعض لوگوں کے ذبت میں بین میں تاہے کہ بیاسلای ٹیکس جو بہت سے مال کا پانچواں حصہ ہے جس کا آ دھا حصہ سادات اور اولا دینی بیر آئی ملے آتا ہے کھنوں ہے، کیا یہ ایک طرح نے نسل پری نہیں ہے؟ جس میں اقربا پروری دکھائی دیت ہے ویک فطوع اسلامی اجتماعی عدالت اور اسلام کے عالمی ہونے سے جم آ ہنگ نہیں ہے۔

جواب میں ہم عرض کرتے ہیں جولوگ اس طرح کا خیال رکھتے ہیں انھوں نے اس اسلامی تھم کی مکمل طور پر تحقیق نہیں گی ہے، کیونکہ اس اعتراض کا جوابٹمس کے شرائط میں موجود ہے۔ وضاحت:

اولاً بخس کا نصف حصہ جوسا دات اور بنی ہاشم کو دیا جاتا ہے لیکن صرف غریب اور نیاز مند افراد کو دیا جاتا ہے اور وہ بھی سال بھر کا خرچ ،اس سے زیادہ نہیں دیا جاسکتا، لہذا نحس کا پر نصف حصہ صرف انھیں لوگوں کو دیا جاسکتا ہے جوغریب ، نیار ، پیٹیم بچے ہوں ، یا کسی بھی باعث اپنی زندگی کے خرج سے لاچار ہوں۔

لہذا جولوگ کام کرنے کی قدرت رکھتے ہوں (اس وقت یا آ کندہ) اورایئے خرچ مجر در آید

ر کھتے ہوں ان کوخس نہیں دیا جاسکتا۔

ٹائیا: مختاج اور غریب سادات کوز کو ۃ لینے کا حق نہیں ہے، وہ زکو ۃ کے بدلے صرف نصف خمس میں سے لے کتے ہیں (۱)

ٹالاً: اگر سہم سادات جوشم کا نصف حصہ ہا گرسادات کی ضرورت سے زیادہ ہوجائے تو اس کو بیت المال میں جمع کیا جائے گا اور دوسرے موار دمیس خرچ کیا جائے گا ، اورا گر سہم سادات ؛ سادات کے لئے کافی نہ ہوتو انھیں بیت المال یاز کو ق سے دیا جائے گا۔

مذکورہ ہیں نکات پر توجہ کرنے ہے رہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ مادی کحاظ ہے سادات اور غیرسادات میں کوئی فرق نہیں رکھا گیا ہے۔

غیرسادات کے غریب افراداہ نے خرچ کے لئے زکوۃ لے سکتے ہیں کیکن خمس سے محروم ہیں،ای طرح غریب سادات صرف ملی کی سکتے ہیں لیکن وہ زکوۃ سے محروم ہیں۔

دراصل یہاں پر دوصندوق ہیں ''مخس کا صندوق''،'' زکو ق کا صندوق''، سادات یا غیر سادات ان دونوں میں سے صرف ایک سے لے سکتے میں اور وہ بھی برابر برابر یعنی اپنے سال بھر کا خرج ۔ (غور کیجئے)

جن لوگوں نے ان شرائط پرغورنبیں کیا وہ اس طرح کا تصور کرتے ہیں کہ سادات کے لئے بیت المال سے زیادہ حصہ قرار دیا گیا ہے یاان کے لئے خس ایک اعزاز قرار دیا گیا ہے۔ صرف یہاں پرایک سوال یہ پیش آتا ہے کہ اگر ان دونوں میں نتیجہ کے لحاظ سے کوئی فرق نہیں ہے تو پھراس فرق کا فائدہ کیا ہے؟

<sup>(</sup>۱) سادات کوز کو ہنیں دی جاعتی میا کیک مسلم مسئلہ ہادراس سلسلہ میں صدیث وفقد کی کتابوں میں تفصیل سے بیان ہواہے کیا اس بات پریفتین کیا جاسکتا ہے کہ اسلام نے غیر سادات کے فریوں کا خیال دکھا ہولیکن غریب سادات کا خیال نہیں کیا ہے؟!

اس سوال کا جواب بھی اس بات پرغور و قکر کرنے سے واضح ہوجاتا ہے کہ قس اور زکوۃ میں ایک اہم فرق پایا جاتا ہے اور وہ بیک کے ایسائیکس ہے جو دراصل اسلامی معاشرہ کے عام اموال سے متعلق ہے لہٰذا اس کومعمولاً ای سلسلہ بیس خرج بھی کیا جاتا ہے، لیکن خس ایک ایسائیکس ہے جو اسلامی حکومت سے متعلق ہے لیمن اسلامی حکومت کے عہدہ داروں اور حکومتی ملاز مین اس سے فیضیاب ہوتے ہیں۔

اس بنا پرسادات کاعام اموال (زگوۃ) ہے محروم ہونا؛ در حقیقت پیغیبر اکرم ملتی پیلیم کے رشتہ داروں کواس حصہ [مال] ہے دورر کھنا ہے تا کہ مخالفوں کو بہانہ ندل جائے کہ پیغیبر نے اپنے رشتہ داروں کوعام اموال پر قابض بنادیا۔

دوسری طرف غریب سادات کی خرورت بھی کہیں سے پوری ہونی چاہئے تھی، تو اسلامی قوانین نے اس سلسلہ بیں رید بیٹری کش کی کہ سادات اور السامی حکومت کے بجٹ سے استفادہ کریں نہ عام بجٹ سے، دراصل خمس نہ صرف سادات کے لئے ایک انتظام سے بلکہ مصلحت کے تحت بدگمانی سے بچانے کے لئے قرار دیا گیا ہے۔ (۱)(۳)

<sup>(</sup>۱) اگر ہم بعض روایات میں سدد مجھتے ہیں کہ "کو اصد لصب عن او ساخ النامی" (تواس) کا مقصد یہ ہے کہ ساوات ذکو ہ سے دور رہیں کیونکہ زکو ہ لوگوں کے مال کا کثیف حصہ (میل کچیل ) شار کیا جاتا ہے) اس کی جبریہ ہے کہ ایک طرف تو ساوات کواس محرومیت اور ممنوعیت پر قانع کیا جا سکے اور دومری طرف لوگوں کو یہ یاور کراویا جائے کہ جہاں تک ممکن ہو بیت المال سے پیسے نہ لیس، اور زکو ہ کو ان لوگوں کے لئے چھوڑے رکھیں جو بہت زیادہ فریب وہتاج ہیں۔

<sup>(</sup>٢) آفسير نمونه، جلد ٧ ، صفحه ١٨١.

## زكوة

## ۵۷۔فلسفہ زکوۃ کیاہے؟

اسلام صرف ایک اخلاقی یا فلسفی اوراعتقادی مکتب کے عنوان سے نہیں آیا ہے بلکہ ایک و دکھل آئیں' کے عنوان سے نہیں آیا ہے بلکہ ایک و دکھل آئیں' کے عنوان سے پیش ہوا ہے جس میں تمام مادی اور معنوی ضرورتوں کو مدنظر رکھا گیا ہے، اسلام نے پینیم را کرم طرف آئی آئی ہے کہ ماند ہے تھی حکومت تشکیل دے کر غریب اور محتاج لوگوں کی حمایت اور طبقاتی نظام کا مقابلہ کیا ہے، جس سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ بیت المال اور زکو ہ جو بیت المال کو درآ مدکاراستہ ہے؛ اسلام کی اہم منصوبہ بندی میں ہے۔

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ ہر معاشرہ میں غریب بحثائی، بیار، بے سر پرست بیتم اور اپاچ لوگ پائے جاتے ہیں، جن کی تھایت اور مدو ہونی چاہئے۔

اورای طرح دشمن کے مقابل اپنی حفاظت کے لئے نگہبان اورمجاہدین کی ضرورت ہوتی ہے جس کاخرج حکومت کوادا کرنا ہوتا ہے۔

ای طرح حکومتی ملاز مین ، قاضی ، دینی ادار ہے اور تبلیغی وسائل کے لئے بھی پیچی مصارف کی ضرورت ہوتی ہے جس کے لئے منظم طور پر مالی منصوبہ بندی کی ضرورت ہوتی ہے تا کہ اسلامی نظام بہتر طور پر قائم ہو سکے۔ ای وجہ سے اسلام نے زکوۃ پرایک خاص توجہ دی ہے جو دراصل ایک طرح سے ''اکا کیکس'' اور'' و خیرہ شدہ سرمامیہ پر قیکس'' ہے ، اور زکوۃ کی اہمیت کے پیش نظر اس کومہم ترین عبادت بیس شار کیا گیا ہے ، بہت سے مقامات پر نماز کے ساتھ ذکر ہوا ہے ، یہاں تک کہ قبولیتِ نماز کی شرط شار کی گئی ہے!

بلکداسلامی روایات میں بیان ہوا ہے کداگر اسلامی حکومت نے کسی شخص یا اشخاص سے زکوۃ
کامطالبہ کیا اور انھوں نے زکوۃ دینے سے انکار کیا اور حکومت سے مقابلہ کیا تو ان کومر تدشار کیا جائے
گا، اور اگر ان پروعظ وقعیمت کا کوئی اثر نہ ہوتو اس صورت میں طاقت کا سہار الینا جائز ہے، جیسا کہ
واقعہ '' اصحاب ردہ'' (جس گروہ نے پیغیر اکرم ملٹے ایکٹیل کی وفات کے بعد زکوۃ دینے سے انکار کیا اور خلیفہ وقت نے ان سے مقابلہ کرنے کی ٹھان کی بہال تک حضرت علی علیہ السلام نے اس مقابلہ پر رضا مندی دے دی اور خود ایک پر چم دار کے عنوان سے میں ان جنگ میں حاضر ہوئے ) تاریخ میں مشہور میں کے۔

حضرت امام صادق عليه السلام مع منقول ايك روايت مين بيان مواج: "مَسنْ مَسنَع مَسنَع مَسنَع مَسنَع مَسنَع مَسنَع ف قِيْرَ اطاً مِنَ الزَّكاةِ فَلَيسَ هُوَ بِمَوْمِنٍ، وَلَا مُسْلِم، وَلا كَرَامَةٍ! "(1)" جَعْض زَلاة كى ايك قيراط (٢) ادانه كر الووه نه موكن باورنه مسلمان، اس كى كوئى ابميت نبيس بـ "ر

قابل توجہ بات ہیہ کرز کو ہ کے سلسلہ میں بیان شدہ روایات سے بینتیجہ نکاتا ہے کہ اسلام نے زکو ہ کی'' حدود''اور''مقدار''اس قدر دقیق معین کی ہے کہ اگر تمام مسلمان اپنے مال کی زکو ہ صیح اور مکمل طریقہ سے اداکریں تو اسلامی مما لک میں کوئی غریب اور فقیر نہیں پایا جائے گا۔

<sup>(1)</sup> وسائل الشيعه ، جلد ٢ ، سنجه ٢٠ ، باب ٢ ، صديث ٩.

<sup>(</sup>٢) در ہم كے بار ہويں صے كے برابرايك وزن.

حضرت امام صادق علیہ السلام ہے منقول ایک اور روایت میں بیان ہوا ہے:''اگر تمام مسلمان اپنے مال کی زکو ۃ اوا کریں تو کوئی مسلمان غریب نہیں رہ سکتا ،لوگ غریب بھتاج ، بھو کے اور منگے نہیں ہوتے مگر مالداروں کے گنا ہوں کی بدولت''۔(1)

ای طرح روایات ہے یہ بھی نتیجہ نکاتا ہے کہ زکوۃ کی ادائیگی ہے ملکیت کا تحفظ ہوتا ہے کہ اگر مسلمان اس اسلامی اہم اصل کو بالائے طاق رکھ دیں تو لوگوں کے درمیان (غریب اورامیر میں) اس قدر فاصلہ ہوجائے کہ مالدارلوگوں کا مال خطرہ میں پڑجائے گا۔

حضرت الم موی کاظم علیه السلام ہے منقول ہے کہ ' حَصِّنُوا اُمْوَ الْکُمْ بِالزَّ کَاقِ''(۲) '' زَکُوٰ ۃ کے ذریعہ اپنے مال کی حفاظت کرؤ'۔

یپی مضمون خود پنجبرا کری مطرفی آیکی اورامیر المومنین علی علیه السلام سے دوسری احادیث میں نقل ہواہے۔(۳)

<sup>(</sup>۱) وسأكل اشيعه ، جلد ۲ م خي؟ ( پاپ ۱، حديث ۲ . از ابواب زكوة ) (۲ ) وسأكل الشيعه ، جلد ۲ م خي ۲ ، ( پاپ ۱، حديث ۱۱ . از ابواب زكوة ) (۳ ) تفسير نمونه ، جلد ۸ م خيرو ۱ .

#### 6

# کے فلسفہ اور اسرار حج کیا ہیں؟

ج کے بیطیم الثان مناسک دراصل چار پہلور کھتے ہیں، ان میں سے ہرایک دوسرے سے اہم اور مفید ترہے:

ارج کااطلق پہلو: ج کاسب سے مہم ترین فلف ہی اخلاقی انقلاب ہے جو ج کرنے والے میں رونما ہوتا ہے، جس وقت انسان 'احرام' باندھتا ہے تو ظاہری امتیازات، رنگ برنگ کے لیاس اور زروزیورجیسی تمام ماویات سے باہر نکال دیتا ہے، لذائذ کا حرام ہونا اور اصلاح نفس میں مشخول ہونا (جو کہ مُحرم کا ایک فریضہ ہے) انسان کو مادیات سے دور کردیتا ہے اور فور و یا کیزگی اور روحانیت کے عالم میں پہنچا دیتا ہے اور عام حالات میں خیالی امتیازات اور فلا ہری افتخارات کے بوجھ

کواچا مک ختم کردیتا ہے جس سے انسان کوراحت اور سکون حاصل ہوتا ہے۔

ال کے بعد ج کے دوسرے اعمال کیے بعد دیگرے انجام پاتے ہیں، جن سے انسان، خدا کے بعد دیگرے انجام پاتے ہیں، جن سے انسان، خدا کے بعد بر کھنے نہ ہوتا جاتا ہے، بیا عمال انسان کوگزشتہ گنا ہوں

کی تاریکی سے نکال کرنورو پا کیزگی کی وادی میں پہنچاد ہے ہیں۔

چ کے تمام اعمال میں قدم قدم پر بت شکن ابراہیم، اساعیل ذیج اللہ اور ان کی مادرگرامی

جناب ہاجرہ کی یادتازہ ہوتی ہے جس سے ان کا ایثار اور قربانی انسان کی آنکھوں کے سامنے جسم ہوجاتی ہے، اوراس بات پر بھی توجہ کدرہے سرز مین مکدعام طور پر اور مجد الحرام وخانہ کعبہ خاص طور پر اور مجد الحرام وخانہ کعبہ خاص طور پر ایجام ملئے فیلئے ہائمہ علیم السلام اور صدر اسلام کے مسلمانوں کے جہاد کی یادتازہ کردیتے ہیں، چنانچہ بیا انقلاب عمیش تر ہوجاتا ہے گویا انسان مجد الحرام اور سرز مین مکہ کے ہر طرف ایخ خیالات میں پنج ہراکرم ملٹے فیلئے ہم محضرت علی علیہ السلام اور دیگر ائمہ علیم السلام کے نورانی چروں کی زیارت کرتا ہے اوران کی دل نشین آ واز کو منتا ہے۔

جی ہاں اسپتمام چیزیں مل کرانسان کے دل میں ایک روحی اوراخلاقی انقلاب پیدا کردیق ہیں گویاانسانی زندگی کی فاگفتہ بہ حالت کے صفحہ کو بند کر دیا جاتا ہے اوراس کی بہترین زندگی کا نیاصفحہ کھل جاتا ہے۔

یہ بات بلاوجہ اسلامی روایات میں بیان نہیں ہوا ہے کہ '' یُخو بُح مِنْ ذُنُوبِهِ کَهَیئَته یَوم وُلِد تُنَهُ أُمُّهُ! ''(1)'' جُ کرنے والاا پُ گنا ہوں ہے اس طرح پاک ہوجا تا ہے جیسے ابھی شکم مادر سے پیدا ہوا ہو''۔

جی ہاں! حج مسلمانوں کے لئے ایک نئی پیدائش ہے جس سے انسان کی زندگی کا نیا دور شروع ہوتا ہے۔

البتہ بیتمام آ خاروبر کات ان لوگوں کے لئے نہیں ہیں جن کا جے صرف ظاہری پہلور کھتا ہے جو جے کی حقیقت سے دور میں ، اور نہ ہی ان لوگوں کے لئے جو جے کو ایک سیر و تفرق سمجھتے ہیں یا ریا کاری اور سمامان کی خرید و فروخت کے لئے جاتے ہیں ، اور جنھیں جے کی حقیقت کاعلم نہیں ہے ، ایسے لوگوں کا جے ہیں وہی حصہ ہے جواٹھوں نے حاصل کرلیا ہے!

<sup>(</sup>١) بحارالانوار، جلد ٩٩ بصفحه ٣.

**۲۔ کے کاسیاس پہلو:** ایک عظیم الثان فقیہ کے قول کے مطابق: کج درعین حال کہ خالص ترین اور عمیق ترین عبادت ہے، اس کے ساتھ اسلامی اغراض و مقاصد تک چنچنے کے لئے بہترین وسیلہ ہے۔

رومِ عبادت،خدا پرتوجہ کرنا،رومِ سیاست یعنی خلق خدا پرتوجہ کرنا ہے اور بیدونوں چیزیں جج کے موقع پرایک دوسرے کے ساتھ متحد ہیں!

حج مسلمانوں کی صفول میں اتحاد کا بہترین سبب ہے۔

ج نسل پری اور ملا قائی طبقات کے فرق کوختم کرنے کے لئے بہترین ذریعہ۔ جے اسلامی مما لک بیس فوجی ظلم وستم کے خاتمہ کا دسیلہ ہے۔

ج اسلامی ممالک کی سیاس جرون کو دوسرے مقامات تک پہنچانے کا وسیلہ ہے، خلاصہ بیکہ

جج؛ مسلمانوں پرظلم وستم اوراستعار کی زنچیروں کو کا منتج اور مسلمانوں کو آ زادی دلانے کا بہترین ذریعہ

اوریمی وجہ ہے کہ حج کے موسم میں بنی امیداور بنی عبال جیسی ظالم و جابر حکومتیں اس موقع پر

عجاج کی ملاقاتوں پر نظر رکھتی تھیں تا کہ آزادی کی تحریک کو وہیں کچل دیا جائے، کیونکہ فج کا موقع مسلمان جع ہور مختلف سیا کی سائل کوحل کریں۔ مسلمان جع ہور مختلف سیا کی سائل کوحل کریں۔

حضرت امير المونين على عليه السلام جس وقت فرائض اورعبا وات كافله فه بيان كرتے بين تو ج ك بارے ميں فرماتے بين "المحج تَقْوِيَةُ لِلدِّينِ" (١) (خداوند عالم في ج كوآ كين اسلام

كى تقويت كے لئے واجب قرار ديا ہے)

i,

<sup>(</sup>١) نج البلاغه بكمات قصار بنبر٢٥٢.

بلا وجہنبیں ہے کہ ایک غیر مسلم سیاست داں اپنی پُر معنی گفتگو میں کہتا ہے: ''وائے ہو مسلمانوں کے حال پراگر ج کے معنی کو نہ سمجھیں اور وائے ہواسلام کے دشمنوں پر کہا گر ج کے معنی کوسمجھ لیں''!

یہاں تک اسلامی روایات میں جج کوضعیف اور کمزورلوگوں کا جہاد قر اردیا گیا ہے اور ایک ایسا جہاد جس میں کمزورضعیف مرداورضعیف عورتیں بھی حاضر ہوکر اسلامی شان وشوکت میں اضافیہ کر عمقی جیں ، اور خانہ کعبہ میں نماز گزراوں میں شامل ہوکر تکبیر اور وحدت کے نعروں سے اسلامی دشمنوں کوخوف نور کی سکتے ہیں۔

**۳۔ ثقافی پہلو**، مسلمانوں کا ایام حج میں دنیا بھر کے مسلمانوں سے ثقافتی رابطہ اور فکر ونظر کے انتقال کے لئے بہترین اور موزیترین عامل ہوسکتا ہے۔

خصوصاً اس چیز کے پیش نظر کر کچھ کاعظیم الشان اجتاع دنیا بھر کے مسلمانوں کی حقیق نمائندگی ہے ( کیونکہ کچھ کے لئے جانے والوں کے درمیان کوئی مصنوعی عامل موژنہیں ہے،اورتمام قبائل،تمام زبانوں کے افراد کچھ کے لئے جمع ہوتے ہیں

جیسا کہ اسلامی روایات میں بیان ہوا ہے کہ آج کے فوائد میں سے ایک فائدہ ہیہ کہ اس کے ذریعیہ پنجبرا کرم ملتی کی آجادیث اورا خبار؛ عالم اسلام میں نشر ہوں۔

''ہشام بن تھم'' حضرت امام صادق علیہ السلام کے اصحاب میں سے ہیں کہتے ہیں: میں نے امام علیہ السلام نے فرمایا:
نے امام علیہ السلام سے فلسفہ کچ اور طواف کعبہ کے بارے میں سوال کیا تو امام علیہ السلام نے فرمایا:
'' خداوند عالم نے ان تمام بندوں کو پیدا کیا ہے ... اور دین و دنیا کی مصلحت کے پیش نظران کے لئے احکام مقرر کئے ، ان میں مشرق و مغرب سے ( کچ کے لئے ) آنے والے لوگوں کے لئے کچ واجب قرار دیا تاکہ مسلمان ایک دوسرے کو اچھی طرح پہچان لیس اور اس کے حالات سے باخبر ہوں، ہر

گروہ ایک شہر سے دوسرے شہر میں تجارتی سامان منتقل کرے...اور پیغیبرا کرم مٹھیائی آئم کی احادیث و آثار کی معرفت حاصل ہواور تجاج ان کو ذہن نشین کرلیس ان کو بھی فراموش نہ کریں، [اور دوسروں تک یہونچا ٹیں](۱)

ای وجہ سے ظالم و جابر خلفاء اور سلاطین ؛ مسلمانوں کوان چیزوں کے نشر کرنے کی اجازت نہیں دیتے تھے، وہ خود اس موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنی مشکلوں کو دور کرتے تھے اور ائمہ معصوبین علیجم السلام اور بزرگ علائے دین سے ملاقات کر کے قوانین اسلامی اور سنت پیغیمر پر پردہ ڈالتے تھے۔

اس کےعلاوہ جج ؛ عالمی بیانہ پرایک عظیم الثان کا نفرنس کا نام ہے جس میں دنیا بھر کے تمام مسلمان مکہ معظمہ میں جمع ہوتے ہیں اور اسٹے افکار اور ابتکارات کو دوسرے کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

اصولی طور پر ہماری سب سے بڑی بدیختی ہے کہ اسلامی ممالک کی سرحدول نے مسلمانوں کی ثقافت میں جدائی ڈال دی ہے، ہر ملک کا مسلمان جن اپنے بارے میں سوچتا ہے، جس سے اسلامی معاشرہ کی وحدت نیست و نابود ہوگئی ہے، لیکن جج سے الیام میں اس اتحاد اور اسلامی ثقافت کا مظاہرہ کیا جا سکتا ہے۔

چنانچید حضرت امام صادق علیہ السلام نے کیا خوب فرمایا ہے (ای ہشام بن تھم کی روایت کے ذیل میں): جن قوموں نے صرف اپنے ملک ہشمروں اور اپنے یہاں در پیش مسائل کی گفتگو کی تو وساری قومیں نابود ہوجا کیں گی اور ان کے ملک تباہ و ہر با داور ان کے منافع ختم ہوجا کیں گے اور ان کی حقیقی خبریں پشپ پردہ رہ جا کیں گی۔ (۲)

4

MU

<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعه ، جلد ۸ م فحه . (۲) وسائل الشيعه ، جلد ۸ م فحه .

۳ رجے کا اقتصادی پہلو: بعض لوگوں کے نظریہ کے برخلاف؛ جے کا موہم اسلامی ممالک ک اقتصادی بنیاد کومتحکم بنانے کے لئے نہ صرف 'منقیقتِ جے'' سے کوئی منافات نہیں رکھتا بلکہ اسلامی روایات کے مطابق؛ جج کا ایک فلفہ ہے۔

اس میں کیا حرج ہے کہ اس عظیم الثان اجتماع میں اسلامی مشترک بازار کی بنیاد ڈالیں اور
تجارتی اسباب ووسائل کے سلسلہ میں ایسا قدم اٹھا کیں جس ہے دشمن کی جیب میں بیسہ نہ جائے اور نہ
ہی مسلمانوں کا اقتصاد دشمن کے ہاتھوں میں رہے ، بید نیا پرتی نہیں ہے بلکہ عین عبادت اور جہاد ہے۔
ہشتا ہم جی حکم کی اس روایت میں حضرت امام صادق علیہ السلام نے جے کے فلسفہ کو بیان
کرتے ہوئے صاف صاف اس موضوع کی طرف اشارہ کیا ہے کہ مسلمانوں کی تجارت کوفروغ دینا
اور اقتصادی تعلقات میں ہولت قائم کرنا ؛ جے کے اغراض ومقاصد میں ہے۔

حضرت امام صادق عليه السلامي آية شريفه ولئيس عَلَيْكُم جُنَاح أَنْ تَبْتَعُوا فَضَلا مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ (١) كذيل مين بيان مواب كرا ين فرمايا: اس آيت عمرادكسبدوزى ب، "فاذااحل الرجل من احرامه و قضى فليشتر وليع فى الموسم" ()"جس وقت انسان احرام عن فارغ موجاتا باورمناسك في كوانجام و ليما جواتا موم في مين خريد وفروخت كرا وربي چيز نه صرف حرام نيس بلكاس مين أواب بھى ب) (٢)

اور حضرت امام رضاعلیہ السلام ہے منقول فلسفہ کج کے بارے میں ایک تفصیلی حدیث کے ذیل میں یہی معنی بیان ہوئے ہیں جس کے آخر میں ارشاد ہوا ہے: "لِیَشْفِ کُوا مَسنَسافِ عَ لَهُم" (۳)

<sup>(</sup>۱) سور وَابقر و، آیت ۱۹۸. [ ترجمه آیت: "تمهارے لئے کوئی ترج نہیں ہے کداپنے پر وردگار کے فضل وکرم کوتلاش کرو' ] (۲) تغییر عیاخی آفیبر المیو ان مجلد ۴ می فقل کے مطابق .

<sup>(</sup>٣) بحارالا انوار، جلد ٩٩ ، صفحة ٣.

آییشریفه "لیشههدو ۱ منافع لهم" معنوی منافع کوبھی شامل ہوتی ہے اور مادی منافع کو بھی ،لیکن ایک لحاظ سے دونوں معنوی منافع ہیں۔

مخضریه کداگر اس عظیم الثان عبادت سے مجے اور کائل طور پر استفادہ کیا جائے ، اور خانہ خدا کے زائر بن ان دنوں میں جبکہ وہ اس مقدس سرزمین پر بڑے جوش وجذبہ کے ساتھ حاضر ہیں اور ان کے دائر بن ان دنوں میں جبکہ وہ اس مقدس سرزمین پر بڑے جوش وجذبہ کے ساتھ حاضر ہیں اور ان قصادی کے دل آ مادہ ہیں تو اسلامی معاشرہ کی مختلف مشکلات دور کرنے کے لئے سیاسی ، ثقافتی اور اقتصادی کانفرنس کے ذریعہ فائدہ اٹھا تیں ، یو عبادت ہر پہلوے مشکل کشا ہو سکتی ہے ، اور شایدای وجہ سے کانفرنس کے ذریعہ فائدہ اٹھا تیں ، یو عبادت ہر پہلوے مشکل کشا ہو سکتی ہے ، اور شایدای وجہ سے حضرت امام صادق علیہ السلام نے فرمایا: "لا یہ زال اللہ بن قائما ما قامت الکعبة "(۱)" جب تک خانہ کعبہ باقی ہے اس وقت تک اسلام بھی باقی رہے گا"۔

اورای طرح حضرت علی علیه السلام فی مهایا: خانه خدا کونه بھلاؤ که اگرتم نے اسے بھلادیا تو ہلاک بوجاؤ گے،" الله الله فیسی بیست رہٹ کم الات کی کم الوق مَسا بَقِیتُمْ فَبائنهُ إِنْ تَسوَکَ لَم لَاکْ بُوجاؤ گے،" الله الله فیسی بیست رہٹ کم الات کی کو مان خدا کے بارے بیسی خانہ خدا کے بارے بیسی کے جھوڑ دیا تو مہلت الی تم سے اٹھالی جائے گی۔)

اوراس موضوع کی اہمیت کے پیش نظراسلامی روایات میں ایک فصل عنوان سے بیان کی گئی کدا گرایک سال ایسا آجائے کہ مسلمان حج کے لئے نہ جائیں تو اسلامی حکومت پرواجب ہے کہ مسلمانوں کومکہ معظمہ جانے پرمجبورکرے۔(۳)(۴)

<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعه ،،جلد ۸، سخه ۱۳.

<sup>(</sup>٣) نيج البلاغه، وميت نامه ب اقتباس ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣)وسائلاالثيد ،جلد٨،سفح.١٥"باب وجوب اجبار الوالي الناس على الحج"

<sup>(</sup>۴) تغیرنمونه،جلدیما صفح ۲۷.

#### د جے "ایک اہم انسان سازعبادت ہے

مج كاسفر دراصل بهت عظیم جرت ب، ايك الهي سفر ب اوراصلاح نيز جهادا كبركا وسيع

میدان ہے۔

اعمال جج؛ حقیقت میں ایک الی عبادت ہے جس میں جناب ابراہیم اوران کے بیٹے جناب ابراہیم اوران کے بیٹے جناب اساعیل اوران کی زوجہ حضرت ہاجرہ کی قربانیوں اور مجاہدت کی یاد تازہ ہوتی ہے، اوراگر ہم اسرار جج کے بارے میں اس نکتہ سے غافل ہوجا کیں تو بہت سے اعمال ایک معمد بن کررہ جا کیں گے ، جی باں!اس معمد کی کرنے کی کنجی انھیں عمیق مطالب پر توجہ دینا ہے۔

جس وفت ہم سر مین منی کی قربا نگاہ میں جاتے ہیں تو تعجب کرتے ہیں، یہاس قدر قربانی س لئے؟ کیا حیوانات کی قربانی عجاجت ہو عتی ہے؟!

لیکن جس وقت قربانی کے ساتھ حاتے ہے حصرت ابراہیم علیہ السلام کو یاد کرتے ہیں کہ انھوں نے اپنے نورنظر، پارہ جگراوراپنے ہردل عزیز بلیے کوراہ ضدامیں قربان کردیا، جوایک سنت ابراہیمی بن گیااور منی میں اس یادمیں قربانی ہونے گی تو اس کام کا فلسٹھ جھے میں آجا تا ہے۔

قربانی کرنا خدا کی راہ میں تمام چیز وں ہے گزرنے کا دائر ہے، قربانی کرنا یعنی اس بات کا ظاہر کرنا ہے کہ اس کا دل غیر خدا سے خالی ہے، جج کے اعمال سے ای وقت ضروری مقدار میں تربیتی فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے جب ذرج اساعیل اور قربانی کے وقت اس باپ کے احساسات کو مدنظر رکھا جائے، اور وہی احساسات ان کے اندر جلوہ گرہوجا کیں۔(۱)

جس وقت ہم''جمرات'' کی طرف جاتے ہیں ( یعنی وہ تین مخصوص پقر جن پر تجاج کو کنگری مارنا ہوتی ہیں ،اور ہر بارسات کنگر مارنا ہوتی ہیں ) تو ہمارے سامنے بیسوال پیش آتا ہے کداس مجسمہ

<sup>(</sup>١) افسوى كدادار عند ماند يمن عن عرقر بانى كاطريقت كاررضايت بخش فين بالبداعلائ اسلام كواس سلسله ين اقوجد ينا جائي.

پرسنگ باری کا کیا مقصد ہے؟ اوراس سے کیا مشکل حل ہوسکتی ہے؟ لیکن جس وقت ہم یا دکرتے ہیں کہ بیسب بت شکن قہر مان جناب ابراہیم علیہ السلام کی یا د ہے، آپ کی راہ میں تین بار شیطان آیا تا کہ آپ کواس عظیم'' جہادا کبر'' سے روک د سے یا شک وشبہ میں مبتلا کرد سے لیکن ہر بارتو حید کے علم بر دار نے شیطان کو پھر مار کر دور بھگا دیا، للہذا اگر اس واقعہ کو یا دکریں تو پھر'' رمی جمرات' کا مقصد سمجھ میں آ جا تا ہے۔

رمی جمرات کا مقصدیہ ہے کہ ہم سب جہادا کبر کے موقع پر شیطانی وسوسوں سے روبرو ہوتے ہیں اور جب تک ان کوسنگسارنہ کریں گے اور اپنے سے دور نہ بھگا کیں گے تواس پر غالب نہیں ہو کتے۔

اگر تہمیں اس بات کی امید ہے کہ خداوندعالم نے جس طرح جناب ابراہیم علیہ السلام پر درود وسلام بھیجا اور ان کی یادکو ہمیشہ کے لئے باقی رکھا ہے اگر تم بھی بیہ چاہتے ہو کہ وہ تم پر نظر رحمت کر ہے تو پھر راہ ابراہیم پر قدم بروھاؤ۔

یا جس وفت''صفا''اور''مروہ'' پر جاتے ہیں تو دیکھتے ہیں کہ بجاج گروہ درگروہ ایک چھوٹی پہاڑی سے دوسری چھوٹی پہاڑی پر جاتے ہیں، اور پھروہاں سے اسی پہاڑی پرواپس آ جاتے ہیں، اور پھراس طرح اس عمل کی تکرار کرتے ہیں، بھی آ ہتہ چلتے ہیں تو بھی دوڑتے ہیں، واقعاً تعجب ہوتا ہے کہ یہ کیا ہے؟!اوراس کا مقصد کیا ہے؟!

کین جب ایک نظراس با ایمان خاتون حضرت ہاجرہ کے واقعہ پرڈالتے ہیں جواپے شیر خوار فرزندا ساعیل کی جان کے لئے اس ہے آب وگیاہ بیابان میں اس پہاڑی سے اس پہاڑی پرجاتی ہیں، اس واقعہ کو یا دکرتے ہیں کہ خداوند عالم نے حضرت ہاجرہ کی سعی وکوشش کو کس طرح منزل مقصود تک پہنچایا اور اور ان کے نومولو دیچہ کے پیروں کے نیچے چشمہ زمزم جاری کیا، تواجا نک زمانہ چیچے ہٹما دکھائی ویتا ہے اور پردے ہے جاتے ہیں اور ہم اپنے کو جناب ہاجرہ کے پاس دیکھتے ہیں اور ہم بھی

8

ان کے ساتھ سعی وکوشش میں مشغول ہوجاتے ہیں کدراہ خدامیں سعی وکوشش کے بغیر منزل نہیں مل عتی!

[ قارئین کرام!] جماری مذکورہ گفتگو کے ذریعیہ آسانی کے ساتھ بینتیجہ حاصل کیا جاسکتا ہے کہ '' جج'' کوان اسرار ورموز کے ذریعی تعلیم دیا جائے اور جناب ابراہیم ،ان کی زوجہ اوران کے فرزند اساعیل کی یا دکوقدم قدم پر مجسم بنایا جائے تا کہ اس کے فلے فرق تھے تھیں ،اور تجاج کے دل و جان میں جج کی اخلاقی تاثیر جلوہ گر ہو، کیونکہ ان آ ثار کے بغیر جج کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔(1)

(۱) تفسرنمونه ، حلد ۱۹ بسنجه ۱۲۵.

#### جهاد

# 22\_جہاد کا مقصد کیا ہے؟ اور ابتدائی جہاد کس لئے؟

اسلامی جہاد کو تین حصوں میں تقلیم کیا جا سکتا ہے۔

ا۔ابتدائی جہاد (آزادی کے لئے)

خداوندعالم نے انسان کی سعادت وخوجتی ، آزادی ورکمال تک پہنچنے کے لئے احکام بیان کے بیں ، اوراپ مرسلین کو ذمہ داری دی ہے تا کہ بیادکام لوگوں تک پہنچا تیں ، اب اگر کوئی شخص یا کوئی گروہ اسلامی احکام کواپ منافع میں مزاحم سمجھے اور ان کے پیچانے بیر مافع اور رکاوٹ ہے تو انبیاء بیسیم السلام کواس بات کاحق ہے کہ پہلے انھیں گفتگو کے ذریعہ سمجھائے اور آگر ایساممکن نہ ہوتو طاقت کے ذریعہ سمجھائے اور آگر ایساممکن نہ ہوتو طاقت کے ذریعہ ان کوراستہ ہٹادیں اور آزاد طریقہ سے تبایغ کے فرائض انجام دیں۔

دوسر سے الفاظ میں یوں کہیں کہ ہر معاشرہ کے لوگوں کاحق ہے کہ وہ راہ حق کے منادی افراد
کی ندا کو سنیں اور اس دعوت کے قبول کرنے میں آزاد ہوں، لہٰذا اگر کوئی ان کو اس جائز حق سے محروم
کرنا چاہے اور ان کوراہ خدا کے منادی افراد کی آواز سننے سے روکے ، تو ان کو یہ حق ہے کہ اس آزاد ک
کو حاصل کرنے کے لئے کمی بھی طاقت کا مہار الیس ، یہیں سے اسلام اور دیگر آسانی ادیان میں
"ابتدائی جہاد" کی ضرورت واضح وروش ہوجاتی ہے۔

اورای طرح اگر کچھلوگ مونین پر دباؤ ڈالیس کہ وہ اپنے گزشتہ ند ہب کی طرف لوٹ جائیں تواس موقع پر بھی کسی طاقت کاسہارالیا جاسکتا ہے۔

#### ۲\_دفاعی جهاد:

اگر کسی شخص یا گروہ پر دشمن کی طرف سے تملہ کیا جاتا ہے تو اس موقع پرتمام آسانی اور انسانی قو انین اس بات کا حق دیتے ہیں کہ انسان اپنے دفاع کے لئے اٹھ کھڑا ہواور اپنے دفاع کے لئے اپنی پوری طاقت لگا دے، اور اپنی حفاظت کے لئے کوئی بھی حربہ اپنانے میں چون و جرانہ کرے، اس فتم کے جہاد کو'' دفاعی جہاد'' کہا جاتا ہے، اسلام کی مختلف جنگیں اس طرح کی تھیں جیسے جنگ احزاب، جنگ احد، جنگ موں جنگ بھوک ، جنگ خین وغیرہ، یہ تمام جنگیں دفاعی بہلور کھتی تھیں۔

## ۳ \_ کفراورشرک کی نابودی کے لئے جہاد

اسلام ؛ اگرچہ دنیا بھر کے لوگوں کو اس ہے ہیں (جوسب سے عظیم اور آخری دین ہے) کے استخاب کے لئے دعوت دیتا ہے لیکن ان کے عقیدہ کی آزادی کا احرّ ام کرتا ہے ای وجہ سے جواقوام آسانی کتاب رکھتی ہیں ان کو اسلام قبول کرنے کے لئے غور وفکر کے لئے کافی فرصت دیتا ہے، اور اگر انہوں نے اسلام قبول نہ کیا تو ان کے ساتھ ایک 'نہم پیان اقلیت' کے عقوان سے معاملہ کرتا ہے اور فاص شرائط کے تحت (جونہ مشکل ہیں اور نہ بیجیدہ) ان کے ساتھ آ رام وسکون کی زندگی بسر کرنے کا سبق دیتا ہے۔

لیکن کفروشرک نددین ہے،ندکوئی ند ہب اور ند ہی قابل احترام ہے، بلکدایک قتم کی خرافات، انحراف اور حمافت ہے، دراصل ایک فکری اوراخلاقی بیاری ہے جس کوکسی ند کسی طرح ختم ہوناچاہئے۔

دوسرول کی'' آ زادی''اور''احترام'' کی بات ان مقامات پر کی جاتی ہے جہاں فکر وعقیدہ

میں کوئی ایک میچے اصل پائی جاتی ہولیکن انحرافات، گمراہی اورفکری بیاری قابل احرّ ام نہیں ہے اسی وجہ سے اسلام کا تھم ہے کہ کفروشرک کا دنیا بھر سے نام ونشان تک مٹادیا جائے ، چاہے جنگ کرنی پڑے، اگر بت پرتی کے بُرے آ ٹار گفتگو کے ذریعہ ختم نہ ہوں تو جنگ کے ذریعہ ان کا خاتمہ کردیا جائے۔(1)

البتہ وہ لوگ اسلامی جہاد اور اسلامی جباد کی جوجاتی ہے کہ ان میں سے بہت ی جبائیں دفاعی پہلور کھتی تھیں اور بعض وہ جنگیں جو'' ابتدائی جبان کی صورت میں تھیں وہ بھی دوسر سے ملکوں پر مناب کی جبائی کی اسلام قبول کرائے کی گئے اس ملک میں حکم غلبہ کرنے اور مسلمانوں کو طاقت کے بل پر اسلام قبول کرائے کی گئے اس ملک میں تم کم فرما ظالمانہ نظام کے خاتمہ کے لئے تھیں تا کہ اس ملک کے باشند سے قبیب قبول کرنے میں آزاد رہیں۔

اس گفتگو پرتاریخ اسلام گواہ ہے، جن میں یہ بات بار ہابیان کی گئی ہے کہ جب مسلمان کی ملک کو فتح کرتے تھے تو دوسرے ندا ہب کے پیروؤں کو مسلمانوں کی طرح آزادی دیتے تھے اور اگر ان سے ایک معمولی جزید حاصل کرتے تھے جو امنیت اور حافظ امنیت لشکر کے خرج کے لئے ہوتا تھا کیونکہ ان کی جان و مال اور ناموس اسلام کی حفاظت میں تھی یہاں تک کہ وہ اپنے دینی پروگرام کرنے میں بھی آزاد تھے۔

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه ،جلد دوم ،سنجه ۱۵.

(٢) سوره يقره ١٥ يت ٢٥ مترجمه: "وين [قبول كرنے ]ش كوئى جرثيل ب

تاریخ اسلام کا مطالعہ کرنے والے افراداس حقیقت کوجانے ہیں یہاں تک کہ اسلام کے بارے میں تحقیق کرنے والے اور کتاب لکھنے والے عیسائی محققین نے بھی اس حقیقت کا اعتراف کیا ہے مثلاً کتاب'' تمدن اسلام وعرب' میں تحریرہے:'' دوسرے مذاہب کے ساتھ مسلمانوں کا طریقۂ کا را تناملائم تھا کہ مذہبی رؤساء کو مذہبی پروگرام کرنے کی اجازت تھی''۔

یہاں تک کہ بعض اسلامی تاریخ میں یہ بھی بیان ہوا ہے کہ جوعیسائی اسلامی تحقیق کے لئے بغیبرا کرم مشیقی کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے اپنی ندہبی دعاؤں کا پروگرام آزاد طریقے ہے مجد النبی (مدینہ) میں انجاح ہیا کرتے تھے۔(1)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه، جلد دوم ،صفحه ۲۰۵.

# اسلام میں خواتین کے حقوق

۸۷۔اسلام خواتین کے لئے کن حقوق کا قائل ہے؟

ظہوراسلام اوراس کی مخصوص تعلیمات کے ساتھ عورت کی زندگی ایک نے مرحلہ میں واضل ہوئی جو پہلے مراصل ہے بہت مختلف تھی ، یہ وہ دور تھا جس میں عورت مستقل اور تمام انفر اوری ، اجتماعی اور انسانی حقوق سے فیض یاب ہوئی ، عورت کے سلولی اسلام کی بنیاوی تعلیمات وہی ہیں جن کا فرانسانی حقوق سے فیض یاب ہوئی ، عورت کے سلولی اسلام کی بنیاوی تعلیمات وہی ہیں جن کا ذکر قرآنی آیات میں ہوا ہے ، جیسا کہ ارشاد خداوندی ہوتا ہے ۔ والے میں ہوا ہے ، جیسا کہ ارشاد خداوندی ہوتا ہے ۔ والے میں جسی در کرداریاں ہیں'۔

اسلام عورت كومرد كى طرح كامل انسانى روح ،اراده اوراختيار كاحال جميل باورات سير تكامل اورات كومرد كى طرح كامل انسانى روح ،اراده اوراختيار كاحال جميل بين من يكتاب جو مقصد خلقت ب،اى لئة اسلام دونوں كواليد بى صف ميں قرار ديتا ہا اوردونوں كو "يا ايها الناس" اور "يا ايها الذين آمنوا" كـ ذريع خاطب كرتا ب، اسلام نے دونوں كے لئے تربیتی ،اخلاقی اور عملی پروگرام لازی قرار دیے ہیں،ارشاد الى ہوتا ہے:

﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْفَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ ﴾ (٢)

<sup>(</sup>۱) سوروبقره دآیت ۲۲۸. (۲) سوروغافر (موکن)، آیت ۴۸.

''اورجونیک عمل کرے گاجا ہے وہ مر دہویا عورت بشر طیکہ صاحب ایمان بھی ہواہے جنت میں داخل کیا جائے گا''۔

الیی سعادتیں دونوں صنف حاصل کر عتی ہیں، جبیا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنفَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيَّبَةً وَلَنَجْزِيَّنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ (1)

'' جو مخص بھی نیک عمل کرے گا وہ مرد ہو یا عورت بشر طیکہ صاحب ایمان ہوہم اسے یا کیزہ حیات عطا کریں کے اور انھیں ان اعمال ہے بہتر جزادیں گے جووہ زندگی میں انجام دے رہے

ندکوره آیات اس با<mark>ے کو داخ</mark>ے کردیتی ہیں ک*ے مرد ہ*و یاعورت اسلامی قوانین واعمال پرعمل کرتے ہوئے معنوی اور ما دی کمال کی خوالوں پر فائز ہو سکتے ہیں اور ایک طبیب وطاہرزندگی میں قدم

رکھ سکتے ہیں جوآ رام وسکون کی منزل ہے۔ اسلام عورت کومرد کی طرح مکمل طوریر آزاد مجھاہے، جبیبا کدارشادالہی ہوتا ہے:

﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ (٢) "بركس اعال كاربين - "-

یاایک دوسری جگهارشاد جوتا ہے:

﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا﴾ (٣) " جوبى تيكعمل كركاوه اینے لئے کرے گااور جو بُرا کرے گااس کا ڈ مددار بھی وہ خود بی ہوگا''۔

<sup>(1)</sup> سور ونحل ء آيت ٩٤.

<sup>(</sup>۲) سورهد ثر، آیت ۲۸.

<sup>(</sup>۲)سوره فصلت ۱۰ پت۴۸.

ای طرح میر آیت بھی مرداور عورت دونوں کے لئے ہیں ، ای لئے سزا کے بارے میں قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

> ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِأَةَ جَلْدَةٍ ﴾ (1) "زناكار ورت اورزناكار مردووول كوسوسوكور علاً عَ عِلَى "\_

اس کےعلاوہ دیگرآیات میں بھی ایک جیسے گناہ پر دونوں کے لئے ایک جیسی سزا کا حکم سنایا ہے۔

ارادہ واختیار کے استقلال پیدا ہوتا ہے، اور اسلام یہی استقلال اقتصادی حقوق میں بھی نافذ کرتا ہے، اسلام بغیر کسی رکاوٹ کے عورت کو اس بات کی اجازت دیتا ہے کہ وہ ہرفتم کے مالی معاملات انجام دے اور عورت کو اس سرمانی کا مالک شار کرتا ہے، جبیبا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا سے:

﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا الْحَسَبُوا وَلِلنَّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا الْحَسَبْنَ ﴾ (٢) "مردول كے لئے وہ حصہ ہے جوانھوں نے كمايا ہے اور عورتوں كے لئے وہ حصہ ہے جو انھوں نے كمايا ہے"۔

لغت میں ''اکتباب'' کے معنی کب اور حاصل کرنے کے ہیں ، (۳) ای طرح ایک دوسرا قانون کلی ہے:

"النَّاسُ مُسَلِّطُونَ عَلَى أَمْوَ الِهِمْ" يَعِيٰ تَمَامِ لُوكَ الِّي مال يرملط بير.

<sup>(</sup>١) سوره نوريآيت نميرا.

<sup>(</sup>۲) سوره نباء، آیت۳۲.

<sup>(</sup>٣) ديكين مفردات راغب اصفهاني البتدية كتداس وقت ع جب "كب" اور" اكتباب" أيك ماتها استعال مو

اس قانون کے پیش نظر بیمعلوم ہوتا ہے کہ اسلام عورت کے اقتصادی استقلال کا احترام کرتا ہے اورعورت مرد میں کسی فرق کا قائل نہیں ہے۔

خلاصہ بیکہ اسلام کی نظر میں عورت؛ معاشرہ کا ایک بنیادی رکن ہے اے ایک بے ارادہ، محکوم، سر پرست کامختاج سمجھنا خیال خام ہے۔

#### ماوات ك معنى مين غلطتني ندمو:

اسلام نے مساوات کی طرف خاص توجہ دی ہے اور ہمیں بھی متوجہ ہونا عیا ہے لیکن خیال رہے کہ بعض لوگ جمع سوچ سمجھے جذبات میں آ کرا فراط وتفریط کا شکار ہوجاتے ہیں اور مردوعورت کے روحانی وجسمانی فرفن اوران کی ذمہ داریوں کے اختلاف تک سے انکار کر بیٹھتے ہیں۔

ہم جس چیز کا چاہیں افکار کریں تاہم اس حقیقت کا انکار نہیں کرسکتے کہ دوصنفوں میں جسمانی اور روحانی طور پر بہت فرق ہے بختلف کتابوں میں اس کی تفصیلات موجود ہیں، یہاں اس کی عمرار کی ضرورت نہیں،خلاصہ میہ کہ عورت وجود النبانی کی پیدائش کا ظرف ہے، نونہالوں کا رشدا ک کے دامن میں ہوتا ہے، جیسے وہ جسمانی طور پر آنے والی تسلوں کی پیدائش، تربیت اور پر ورش کے لئے پیدائش، تربیت اور پر ورش کے لئے پیدا کی گئی ہے اس طرح روحانی طور پر بھی اے عواطف،احساسات اور جذبات کا زیادہ حصد دیا گیا

ان وسیع اختلافات کے باوجود کیا ہے کہا جا سکتا ہے کہ مردعورت کوتمام حالات میں ہم قدم ہونا چاہئے اور تمام کاموں میں سوفیصد مساوی ہونا چاہئے؟!

کیاعدالت اور مساوات کے حامیوں کو معاشرے کے نقاضوں کے حوالے سے بات کرنا چاہئے ؟ کیا بیعدالت نہیں ہے کہ ہر شخص اپنی ذمہ داری پوری کرے اوراپنے وجود کی نعتوں اور خوبیوں سے فیض یاب ہو؟ اس لئے کیاعورت کا ایسے کا موں میں دخل اندازی کرنا جو اس کی روح اورجهم معاسبت نبيس ركت ،خلاف عدالت نبيس ب

یمی وہ مقام ہے جہاں ہم ویکھتے ہیں کہ اسلام جوعدالت کا طرفدار ہے گئی ایک اجتماعی کاموں میں بختی یا زیادہ وقتِ نظروالے کاموں مثلاً گھر کے معاملات کی سر پرستی وغیرہ میں مرد کومقدم رکھتا ہے اورمعاونت و کمک کامقام عورت کے پیر دکر دیتا ہے۔

ایک گھر اورایک معاشرے کونتنظم ہونے کی ضرورت ہوتی ہے اورنظم وصبط کا آخری مرحلہ ایک ہی شخص کے ذریعیانجام پانا جا ہے ورنہ شکش اور بےنظمی پیدا ہوگا۔

اگرتمام تعقب ہے بے نیاز ہو کرغور کیا جائے تو بید واضح ہوجائے گا کہ مرد کی ساخت کے پیش نظر ضروری ہے کہ گھر کی عبر بری اس کے ذمہ کی جائے اور عورت اس کی محاون ہو، اگر چہ کچھ لوگ ان حقائق سے چٹم پوٹی اختیار کر کے پیم مصر ہیں۔

آج کی د نیامیں بھی بلکہ ان اقوام بل بھی جوعورتوں کو کمل آزادی ومساوات دینے کا دعویٰ کرتے ہیں ،خار جی حالات زندگی اس بات کی نشاندہ کا کرتے ہیں کیملی طور پر وہی بات ہے جوہم بیان کرچکے ہیں اگر چہ باتیں اس کے برخلاف بناتے ہیں۔ (ا

عورت اورمرو كے معنوى اقدار

قرآن مجید نے مردوعورت کو بارگاہ خداوندی اور معنوی مقامات کی گخاظ ہے برابرشار کیا ہے، اور جنس و جسمانی اختلاف، نیز اجتماعی ذمہ داریوں کے اختلاف کوتر قی و کمال کی منزل حاصل کرنے کے لئے دلیل شارنہیں کیا ہے بلکہ اس لحاظ ہے دونوں کو بالکل برابر قرار دیا ہے، ای وجہ سے دونوں کا ایک ساتھ ذکر کیا ہے، قرآن مجید کی بہت می آیات اس وقت نازل ہوئی ہیں جس زمانہ میں متعدد اقوام وملل عورت کو انسان مجھنے ہیں شک کرتی تھیں اور اس کو نفرت و ذلت کی نگاہ ہے دیکھا

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه،جلد دوم، صفحة ۱۱۱.

جاتاتها نيزعورت كو گناه ، انحراف اورموت كاسر چشمه مجها جاتاتها!!

بہت ی گزشتہ اقوام تو یہاں تک مانتی تھی کہ خداوند عالم کی بارگاہ میں عورت کی عبادت قبول نہیں ہے، بہت سے بونانی عورت کے وجود کو پست و ذلیل اور شیطانی عمل جانتے تھے، رومیوں اور بعض یونانیوں کا میر بھی عقیدہ تھا کہ عورت میں انسان کی روح نہیں ہوتی بلکہ انسانی روح صرف اور صرف مردمیں ہوتی ہے۔

قابل توجہ بات ہے کہ آخیں آخری صدیوں میں انہین کے عیسائی علااس سلسلہ میں بحث و گفتگو کرتے بھے کہا عورت؛ مرد کی طرح انسانی روح رکھتی ہے یانہیں یامرنے کے بعداس کی روح جاویداں ہوجاتی ہے یانہیں ؟ اور بحث و گفتگو کے بعداس نتیجہ پر پہنچے: چونکہ عورت کی روح ؛ انسان و حیوان کے درمیان برزخ ہے آ بعنی ایک حصہ انسانی روح ہے تو ایک حصہ حیوانی روح ] للبذا اس کی روح جاویدانی نہیں ہے ہوائے جناب رہے ہے۔ (۱)

یہاں سے بیہ بات واضح ہوجائی ہے کہ جہتیں جیسا کہ اسلام کوسی طور پرنہ بچھنے والے افراداعتراض کردیے ہیں کہ اسلام تو صرف مردوں کا دیں ہے ، عورتوں کانہیں ، واقعا بیہ بات کس قدر بیودہ ہے ، اصولی طور پرا گرعورت مرد کے جسی اور عاطفی اور اجھائی فرمہ داری کے فرق کے پیش نظر اسلامی قوانین پرغور وفکر کیا جائے تو عورت کی اجمیت اور عظمت پر ذرا بھی خرف نہیں آئے گا، اور اس لحاظ سے عورت مرد میں ذرا بھی فرق نہیں پایا جاتا ، سعادت وخوجتی کے دروازے دونوں کے لئے کاظ سے عورت مرد میں ذرا بھی فرق نہیں پایا جاتا ، سعادت وخوجتی کے دروازے دونوں کے لئے کے بین جیسا کہ قرآن مجمد میں ارشاد ہوتا ہے : وہ فیضٹی مین بغضیں ... کی (سب ایک جنس اور ایک معاشرہ سے تعلق رکھتے ہیں) (۲)

<sup>(</sup>۱)" و سٹر مارک" ،عذر تقصیر به پیشگاه مجر مثر آتی اور" حقوق زن دراسلام" اوراس سلسله میں دوسری کما بیں دیکھئے . (۲) تفسر نمونہ صلہ ۳ مصفی ۲۲۳ .

# 9 کے بروہ کا فلسفہ کیا ہے؟

بے شک عصر خاضر میں جس کوبعض لوگوں نے عربانی اورجنسی آزادی کا زمانہ قرار دیا ہے، اور مغرب نواز لوگوں نے اس کوعورتوں کی آزادی کا ایک حصہ قرار دیا ہے، لہذا ایسے لوگ پردہ کی باتوں کوئن کرمنہ بناتے ہیں اور پردہ کوکڑ شینے مانہ کا ایک افسانہ ثار کرتے ہیں۔

لیکن اس آزادی اور بے راہ روی ہے۔ ہی بردہ کی باتوں برتوجہ کی جارہی ہے۔

البتہ اسلامی اور ندجی معاشرہ میں خصوصاً ایرانی انقلاب کے بعد بہت ہے مسائل طل ہو چکے ہیں اور بہت سے سوالات کا اطمینان بخش جواب دیا جاچکا ہے، کیکن چونکہ یہ مسئلہ بہت اہم ہے لہذا اس مسئلہ برمزید بحث وگفتگو کی ضرورت ہے۔

مئلہ یہ کہ (بہت ہی معذرت کے ساتھ ) کیاعورتوں ہے (ہمبستری کے علاوہ) سننے، دیکھنے اور کس کرنے کی دوسری لذتیں تمام مردوں کے لئے ہیں یاصرف ان کے شوہروں سے مخصوص ہیں؟!

بحث اس میں ہے کہ عور تیں اپنے جسم کے مختلف اعضا کی نمائش کے ایک بے انتہا مقابلہ میں جوانوں کی شہوتوں کو بھڑ کا ئیں اور آلودہ مردوں کی ہوں کا شکار بنیں یا بید مسائل شوہروں سے متعلق ہں؟! اسلام اس دوسری قتم کا طرف دار ہے ، اور حجاب کو اس لئے قرار دیا ہے ، حالانکہ مغربی مما لک اورمغرب نوازلوگ پہلے نظریہ کے قائل ہیں۔

اسلام کہتا ہے کہ جنسی لذت اور دیکھنے، سننے اور چھونے کی لذت شوہر سے مخصوص ہے اس کے علاوہ دوسرے کے لئے گناہ، آلودگی اور معاشرہ کے لئے ناپاکی کاسب ہے۔ فلیفہ تجاب کوئی مخفی اور پوشیدہ چیز نہیں ہے، کیونکہ:

ا۔ بے بردہ عورتیں معمولاً بناؤ سنگار اور دیگر زرق و برق کے ذراعیہ جوانوں کے جذبات کو ابھارتی ہیں جس محمولاً بناؤ سنگار اور دیگر زرق و برق کے ذراعیہ جوانوں کے جذبات کو بیدا ابھارتی ہیں اور بعض اوقات نفسیاتی امراض پیدا ہوجاتے ہیں،انسان کے احمامیات کتنے ہیجان آ وروزن کو برداشت کر سکتے ہیں؟ کیا نفسیاتی ڈاکٹر بہنیس کہتے کہ ہمیشدانسان میں ہیجان ہے بھاریاں پیدا ہوتی ہیں۔

خصوصاً جب بیجی معلوم ہو کہ چلی کی جو انسان کی سب سے بنیا دی فطرت ہوتی ہے جس کی بنیا دی فطرت ہوتی ہے جس کی بنیا دیکی چیزتھی ، یہاں کی بنا پر تاریخ میں ایسے متعدد خطر ناک حوادث اور وافعات ملتے ہیں جس کی بنیا دیکی چیزتھی ، یہاں تک بعض لوگوں کا کہنا ہے:'' کوئی بھی اہم واقعہ نہیں ہوگا مگر پیر کہاس میں عورت کا ہا تھو ضرور ہوگا''! ہمیشہ ہازاروں اور گلی کو چوں میں عربیاں پھر کراحیاس کو ہو کانا ؛ کیا آگ ہے کھیلنا نہیں ہے؟ اور کیا ہیکا م عقلندی ہے؟!

اسلام توبیہ چاہتا ہے کہ مسلمان مرداور عورت چین وسکون کے ساتھ دزندگی بسر کریں اوران کی آئکھیں اور کان غلط کا موں سے محفوظ رہیں اوراس لحاظ سے مطمئن طور پر زندگی بسر کریں ، پر دہ کا ایک فلسفہ رہجی ہے۔

۲ متنداور قطعی رپورٹ اس چیزگی گوائی دیتی ہیں کد دنیا بھر میں جب ہے بے پر دگی بردھی ہاں وقت سے طلاقوں میں بھی روز بروز اضاف ہوتا جار ہاہے، کیونکہ "ھسر جہہ دیسدہ بیند دل کے نسلہ یساد" انسان جس کا عاشق ہوجا تا ہے اس کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے لہٰذاانسان ہرروز ایک دلبر کوتلاش کرتا ہے تو دوسرے کوالوداع کہتا ہوانظر آتا ہے۔

جس معاشرہ میں پردہ پایاجا تا ہے(اوراسلامی دیگرشرائطا کی رعایت کی جاتی ہے)اس میں بید شتہ صرف میاں بیوی میں ہوتا ہےان کےاحساسات،عشق اور محبت ایک دوسرے کے لیے مخصوص ہوتے ہیں۔

کیکن''اس آزادی کے بازار'' میں جبکہ عورتیں بعملی طور پرایک سامان کی حیثیت رکھتی ہیں ( کم از کم جنسی ملاپ کے علاوہ) تو بھران کے لئے میاں بیوی کا عہد و بیان کوئی مفہوم نہیں رکھتا،اور بہت می شادیاں مکڑی کے جالے کی طرح بہت جلد ہی جدائی کی صورت اختیار کر لیتی ہیں، اور بیچے بہت میں شریست ہوجاتے ہیں۔

۳۔ فیاشی کا اس قدر عام ، وجانی اور نا جائز اولا دیں پیدا ، ونا؛ بے پردگی کے نتیجہ کا ایک معمولی سا درد ہے، جس کے بارے میں بیان کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے، بیر مسئلہ خصوصاً مغربی مما لک میں اس قدرواضح ہے جس کے بارے میں بیان کرنا سورج کو چراغ دکھا نا ہے، جبی لوگ اس طرح کی چیز وں کے بارے میں ذرائع ابلاغ ہے سنتے رہتے ہیں۔

ہم ینہیں کہتے کہ فیاشی اور ناجائز بچوں کی بیدائش کی اصل وجہ دی ہے تجابی ہے،ہم ینہیں کہتے کہ مور ناجائز بچوں کی بیدائش کی اصل وجہ دی ہے تجابی ہے، ہم ینہیں کہتے کہ مغربی ماحول اور غلط سیاس سائل اس میں مور نہیں ہے، بلکہ ہمارا کہنا تو یہ ہے کہ عریانی اور بے یردگی اس کے مورثر عوائل اور اسباب میں سے ایک ہے۔

فحاشی اور نا جائز اولا د کی پیدادار کی وجہ ہے معاشرہ میں ظلم وستم اورخون خرابہ میں اضافیہ ہوا ہے، جس کے چیش نظر اس خطر ناک مسئلہ کے پہلو واضح ہوجاتے ہیں۔

جس وقت ہم سنتے ہیں کدایک رپورٹ کے مطابق انگلینڈ میں ہرسال پانچ لاکھ بچے ناجائز طریقے سے پیدا ہوتے ہیں، اور جب ہم سنتے ہیں کدانگلینڈ کے بہت سے دانشوروں نے حکومتی عہدہ داروں کو پیچلنج دیا ہے کداگر میسلسلہ جاری رہاتو ملک کی امنیت کوخطرہ ہے، (انھوں نے اخلاقی اور نہ ہی مسائل کی بنیاد پر بیر چینی نہیں کیا ہے) بلکہ صرف اس وجہ سے کہ حرام زادے بیچے معاشرہ کے امن وامان کے لئے خطرہ ہے ہوئے ہیں، کیونکہ جب ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ عدالت کے مقدموں میں اس طرح کے افراد کا نام پایا جاتا ہے، تو واقعا اس مسئلہ کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے کہ جولوگ دین و مذہب کو بھی نہیں مانتے ، اس برائی کے پھیلنے سے وہ بھی پریشان ہیں، البذا معاشرہ میں جنسی فساد کو مزید پھیلانے والی چیز معاشرہ کی امنیت کے لئے خطرہ شار ہوتی ہے اور اس کے خطرناک نتائج ہم طرح سے معاشرہ کے لئے نقصان دہ ہیں۔

تر بیتی دانشوروں کی تحقیق بھی اس بات کی عکاسی کرتی ہے کہ جن کالجوں میں لڑ کے اور لڑ کیاں ایک ساتھ پڑھتے ہیں یا جن اداروں میں مرداورعورت ایک ساتھ کام کرتے ہیں اوران کو ہر طرح کی آزادی ہے تو ایسے کالجوں میں پڑھائی کم ہوتی ہے اوراداروں میں کام کم ہوتا ہے اور ذمہ داری کا احساس بھی کم یا یا جاتا ہے۔

سریاں بدن دیکھنا چاہے گا تو فطری بات ہے کہ ہرروزاس کی رائش کا تقاضا بڑھتا جائے گا اوراس کی مرائش کا تقاضا بڑھتا جائے گا اوراس کی مرائش کا تقاضا بڑھتا جائے گا اوراس کی نمائش میں اضافہ ہوتا جائے گا، جب عورت جنسی کشش کی بنا پرساز وسامان کی تشہیر کا ذریعہ بن جائے گی، انتظار گا ہوں میں دل لگی کا سامان ہوگی اور سیّا حوں کو متوجہ کرنے کا ذریعہ بن جائے گی تو معاشرہ میں اس کی حیثیت کھلونے یا بے قیمت مال واسب کی طرح گرجائے گی، اوراس کے شایانِ شان انسانی اقدار فراموش ہوجا کیں گے، اوراس کا افتخار صرف اس کی جوانی، خوبصورتی اور نمائش تک محدود ہوکررہ جائے گا۔

اس طرح ہے وہ چند نا پاک فریب کا رانسان نما درندوں کی سرتش ہواو ہوس پوری کرنے کے آلہ کا رمیں بدل جائے گی!۔

ایسے معاشرہ میں ایک عورت اپنی اخلاقی خصوصیات ،علم وآ گہی اور بصیرت کے جلووں کو

### كيے بوراكر سكتى إوركوئى بلندمقام كيے حاصل كرسكتى ہے؟!

واقعاً یہ بات کتنی تکلیف دہ ہے کہ مغربی اور مغرب زدہ ممالک میں عورت کا مقام کس قدر گرچکا ہے خود ہمارے ملک ایران میں انقلاب سے پہلے بیہ حالت تھی کہ نام، شہرت، دولت اور حیثیت ان چندنا پاک اور بے لگام عورتوں کے لئے تھی جو' فزکار'' اور آ رشٹ کے نام سے مشہور تھیں، جہال وہ قدم رکھتی تھیں اُس گندے ماحول کے ذمہ داراُن کے لئے آ تکھیں بچھاتے تھے اور انھیں خوش آ مدید کہتے تھے۔

الله کاشکر ہے گیا تھا، وروہ ثقافتی تھلونے اور ہے قیمت ساز وسامان بن کررہ گئی تھی، ہے جس میں اے زُسوا کردیا گیا تھا، وروہ ثقافتی تھلونے اور ہے قیمت ساز وسامان بن کررہ گئی تھی، اب اس نے اپنامقام ووقار دوبارہ حاصل کرلیا ہے اور اپنے کو پردہ سے ڈھانپ لیا ہے لیکن ایسانہیں ہے کہ دہ گوششین ہوگئی ہو، بلکہ معاشرہ کے تمام مفیراہ راصلاتی کا موں میں یہاں تک کہ میدان جنگ میں ای اسلامی پردے کے ساتھ بڑی بڑی خدمات انجام دی ہیں۔

## حجاب کے مخالفین کے اعتر اضات

قار نین کرام!] ہم یہاں پر تجاب کے خالفین کے اعتر اصات کو پیلی کرتے ہیں اور مختفر طور پران کے جوابات بھی پیش کرتے ہیں:

ا یجاب کے بخالفین کاسب سے بڑااعتر اض بیہ کدمعاشرہ میں تقریبانصف عورتیں ہوتی ہیں لیکن تجاب کی وجہ سے بی عظیم جمعیت گوشہ نشین اور طبعی طور پر پسماندہ ہوجائے گی ،خصوصاً جب انسان کو کاروبار کی ضرورت ہوتی ہے اور انسانی کارکردگی کی ضرورت ہوتی ہے، تو اگر عورتیں پر دہ میں رہیں گی تو اقتصادی کاموں میں ان سے فائدہ نہیں اٹھایا جاسکتا، نیز ثقافتی اور اجتماعی اداروں ہیں ان کی جگہ خالی رہے گی! اس طرح وہ معاشرہ میں صرف خرج کریں گی اور معاشرہ کے لئے بوجھ بن کررہ

جائیں گی۔

لیکن جن لوگوں نے بیاعتراض کیا ہے وہ چند چیزوں سے غافل ہیں یا اُصوں نے اپنے کو غافل بنالیا ہے، کیونکہ:

اولاً: یکون کہتا ہے کہ اسلامی پر دہ کی وجہ ہے عورتیں گوشہ شین اور معاشرہ ہے دور ہوجا کیں گا؟ اگر گزشتہ زمانہ میں اس طرح کی دلیل لانے میں زحمت تھی تو آج اسلامی انقلاب [ایران] نے ثابت کر دکھایا ہے کہ عورتیں اسلامی پر دہ میں رہ کر بھی معاشرہ کے لئے بہت سے کام انجام دے سکتی بین ، کیونکہ ہم نے فوداپنی آئھوں ہے دیکھا ہے کہ خواتین ؛ اسلامی پر دہ کی رعابت کرتے ہوئے معاشرہ میں ہرجگہ حاضر ہیں ،اواروں میں ،کارخانوں میں ،سیاسی مظاہروں میں ،ریڈیواور ٹیلی ویژن میں ، سیبتالوں میں ،کلینکوں میں ، فصوصاً جنگ کے دوران جنگی زخیوں کی مرہم پئی اور ان کی میں ، سیبتالوں میں ،کلینکوں میں ،فصوصاً جنگ کے دوران جنگی زخیوں کی مرہم پئی اور ان کی مقام پر عورتوں نے ، مدرسوں اور یو نیورسٹیوں میں ،دشمن کے مقابلہ میں میدان جنگ میں ،خلاصہ ہر مقام پر عورتوں نے اپنا کر دارادا کیا ہے۔

مخضریہ کہ موجودہ حالات خوداس اعتراض کا دندان شکن جواب ہیں، اگر چہ ہم گزشتہ زمانہ میں ان جوابات کے لئے ''امکان'' کی ہا تیں کرتے تھے ایعنی عورتیں بیردہ میں رہ کرکیا اجتماعی امورکو انجام دے علق ہیں ) لیکن آج کل بید کچھرہے ہیں، اور فلا سفہ کا کہنا ہے کہ کسی چیز کے امکان کی دلیل خوداس چیز کا واقع ہونا ہے، یہ ہات خود آشکارہے اس کے بیان کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

ٹانیا:اگران چیزوں سے قطع نظر کریں تو کیاعورتوں کے لئے گھر میں رہ کربچوں کی تربیت کرنااوران کوآئندہ کے لئے بہترین انسان بنانا تا کہ معاشرہ کے لئے بہترین اور مفیدوا قع ہوں ، کیا بیا یک بہترین اور مفید کا منہیں ہے؟

جولوگ عورتوں کی اس ذ مدداری کومثبت اورمفید کا منہیں سبھتے ،تو پھروہ لوگ تعلیم وتربیت ، صبح وسالم اور بررونق معاشرہ کی اہمیت سے بے خبر ہیں ، ان لوگوں کا گمان ہے کہ مردوعورت مغربی ممالک کی طرح اداروں اور کارخانوں میں کام کرنے کے لئے نگل پڑیں اور اپنے بچوں کو شیرخوار گاہوں میں چھوڑ دیں ، یا کمرہ میں بند کرکے تالا لگا دیا جائے اور ان کوای زمانہ سے قید کی بختی کا مزا چکھادیں۔

وہ لوگ اس چیز سے عافل ہیں کہاس طرح بچوں کی شخصیت ادرا ہمیت درہم و برہم ہوجاتی ہے، بچوں میں انسانی محبت پیدانہیں ہوتی ،جس سے معاشرہ کوخطرہ در پیش ہوگا۔

۲- پردہ کے خالفین کا دوسرااعتراض میہ ہے کہ پردہ کے لئے برقع یا جا در کے ساتھ اجتماعی کامول کوانجام نہیں دیاجا سکتا خصوصاً آج جبکہ ماڈرن گاڑیوں کا دور ہے، ایک پردہ دارعورت اپنے کو سنجالے یااپنی چا درکو، یاا ہے بچی کو یائے کام میں مشغول رہے؟ ا

کیکن بیاعتراض کرنے والے اس بہت سے عافل ہیں کہ تجاب ہمیشہ برقع یاچا در کے معنی میں نہیں ہے بلکہ تجاب کے معنی عورت کا لباس ہوا کی جا در سے پر دہ ہوسکتا ہوتو بہتر ہے ور نہ اگر امکان نہیں ہے تو صرف ای لباس پراکتفا کرے [یعنی صرف ایکاف کے ذریعے اپنے سرکے بال اور گرون وغیرہ کو چھپائے رکھیں ]

ہمارے دیمی علاقوں کی عورتوں نے زراعتی کا موں میں ابنا پر دہ باق کھتے ہوئے سے تابت کردکھایا ہے کہ ایک بستی کی رہنے والی عورت اسلامی پر دہ کی رعایت کرتے ہوئے بہت ہے اہم کا م بلکہ مردول سے بہتر کا م کر علتی ہیں ،اوران کا حجاب ان کے کام میں رکاوٹ نہیں بنتا۔

سان کا ایک اعتراض بیہ کہ پردہ کی وجہ سے مرداور عورت میں ایک طرح سے فاصلہ ہوجا تا ہے جس سے مردوں میں دیکھنے کی طمع مجڑ کتی ہے، اور ان کے جذبات مزید شعلہ ورہوتے ہیں کیونکہ "الإنسانُ حَرِیصٌ عَلَی مَا مُنعَ "! (جس چیز سے انسان کوروکا جا تا ہے اس کی طرف مزید دوڑتا ہے)

اس اعتراض كاجواب ياضح الفاظ مين بيكها جائ كماس مغالط كاجواب يد ب كرآج ك

معاشرہ کا شاہ کے زمانہ سے موازنہ کیا جائے آج ہرادارہ میں پردہ تھم فرما ہے،اور شاہ کے زمانہ میں عورتوں کو پردہ کرنے ہے روکا جاتا تھا۔

اس زمانہ میں ہرگلی کو چہ میں فحاش کے اڈے تھے، گھروں میں بہت ہی عجیب وغریب ماحول پایا جا تا تھا،طلاق کی کثرت تھی نا جائز اولا دکی تعدا دزیادہ تھی، وغیرہ وغیرہ۔

ہم پنہیں کہتے کہ اب بیتمام چیزیں بالکل ختم ہوگئ ہیں لیکن بے شک اس میں بہت کی واقع ہو گئ ہیں لیکن بے شک اس میں بہت کی واقع ہو گئ ہے، ہمارے معاشرہ میں بہت سدھار آیا ہے اورا گرفضل خدا شامل حال رہااور بجی حالات باقی رہے اور دوسری مشکلات برطرف ہوگئ تو ہمارا معاشرہ اس برائی سے بالکل پاک ہوجائے گا اور عورت کی اہمیت اجا گر ہوتی جائے گی۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه، جلد ۱۳ اصفحهٔ ۳۳۳.

# ۸۰ میراث میں مرد کا حصہ عورت کے دو برابر کیوں ہے؟

اگرچہ میراہ میں مرد کا حصہ عورت کے دو برابر ہے الیکن اگرغور وفکر کریں تو معلوم ہوگا کہ عورتوں کا حصہ مردوں کے دو برابر ہے! اور بیاس وجہ ہے ہے کہ اسلام نے عورتوں کے حقوق کی حمایت کی ہے۔

وضاحت: اسلام نے مرد کے کا ندھوں پر ایک ذمہ داری رکھی ہے جس سے اس کی درآ مدکا

آ دھا حصہ عورتوں پر خرج ہوتا ہے، جبکہ عورتوں کے ذمہ تو گی خرج نہیں ہے، چنا نچدا کیک شوہر پر واجب

ہے کدا پنی زوجہ کو؛ مکان ، لباس ، کھا نا اور دوسر کی چیز ول کا خرج اول کے ، اور اپ بچوں کا خرج بھی

ای کی گردن پر ہے، جبکہ عورتوں پر کسی طرح کا کوئی خرج نہیں ہے یہاں تک کہ اپنا ذاتی خرج بھی اس

کے ذمہ نیس ہے، لہذا ایک عورت میراث سے اپنا پورا حصہ بچا کر بینک میں رکھ تھی ہے ، جبکہ مردا پے

حصہ کو بیوی بچوں پر خرج کرتا ہے، جس کا نتیجہ سے ہوگا کہ مردکی آ مدنی کا آ دھا حصہ اہل وعیال پر خرج ہوگا ، اورا و دھا اس کے لئے باتی رہے گا، جبکہ عورت کا حصہ ای طرح محفوظ رہے گا۔

یہ سکلہ واضح ہونے کے لئے اس مثال پر توجہ کریں: فرض کریں کہ پوری دنیا کا مال و دولت
۱۳۰ دارب رو پبیہ ہے، جو میراث کے عنوان سے مردووں اورعور توں میں تقسیم ہونا ہے، تو اس میں ۲۰ دارب مردوں کا اور ۱۰ ارارب عور توں کا حصہ ہوگا، لیکن عور تیں عام طور پر شادی کرتی ہیں اور ان کی زندگی کا خرج مردوں کے ذمہ ہوتا ہے، تو اس صورت ہیں عور تیں ایے ۱۰ دارب کو بینک میں جمع کر

سکتی ہیں، اور عملی طور پر مردوں کے حصہ میں شریک ہوتی ہیں، کیونکہ خودان پر اور بچوں پر بھی مرد ہی کا حصہ خرچ ہوگا۔ اس بنا پر حقیقت میں مردوں کا آدھا حصہ بعنی \* امرارب عورتوں پرخرچ ہوگا، اور وہ دس ارب جوان کے پاس محفوظ ہے سب ملاکر ۲۰ ارارب (بعنی دو تہائی) عورتوں کے اختیار میں ہوگا، جبکہ عملی طور پر مردوں کے خرچ کے لئے صرف دس ارب ہی باقی رہے گا۔

نتیجہ بیہ ہوا کہ عورتوں کا حقیق خرج اور فائدہ کے لحاظ ہے مردوں کے دو برابر ہے، اور بیفر ق اس وجہ ہے کہ ان کے بیمال کاروبار کرنے کی فقدرت کم پائی جاتی ہے، اور بیا یک طرح ہے منطقی اور عادلانہ جمایت ہے جس پر اسلام نے عورتوں کے لئے توجہ دی ہے، حقیقت میں ان کا حصہ زیادہ رکھا ہے، اگر چہ ظاہری طور پیالن کا حصہ مردوں ہے آ دھار کھا ہے۔

اسلامی روایات کے پیش نظر بیہ معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ سوال پینجبرا کرم مٹھیاہی کے زمانہ سے لوگوں کے زبن میں موجو وتھا جس کی بتا پر دینی رہبروں سے بیہ سوال ہوتا رہا ہے، اور ائمکہ معصوبین ملیم السلام کی طرف سے اس کا جواب ویا گیاہے جن میں سے اکثر کا مضمون ایک بی ہے، اور وہ جواب بیہ ہے: ''خداوند عالم نے زندگی کا خرج اور دیم مرد کے ذمہ رکھا ہے، اس وجہ سے ان کا حصد زیادہ قرار دیا ہے''۔

کتاب''معانی الاخبار'' میں حضرت امام رضاعلیہ السلام سے منقول ہے کہ اس سوال کے جواب میں آپ نے فرمایا:''میراث میں عورتوں کا حصہ مردول کے حصہ سے آ دھا اس وجہ سے رکھا گیا ہے کہ عورت جب شادی کرتی ہے تو وہ مہر لیتی ہے اور مرد دیتا ہے، اس کے علاوہ بیوی کا خرج شوہر پر ہے، جبکہ عورت خود اپنی اور شوہر کی زندگی کے خرج کے سلسلہ میں کوئی ذمہ داری نہیں رکھتی''۔(1)

<sup>(</sup>۱) تفسيرنمونه، جلد ۳ بسفحهٔ ۲۹.

# ۸۱ فلسفه متعه کیا ہے؟

بیالک عام اور کلی قانون ہے کہ اگرانسان کی طبیعی خواہشات سیجے طریقہ سے پوری نہ ہوں تو پھراس کو پورا کرنے کے لئے غلط راستہ اپنا نا پڑتا ہے، کیونکہ اس حقیقت کا انکارٹیس کیا جاسکتا کہ طبیعی خواہشات کا گلانہیں گھوٹا جاسکتا ، اور اگر بالغرض ایسا کربھی لیا جائے تو ایسا کام عقلی نہیں ہے، کیونکہ یہ کام ایک طرح سے قانون خلقت ہے جنگ ہے

اس بنا پر سجے راستہ بیہ ہے کہ اس کومعقول طریق سے پورا کیا جائے اور اس سے زندگ بہتر بنانے کے لئے فائدہ اٹھایا جائے۔

اس بات کا بھی اٹکارنہیں کیا جاسکتا کہ جنسی خواہش انسان کی بہت روی خواہش ہوتی ہے، یہاں تک کہ بعض ماہرین کا کہنا ہے کہ جنسی خواہش ہی انسان کی اصل خواہش ہوئی ہے اور باقی دوسری خواہشات کی بازگشت ای طرف ہوتی ہیں۔

یہ موضوع خصوصاً ہمارے زمانہ میں تعلیم کی مدت طولانی ہونے کے سبب اور بعض دیگر مسائل اور مشکلات کی بنا پر شادی دیر ہے ہوتی ہے،اور بہت ہی کم نو جوان ایسے ہیں جو جوانی کے شروع اور اس خواہش کے شاب کے وقت شادی کر کتے ہیں،الہذا یہ مسئلہ بہت مشکل بن گیا ہے۔ اس موقع پر کیا کیا جائے؟ کیاا یسے مواقع پرلوگوں کی اس خواہش کا (راہیوں کی طرح) گلا گھوٹ دیا جائے؟ یا بید کدان کوجنسی آزاد ک دے دی جائے اور عصر حاضر کی شرمنا ک حالت کوان کے لئے جائز سمجھ لیا جائے؟

یاایک تیسراراسته اپنایا جائے جس میں نہ شادی جیسی مشکلات ہوں اور نہ ہی جنسی آزادی؟

المختفر: '' دائکی از دواج'' (شادی) نہ گزشتہ زمانہ میں تمام لوگوں کی اس خواہش کا جواب بن

علی تھی اور نہ آج ، اور ہم ایک ایسے مقام پر کھڑے ہیں جہاں ہے دوراستے نکلتے ہیں، یا'' فحاشی'' کو
جائز مان لیس ، (میلیا کہ مغربی ممالک میں آج کل رسی طور پر تیجے مانا جارہا ہے ) یا'' وقتی از واج''

ایعنی متعد یاکو قبول کریں ، محلوم نہیں ہے جولوگ متعد کے خالف ہیں انھوں نے اس سوال کے لئے کیا
جواب سوچ رکھا ہے؟!

متعہ کا مسئلہ نہ تو شادی جیسی مشکلات رکھتا ہے کہ انسان کو اقتصادی یا تعلیمی مسائل اجازت نہیں دیتے کہ فورأ شادی کر لے اور نہ ہی اس میں فحاقی سے در دناک حادثات پیش آتے ہیں۔

#### متعه *بر*ہونے والےاعتراضات

ہم یہاں متعد کے سلسلہ میں کئے گئے بچھاعتر اضات کا مختم جھاب پیش کرتے ہیں: ایجھی توبیہ کہا جاتا ہے کہ''متعہ'' اور'' فحاشی'' میں کیا فرق ہے؟ دونوں ایک خاص مَلَغ کے عوض''جسم فروشی'' ہی تو ہیں، دراصل بیرتو فحاشی اور جنس بازی کے لئے ایک نقاب ہے، صرف ان دونوں میں چند صینحوں کا فرق ہے!!۔

جواب: ان او گول کے اعتراض سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیالوگ متعہ کے سلسلہ میں معلومات نہیں رکھتے ، کیونکہ متعہ صرف دو جملہ کہنے سے تمام نہیں ہوتا بلکہ بعض قوانین، شادی کی طرح ہوتے ہیں، یعنی الیم عورت متعہ کی مدت میں صرف اسی مرد سے مخصوص ہے، اور مدت تمام ہونے

کے بعد عدہ رکھنا ضروری ہے بعنی کم ہے کم ۴۵ دن تک کی دوسر سے شادی یا متد نہیں کر علق ، تا کہ اگر پہلے شو ہر سے حاملہ ہوگئ ہے تو واضح ہوجائے ، یہاں تک کہ اگر مانع حمل چیزیں استعال کی ہوں تو اس سے حاملہ ہوگئ ہے تو یہ بچہ اس مرد کا ہوگا اور اولا و اس مدت کی رعایت کرنا واجب ہے ، اور اگر اس مرد سے حاملہ ہوگئ ہے تو یہ بچہ اس مرد کا ہوگا اور اولا و کے تمام مسائل اس پرنا فذ ہوں گے ، جبکہ فحاشی میں اس طرح کی کوئی قید و شرط نہیں ہے ، پس معلوم یہ ہوا کہ دونوں میں بہت بڑا فرق ہے ۔

اگرچہ(میاں بیوی کے درمیان) میراث، خرچ اور دوسرے احکام میں شاوی اور متعدمیں فرق پایا جاتا ہے، (۱) کیکن اس فرق کی وجہ سے متعہ کو فحاشی کی صف میں قر ارنہیں دیا جا سکتا، بہر حال یہ بھی شادی کی ایک قتم ہے اور شاوی کے متعدد قوانین اس پر نافذ ہوتے ہیں۔

۲۔متعہ پر دوسرااعتراض ہیہ وتا بھی کہاں قانون کے پیچے بہت سے عیاش لوگ غلط فائدہ اٹھا کتے ہیں ،اورمتعہ کی آڑ میں ہرطرح کی فاشی کر گئے ہیں ، جبکہاس کی اجازت نہ ہونے کی صورت میں بعض شریف انسان متعہ سے دورر ہتے ہیں ،اورشریف خواتین اس سے پر ہیز کرتی ہیں۔

جواب: دنیا میں کس قانون سے غلط فائدہ نہیں اٹھایا جا رہے؟ کیا ہر فطری قانون کواس لئے ختم کردیا جائے کہ اس سے غلط فائدہ اٹھایا جار ہا ہے! ہمیں غلط فائدہ اٹھانے والوں کورو کنا چاہئے۔

مثال کے طور پراگر بہت ہے لوگ ج کے موقع سے غلط فائدہ اٹھانا جا ہیں [ جیسا کہ دیکھا گیا ہے ] اوراس مبارک سفر میں منشیات کی تجارت کے لئے جائیں ،تو کیا اس صورت میں لوگوں کو ج سے روکا جائے یا غلط فائدہ اٹھانے والوں کوروکا جائے؟!

<sup>(</sup>۱) اسلام کابی مسئلہ ہے کہ متعدے پیدا ہونے والے بچول کے احکام شادی سے پیدا ہونے والے بچوں کی طرح ہیں ، ان میں کوئی فرق تہیں پایاجا تا.

اوراگرہم دیکھتے ہیں کہ آج شریف انسان اس اسلامی قانون سے پر ہیز کرتے ہیں، تو سے
قانون کا نقص نہیں ہے بلکہ قانون پڑ تمل کرنے والوں یا غلط فائدہ اٹھانے والوں کا نقص ہے، اگر آج
ہمارے معاشرہ میں سیجے طریقہ پر متعہ کا رواج ہوجائے اور اسلامی حکومت خاص قوانین کے تحت اس
سلسلہ میں سیجے منصوبہ بندی کرے، تو اس صورت میں غلط فائدہ اٹھانے والوں کی روک تھام ہو سکتی
ہے (اور ضرورت کے وقت) شریف لوگ بھی اس سے کراہت نہیں کریں گے۔

، ۳ اعتراض کرنے والے کہتے ہیں:متعہ کی وجہ سے معاشرہ میں (نا جائز بجوں کی طرح) بے سریرست بچوں کی تعداد میں اضافہ ہوجائے گا۔

جواب: ہماری مذکورہ گفتگو کمل طور پراس اعتراض کا جواب ہے، کیونکہ ناجا نزیجے قانونی لحاظ سے نہ باپ سے ملحق ہیں اور خواں ہے، جبکہ متعہ کے ذریعہ پیدا ہونے والے بچوں میں میراث اوراجماعی حقوق کے لحاظ سے شادی المعے پیدا ہونے والے بچوں سے کوئی فرق نہیں ہے، گویا اس حقیقت پر توجہ نہ کرنے کی وجہ سے ذکورہ اعتراض کیا گیاہے۔

## "راسل"اور" وقتی شادی"

آ خر کلام میں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس بات کی یاد دیانی کرادی جائے کہ مشہور و معروف انگریزی دانشور''برٹرانڈ راسل'' کتاب'' **زنا شوئی واخلاق' می**ں''آ زمائش شادی'' کے عنوان سے ای بات کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

وہ ایک جج بنام" بن بی لینڈی" کی تجویز" دوستانہ شادی" یا" آ زمائش شادی" کا ذکر کرنے کے بعد کہتا ہے:

جے صاحب موصوف کی تجویز کے مطابق جوانوں کو بیا ختیار ملنا جا ہے کہ ایک نگ قتم کی شادی (دائمی ثکاح) سے تین امور میں مختلف ہو:

الف: طرفین کا مقصدصاحب اولا و ہونا نہ ہو، اس سلسلہ میں ضروری ہے کہ آخیں حمل روکنے کے طریقة سکھائے جائیں۔

ب۔ان کی جدائی آسانی کے ساتھ ہوسکے۔

ج ۔ طلاق کے بعد عورت کی قشم کا نان ونفقہ کا حق نہ رکھتی ہو۔

راسل بچ لینڈی کا مقصد بیان کرنے کے بعد کہتا ہے: ''میراخیال ہے کہ اس قسم کی شادی کو قانونی حیثیت دے دی جائے تو بہت سے نوجوان خصوصاً کا لجوں اور یو نیورسٹیوں کے طالب علم وقتی نکاح پر تیار ہوجا کیں گے اور وقتی مشترک زندگی میں قدم رکھیں گے، ایسی زندگی سے جوان کی آزادی کا سبب ہے ، تو اس طرح ملحافیر ہوگی بہت می خرابیوں ، لڑائی جھگڑ وں خصوصاً جنسی بے راہ روی سے نے سات مل جائے گی۔ (1)

بہرحال جیسا کہ آپ حضرات نے ملاحظ فرمایا کہ وقتی شادی کے بارے میں مذکورہ جویز کس لحاظ ہے اسلامی حکم کی طرح ہے، لیکن جوشرا کط اور خصوصیات اسلام نے وقتی شادی کے لئے خبویز کی ہیں وہ کئی لحاظ ہے زیادہ واضح اور کمل ہیں، اسلامی وقتی شادی میں اولا دنہ ہونے کوممنوع نہیں کیا گیا ہے اور فریقین کا ایک دوسرے سے جدا ہونا بھی آسان ہے، جدائی کے بعد نان ونفقہ بھی نہیں ہے۔ (1)

### متعه کی تاریخی حثیت

علائے اسلام کا اتفاق ہے بلکہ دین کے ضروری احکام میں سے ہے کہ پیٹیمبرا کرم ملٹی کی آئیم کے زمانہ میں 'متعہ'' تھا، (اورسورہ نساء کی آپیئریفہ ﴿ فَسَمَا اسْتَسْمُعَا عُشُمْ بِسِهِ مِنْهُنَّ فَاتُو هُنَّ

<sup>(1)</sup> كتاب زناشوكَ واخلاق صغحه ٨ او١٩٠.

<sup>(</sup>۲) تفییرنمونه، جلد۳، صفحه۱۳۴۱.

أنجور هُن قَوِيضَة ﴿ (١) معدكے جواز پردلیل ہے، کیونکہ خالف اس بات پرعقیدہ رکھتے ہیں کہ معد کا جواز سنت پیغیر سے ثابت ہے ) یہاں تک صدر اسلام میں مسلمان اس پرعمل کیا کرتے تھے، چنا نچ حضرت عمر کا بیشہور ومعروف قول مختلف کتابوں میں ماتا ہے: "مُشْعَسَانِ کَانَسَا عَلَى عَهْدِ چنانچ حضرت عمر کا بیشہور ومعروف قول مختلف کتابوں میں ماتا ہے: "مُشْعَسَانِ کَانَسَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ الله وَ أَنَا اُحرِّ مُهُمَّا وَ مُعَاقِب عَلَيْهِمَا: مُتعَة النَّسَاءِ وَ مُتُعَة الحجِّ "(۲)" دومتعہ پیغیراکرم مُنْ اُنْ اِنْ اُحرِ مُهُمَّا وَ مُعَاقِب عَلَيْهِمَا: مُتعَة النَّسَاءِ وَ مُتعَة الحجِّ "(۲)" دومتعہ پیغیراکرم مُنْ اُنْ اُنْ مِن رائج تھاور میں ان کورام قرار دیتا ہوں، اورا نجام دینے والوں کورز ا دول گا، محمد النساء اور جَ تمتع (جو ج کی ایک خاص قتم ہے)، چنانچ حضرت عمر کا بی قول اس بات کی واضح دلیل ہے کہ تعلیم اگرم مُنْ اُنْ اِنْ اِن کے دانہ میں ہوتا تھا، لیکن اس عَم کے خالف کہتے ہیں کہ بی کا بعد میں نخ ہوگیا ہے اور حمام قرار دیا گیا ہے۔

لیکن قابل توجہ بات میں کے جن روایات کو' تھم متعہ کے نئے'' کے لئے دلیل قرار دیا جاتا ہاں میں بہت اختلاف پایا جاتا ہے، جنانچہ بعض روایات کہتی ہیں کہ خود پینیمبرا کرم ملٹی فیڈیٹر نے اس تھم کونٹنج کیا ہے، لہٰذااس تھم کی نامخ خود پینیمبرا کرم ملٹی فیڈیٹر کی سنت اور حدیث ہے، بعض کہتی ہیں کہ اس تھم کی نامخ سورہ طلاق کی درج ذیل آیت ہے:

﴿ إِذَا طَلَقْتُمْ النّسَاءَ فَطَلّقُوهُ نَّ لِعِدْتِهِنَ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللهَ رَبّكُمْ... ﴾ (٣)

''جبتم لوگ عورتوں کو طلاق دوتو انھیں عدت کے حساب سے طلاق دواور پھر عدت کا حساب رکھوا در اللہ ہے ڈرتے رہو''۔

<sup>(</sup>۱) سورة نساء ، آیت ۲۳' جو بھی ان عورتوں تے تنع کرے ان کی اجرت بطور فر نضہ دے دے''۔

<sup>(</sup>۲) کنز العرفان، جلد دوم، صفحه ۱۵۸، اور آفسیر قرطبی آفسیر طبری میں مذکورہ جملہ کے مانند تحریفقل ہوئی ہے، نیزسنن بیہتی، جلد کا کتاب نگاح میں بھی وہ جملہ ذکر ہواہے.

<sup>(</sup>۳) سوره طلاق ، جبلی آیت.

حالانکہ اس آیئے شریف کامل بحث سے کوئی تعلق نہیں ہے، کیونکہ اس آیت میں طلاق کی گفتگوہ، جبکہ متعد میں طلاق نہیں ہوتی متعد میں مدت ختم ہونے سے جدائی ہوجاتی ہے۔

سے بات مسلم ہے کہ پنج برا کرم ملڑ گالیا ہے کہ مانہ میں متعد قطعی طور پر پایا جاتا تھا، اور اس کے سے بونے پر کوئی محکم دلیل ہمارے پاس نہیں ہے، لہذا علم اصول کے قانون کے مطابق اس تھم کے باقی رہنے پر تھم کیا جائے گا، [جے علم اصول کی اصطلاح میں احصحاب کہا جاتا ہے]۔

حضرت عمر سے منقول جملہ بھی اس حقیقت پرواضح دلیل ہے کہ متعد کا تھم پنج برا کرم ملڑ ہائی تیا ہے۔

کے زمانہ میں لئے نہیں ہو تھا۔

اور یہ بات بھی واضح ہے کہ پنیمبراکرم ملٹی آلیم کے علاوہ کوئی بھی شخص احکام کوئے کرنے کا حق نہیں رکھتا، اور صرف آنمخضرت ملٹی آلیم کی ذات مبارک ہی بھی خدا کے ذریعہ بعض احکام کو لئے کر سکتی ہے، پنیمبرا کرم ملٹی آلیم کی وفات کے بعد باہے نئے بالکل بند ہو چکا ہے، اورا گرکوئی اپنے اجتہاد کے ذریعہ بعض احکام کومنسوخ کر ہے تو پھراس دائی شریعہ بیس کوئی چیز باتی نہیں رہے گی، اور اصولی طور پر پینیمبرا کرم ملٹی آلیم کی گفتگو کے مقابل اجتہاد کرے تو یہ الماجتہا و مقابل نص'' ہوگا جس کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔

مزے کی بات تو یہ ہے کہ جھے ترفدی جواہل سنت کی مشہور سے جھے ترین کتابوں میں سے اور '' دارقطنی'' (۱) میں تحریہ ہے: '' ایک شامی شخص نے عبداللہ بن عمر ہے '' بج تمتع'' کے بارے میں سوال کیا تو عبداللہ بن عمر نے کہا: یہ کام جائز اور بہتر ہے ، اس شامی نے کہا: تمہارے باپ نے اس کومنوع قرار دیا ہے، تو عبداللہ بن عمر بہت ناراض ہوئے اور کہا: اگر میرا باپ کسی کام سے نہی کرے، جبکہ پینیمبراکرم ماٹھ ایکٹی نے اس کی اجازت دی ہوتو کیا تم لوگ سنت پینیمبرکوچھوڑ کرمیرے

<sup>(1)</sup> تغيير قرطبي ، جلدا ، صفحة ٢١ ٤ ، سورة بقره ، آيت ١٩٥ ك ذيل ميل.

باپ کی پیروی کرو گے؟ یہاں سے چلے جاؤ۔(۱)

متعد کے سلسلہ میں ای طرح کی روایت ' عبداللہ بن عمر'' سے سیج تر زری میں بھی نقل ہوئی ہے، (۲)

اور''عاضرات' راغب نے قل ہوا ہے کہ ایک مسلمان نے متعہ کیا تو لوگوں نے سوال کیا کہ اس کام کے جواز کا تھم کس سے حاصل کیا ہے؟ تو اس نے کہا: ''عمر' سے! لوگوں نے تبجب کے ساتھ سوال کیا: یہ کیئے مکن ہوسکتا ہے جبکہ خود عمر نے اس کام سے روکا ہے یہاں تک کہ انجام دیئے والے کے لئے سو اکا وعدہ کیا ہے؟ تو اس نے کہا: ٹھیک ہے، میں بھی تو اس وجہ سے کہتا ہوں، کیونکہ عمر نے کہا: پیغیرا کرم مُشَّ اللَّا اللَّاللَٰ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا لَا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا لَا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّا لَا اللَّا لَا اللَّا لَٰ اللَّا لَا اللَّالِ اللَّا اللَّا لَا اللَّا لَا اللَّا لَٰ اللَّا لَا لَٰ اللَّالِ اللَّا لَا لَٰ اللَّا لَا لَٰ اللَّا لَا اللَّا لَٰ اللَّالِی اللَّالِ اللَّا لَا لَٰ اللَّالِ اللَّالِّاللَّا لَا لَٰ اللَّالِ اللَّالِي اللَّالِ اللَّا لَا اللَّالْ اللَّا لَّا لَٰ اللَّالِ اللَّاللَّا لَا اللَّا لَٰ اللَّالْ لَا لَٰ اللَّالْ لَا اللَّا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّالْ اللَّا لَا اللَّا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّالِّ لَٰ اللَّا لَا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّالَٰ لَٰ اللَّا لَٰ اللَّا لَٰ لَٰ اللَّالَٰ لَٰ اللَّا لَٰ اللَّالَٰ لَٰ لَٰ اللَّالِّ لَٰ لَٰ لَا لَٰ اللَّالِ اللَّالِ لَٰ لَٰ لَٰ اللَّالِّ لَٰ لَٰ اللَّالِّ لَٰ اللَّا لَٰ لَٰ اللَّالِ لَٰ اللَّالِ لَا لَا لَٰ اللَّا لَٰ اللَّا لَا لَا لَٰ اللَّا لَا لَٰ اللَّالَٰ لَا لَٰ اللَّالِ لَا

یہاں پراس بات کی یا در ہانی ضروری ہے کہاس تھم کے منسوخ ہونے کا دعویٰ کرنے والے بھی متضاد بیانات رکھتے ہیں اور تناقض اور تضاو گوئی کے شکار نظر آتے ہیں:

اہل سنت کی معتبر کتابوں میں متعدد روایات اس بات کی وضاحت کرتی ہیں کہ بیتھم پیغیر اکرم مطاقی آلم کے زمانہ میں ہرگزمنسوخ نہیں ہوا تھا، بلکہ عمر نے اس و معنوع قرار دیاہے، للہذااس تھم کو

<sup>(</sup>۱) "متدرج" سے مرادجس کو عمر نے حرام قرار دیا تھا ہیے کداس فی حتیج سے قطع نظری جائے ، فی تحتیج ہیے کہ انسان فی کے لئے جاتا ہے قطع نظری جائے ، فی تحتیج ہیے کہ انسان فی کے لئے جاتا ہے قبیلے تحرم ہوتا ہے اور "عمرہ" انجام دینے کے بعداحرام سے آزاد ہوجاتا ہے (اور اس کے لئے حالت احرام کی حرام چیزیں یہاں تک کہ جمیستری بھی جائز ہوجاتی ہے ، دور چاہیت میں اس تک کہ جمیستری بھی جائز ہوجاتی ہے ، دور چاہیت میں اس کام کوسی خیاجاتا تھا کہ جو تحق ایام فیج میں کہ معظمہ میں وارد ہوا ہواور فیج انجام دینے سے پہلے عمرہ بجالائے ، اور اپنا احرام کھول دے ، لیکن اسلام نے واضح طور پر اس بات کی اجازت ویدی ، اور سورہ بقرہ ، آیت ۱۸۱ میں اس موضوع کی وضاحت فرمادی .

<sup>(</sup>r) شرح لمعه، جلدا ، كتاب الزكاح.

<sup>(</sup>٣) كنزالعرفان،جلد دوم،صفحه ١٥٥ (عاشيه)

منسوخ ماننے والی ان تمام روایات کا جواب دیں، ان روایات کی تعداد ۲۴ ہے، جن کوعلامہ امٹی علیہ الرحمہ نے اپنی نامور کتاب'' الغدیر'' کی چھٹی جلد میں تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے، ہم یہاں پران میں سے دونمو نے پیش کرتے ہیں:

ا صحیح مسلم میں جابر بن عبداللہ انصاری نے نقل ہوا ہے کہ اُنھوں نے کہا: ہم پینیمبرا کرم کے زمانہ میں بہت آسانی سے متعد کر لیتے تھے، اور ای طرح بیسلسلہ جاری رہا یہاں تک کہ عمر نے ''عمر بن حریث'' کے مسئلہ میں اس کام سے بالکل روک دیا۔ (۱)

۲۔ دوسری حدیث کتاب'' موطا بن مالک'''' سنن کبری بیمق" اور''عروہ بن زبیر'' سے نقل ہوئی ہے کہ'' خولہ بن کلیم'' نامی عورت حضرت عمر کے زمانہ خلافت میں دربار میں حاضر ہوئی اور اس نے خبر دی کہ مسلمانوں میں ایک شخص ' ربیعہ بن امیہ'' نامی نے متعہ کیا ہے، تو یہ من کر حضرت عمر نے کبانا اگر پہلے سے اس کام کی نبی کی ہوتی تو اس کام پر پابندی گاتا ہوں!) (۲)

کتاب بدایة المحتبد، تالیف ابن رشداندگی میں بھی تخریج کہ جابر بن عبداللہ انصاری کہتے بیں:'' پنیم اکرم ملٹی آئی کے زمانہ میں اور'' ابو بکر'' کی خلافت اور''عمر'' کی آتھی خلافت تک متعہ پر عمل ہوتا تھااس کے بعد عمر نے منع کردیا''۔(۳)

دوسری مشکل بیہ کہ اس تھم کے منسوخ ہونے کی حکایت کرنے والی روایات میں ضد ونقیض باتیں ہیں، بعض کہتی ہیں: بیتھم جنگ خیبر میں منسوخ ہوا ہے، بعض کہتی ہیں کہ' روز فتح مکہ''

<sup>(</sup>١) الغدير، جلد ٢ ، صفحه ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) الغدير، جلد٢ ، صفحه ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) بدلية الجهتد ، كتاب النكاح.

منسوخ ہوااور ابعض کہتی ہیں جنگ تبوک میں، نیز بعض کہتی ہیں کہ جنگ اوطاس میں منسوخ ہوا، للہذا ان تمام چیزوں سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیتمام روایات جعلی ہیں جن میں اس قدر تناقض اور ککراؤ پایا جاتا ہے۔

[ قارئین کرام!] ہماری گفتگو سے بہات روش ہوجاتی ہے کہ صاحب تغیر المنار (دور حاضر کے بی عالم) کی گفتگو تھے۔ اور ہٹ دھری پر بنی ہے، جیسا کہ موصوف کہتے ہیں: ''ہم نے پہلے تغیر المنار کی تیسری اور چوتھی جلد ہیں اس بات کی وضاحت کی تھی کہ عمر نے متعد سے منع کیا ہے لیکن بعد ہیں ایس دوایات بلی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ متعد کا تھم خود پیغیر اکرم ملٹی لیکٹی ہے نے زمانہ میں منسوخ ہوگیا تھا ہے کہ زمانہ کی اصلاح کرتے ہیں اور اس میں منسوخ ہوا، للبذا اپنی گزشتہ بات کی اصلاح کرتے ہیں اور اس سے استغفار کرتے ہیں' ۔ (۱) پر تعصیب نہیں تو اور کیا ہے؟ اکونکہ پیغیر اکرم ملٹی لیکٹی کے زمانہ میں متعد کا تھم منسوخ ہونے کی حکایت کر نے والی ضار وفقیض روایات کے مقابل ایسی روایات موجود ہیں جواس بات کی حکایت کرتی ہیں کہ ہے تھم حضرت عمر کے زمانہ میں بھی تھا، للبذا نہ تو معانی کی گئوائش ہے اور دور سے نظر یہ ہی تھا، للبذا نظر یہ حقیقت ہے اور دور سے نظر یہ ہی حقیقت کو چھیا نے کی ناکام کوشش کی ہے!

یہ بات یونبی ظاہر ہے کہ ندتو ''عر''اور ندکوئی دوسراشخص یہاں تک ائمہ معصوبین علیہم السلام جو
کہ پیغیبراکرم ملٹی آئیل کے حقیقی جانشین ہیں، کسی کو بیتی نہیں ہے کہ پیغیبراکرم ملٹی آئیل کے زمانہ میں موجود
احکام کومنسوخ کرے، اوراصولی طور پرآ مخضرت ملٹی آئیل کی وفات کے بعد اور وحی کا سلسلہ بند ہونے
کے بعد نئے معنی نہیں رکھتا، اور جیسا کہ بعض لوگوں نے '' کلام عمز'' کواجتہاد پر حمل کیا ہے کہ بید حضرت عمر کا
اجتہادے، یہ بھی تعجب کا مقام ہے کیونکہ ''نص'' کے مقابلہ میں ''اجتہاد' ممکن ہی نہیں۔ (۲)

<sup>(</sup>۲) تغییرنموند،جلد۳،صفحه۳۳۷.

## ۸۲ ـ عدّه کا فلے کیا ہے؟

جيها كرقر آن مجيد من ارشاد مواد و والمصطلق ال يَعَسَرَبُ صَنَ بِالفُسِهِنَّ فَلاقَةَ فُرُوءِ ﴾ (١) "مطلقة عورتين عن حيض تك انظار كرين كي، [اورعده ركيس كي]"\_

يهال پرسوال سيهوتا ہے كمان احلامي قانون كافلسفه كيا ہے؟

چونکہ طلاق کے ذریعہ معمولاً گھراج کی گئی ہے اور معاشرہ کانا قابل تلائی نقصان ہوتا ہے،
ای وجہ سے اسلام نے ایسا قانون پیش کیا ہے تا کہ آخری منزل تک طلاق سے روک تھام ہو سکے،
ایک طرف تو ''اس کو جائز کا موں میں سب سے زیادہ قابل نفر ہے' تجرار دیا گیا ہے اور دوسری طرف شادی بیاہ کے مسائل میں اختلاف کی صورت میں طرفین میں سلح ومصالحہ کے اسباب فراہم کرنے کا کوشش کی ہے تا کہ حتی الامکان اس کام سے روک تھام ہو سکے۔

انہی قوانین میں سے طلاق میں تاخیرا ورخو دطلاق کومتزلزل کرنا ہے یعنی طلاق کے بعد عدہ کو واجب کیا ہے جس کی مدت تین' مطہر'' یعنی عورت کا تین مرتبہ خون چیض سے یاک ہونا۔

## ''عدّ ہ''یاصلح ومصالحت اور واپس ب<u>لٹنے</u> کا وسیلہ

مجھی بھی بعض وجوہات کی بناپرانسان میں ایس حالت پیدا ہوجاتی ہے کہ ایک چھوٹے ہے اختلاف یامعمولی تنازع سے انتقام کی آ گے بھڑک جاتی ہےاورعقل وجدان پرغالب آ جاتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) سور وُبقره ورآيت ۲۲۸.

معمولاً گھریلواختلاف ای وجہ سے پیش آتے ہیں، لیکن اس کشکش کے پچھ ہی بعد میاں ہوں ہوٹ ہیں آتے ہیں اور پشیمان ہوجاتے ہیں، خصوصاً جب یدد کیھتے ہیں کدان کے بچے پریشان ہیں تو مختلف پریشانیاں لاحق ہوتی ہیں۔ اس موقع پر مذکورہ آیت کہتی ہے: عورتیں ایک مدت عدہ رکھیں تا کہ اس مدت میں غصر کی جلافتم ہوجانے والی لہریں گزرجا کیں اوران کی زندگی میں دشمنی کے سیاہ بادل جیٹ جا کیں۔

عدّ ہ کا دوسرافلسفہ ہیہ کہ عدہ کے ذریعہ ہے معلوم ہوجا تا ہے کہ طلاق شدہ عورت حاملہ ہے یا نہیں؟ میچنے ہے کہ ایک دفعہ جیض دیکھنا حاملہ نہ ہونے کی دلیل نہیں ہے، لیکن بسااوقات دیکھا گیا ہے کہ عورت حاملہ ہونے کی صورت میں بھی شروع کے چند ماہ تک حیض دیکھتی ہے، لہٰذااس موضوع کی مکمل رعایت کا حکم دیا گیا ہے کہ عورت تین دفعہ تک حیض دیکھے اور پاک ہوجائے، تا کہ سے یقین ہوجائے کہ اسنے گزشتہ شوہرے حاملہ نہیں ہے، پھراس کے بعد دوبارہ نکاح کر سکتی ہے۔ (1)

<sup>(</sup>۱) تغییر نمونه، جلد دوم ،صفحه ۲۰۱.



Presented by: Rana Jabir Abbas



## ٨٣ ـ غنا؛ كيا ب اوراس كى حرمت كا فلسفه كيا ب؟

غنا[گانا] کی حمت میں کوئی خاص مشکل نہیں ہے،صرف موضوع غنا کو معین کرنا مشکل

---

آيا ہرخوش آ واز اور مترخم کہجے عنا ہے جی

مسلّم طور پراییانہیں ہے، کیونکہ اسلامی روایات میں بیان ہوا ہے اور سلمین کی سیرت اس بات کی حکایت کرتی ہے کہ قر آن اوراذان وغیرہ کو بہتر ہی تا واز اور خوش لہجہ میں پڑھا جائے۔

ع المروه آواز جس میں ''ترجیع'' [ گلگری ] یعنی آواز کا اتار چیڑ هاؤیایا جا تا ہو، وہ غزاہے؟

یہ بھی ثابت نہیں ہے۔ میانجی ثابت نہیں ہے۔

اس سلسلہ میں شیعہ اور اہل سنت کے فقہا کے بیان سے جو نتیجہ لکاتا ہے وہ یہ ہے کہ غزا ، طرب انگیز آ واز اورلہو باطل ہے۔

واضح الفاظ میں بوں کہا جائے: غنا اس آ ہنگ اور طرز کو کہا جاتا ہے جونسق و فجور اور گناہگاروں،عیاشوں اور بدکاروں کی محفلوں ہے مطابقت رکھتا ہو۔

یااس کے لئے یوں بھی کہاجا سکتاہے کہ غنااس آ واز اور طرز کو کہاجا تاہے جس سے انسان کی شہوانی طاقت ہیجان میں آ جائے ،اور انسان اس حال میں احساس کرے کہا گراس طرز اور آ واز کے ساتھ شراب اور جنسی لذت بھی ہوتی تو کتنااحجھا ہوتا!۔

یے نکتہ بھی قابل توجہ ہے کہ بھی ایک' آ ہنگ' اور' طرز' خود بھی غنااور لہوو باطل ہوتا ہے اور
اس کے الفاظ اور مفہوم بھی ،اس لحاظ سے عاشقانہ فتنہ انگیز اشعار کو مطرب طرز میں پڑھاجا تا ہے ، لیکن

مجھی صرف آ ہنگ اور طرز غنا ہوتا ہے لیکن اشعاریا قرآنی آیات یا دعا اور مناجات کو ایسی طرز سے

پڑھیں جوعیا شوں اور بدکاروں کی محفلوں سے مناسب ہے ، لہذا مید دونوں صور تیں حرام ہیں ۔ (غور

اس نکته کا ذکر کرنا ضروری ہے کہ غنا کے سلسلہ میں دومعنی بیان کئے گئے ہیں:''عام معنی''، ''خاص معنی''، معنی طاص وہی ہیں جوہم نے او پر بیان کئے ہیں یعنی شہوانی طاقت کو بیجان میں لانے والی اور فسق و فجور کی محافل کے موافق طرز اور آواز۔

کیکن عام معنی: ہر بہتر ہوں آ واز کوغنا کہتے ہیں،لہذا جن حضرات نے غنا کے عام معنی کئے ہیں انھوں نے غنا کی دونتمیں کی ہیں، انھال غنا''،''حرام غنا''۔

حرام غنا ہے مراد وہی ہے جوہم نے بیال کیا ہے اور حلال غنا ہے ہروہ دکش اور بہترین آواز ہے جومف دہ انگیز نہ ہواور محافل فسق و فجو رہے مناسب نیر کھتی ہو۔

اس بنا پرغنا کی حرمت تقریبااختلانی نہیں ہے، بلکہ اس کے بعنی میں اختلاف ہے۔ اگر چہ'' غنا'' کے بچیر مظکوک موارد بھی ہیں (دوسرے تمام مفاہیم کی طرح) جس میں انسان کومعلوم نہیں ہوتا کہ فلاں طرزیا فلاں آ واز فسق و فجور کی محفلوں سے مناسبت رکھتی ہے یا نہیں؟ اس صورت میں بیر آ واز''اصل برائت' [ا] کے تحت جواز کا حکم رکھتی ہے (البتہ غنا کی ندکورہ تعریف کے پیش نظراس کے مفہوم سے کافی معلومات کے بعد)

<sup>[1]</sup> بیة ناعده علم اصول میں ثابت ہے کہ اگر کئی کام کی حرمت پر کوئی دلیل نہ ہوتو اصل برائت جاری کی جائے گی یعنی وہ کام جائز ہے۔ [مترجم]

یہیں سے بیہ بات بھی روش ہوجاتی ہے کہ وہ رزمیہ ترانہ جومیدان جنگ اور ورزش کے وقت مخصوص آ ہنگ و آ واز کے ساتھ پڑھا جا تا ہے اس کے ترام ہونے پرکوئی دلیل نہیں ہے۔
البتہ غنا کے سلسلہ میں دوسری بحثیں بھی پائی جاتی ہیں جیسے غنا سے کیا کیا مشتنی ہیں؟ اس سلسلہ میں کوقبول کیا ہے اور کس نے کس کا اٹکار کیا ہے، فقہی کتابوں کی طرف رجوع کیا جائے۔

یبال پرجس آخری بات کا ذکر ضروری ہے وہ بہے کہ ہم نے جو پکھاو پر بیان کیا ہے وہ پڑھنے سے متعلق ہے، لیکن موسیقی کے آلات اور ساز وسامان کی حرمت کے بارے میں دوسری بحث ہے جس کا ہماری بحث سے تعلق نہیں ہے۔

#### حرمت غنا كافليفه

مذکورہ شرائط کے ساتھ''غنا'' کے معنی الور مفید میں غور وفکر کرنے سے غنا کی حرمت کا فلسفہ بخو بی واضح ہوجا تاہے۔

ہم یہاں پرایک مختفر تحقیق کی بناپراس کے مفاسداور نقصانا کی کو بیان کرتے ہیں: الف: برائیوں کی طرف رغبت

تجربات اس بات کی نشاند ہی کرتے ہیں (اور تجربات بہترین شاہداور گواہ ہوتے ہیں) کہ غنا[ یعنی ناچ گانے ] سے متاثر ہونے والے افراد تقویٰ اور پر ہیز گاری کی راہ کوترک کر کے جنسی بے راہ روی کے اسیر ہوگئے ہیں۔

غنا کی محفلیں عام طور پر فساد کے مرکز ہوتی ہیں، یعنی اکثر گناہوں اور بدکاریوں کی جڑیہی غنااور ناچ گانا ہوتا ہے۔

بیرونی جرائد کی بعض رپورٹوں میں ہم پڑھتے ہیں کہ ایک پروگرام میں لڑکے اورلژ کیاں

شریکے تھیں وہاں ناج گانے کا ایک مخصوص ''شو' ہواجس کی بنا پراڑکوں اوراڑ کیوں میں اس قدر ہیجان بیدا ہوا کہ ایک دوسرے پرحملہ آور ہوگئے اور ایسے واقعات پیش آئے جن کے ذکر کرنے سے قلم کو شرم آتی ہے۔

تفیر''روح المعانی''میں''بنی امیہ''کے ایک عہدہ دار کے حوالہ نے قل ہوا ہے جو کہتا تھا: غنا اور ناچ گانے سے پر ہیز کرو، کیونکہ اس سے حیا کم ہوتی ہے، شہوت میں اضافہ ہوتا ہے، انسان کی شخصیت پامال ہوتی ہے، اور [بیناج گانا] شراب کا جائشین ہوتا ہے، کیونکہ ایسا شخص وہ سب کا م کرتا ہے جوایک مست انسلان [شراب کے نشہ میں] انجام دیتا ہے۔ (۱)

اس معلوم ہوتا ہے کہ وہ لوگ بھی ناچ گانے کے فسادات اور نقصانات سے واقف تھے۔اور اگر ہم دیکھتے ہیں کہ اسلامی روایات میں بار ہابیان ہوا ہے کہ ناچ گانے کے ذریعہ انسان کے دل میں روح نفاق پرورش پائی لیے تھی جھیت کی طرف اشارہ ہے، روح نفاق وہی گناہوں اور برائیوں ہے آلودہ ہونا اور تھوئی ویر ہیں گاری سے دوری کا نام ہے۔

نیز اگر روایات میں بیان ہواہے کہ جس گھر ٹی خزا اور ناچ گانا ہوتا ہے اس میں فرشتے داخل نہیں ہوتے تو ریبھی انھیں فسادات ہے آلودگی کی وجہ سے بھی کیونکہ فرشتے پاک و پا کیزہ ہیں اور یا کیزگی کے طالب ہیں نیز آلودہ فضاہے بیزار ہیں۔

### ب: يادخداسے غفلت

بعض اسلامی روایات میں ' غنا'' کے معنی میں ' انہو'' کا استعال ہونے والا لفظ اسی حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ غنا اور ناچ گانے کے ذریعیا نسان اتنا مست ہوجا تا ہے کہ یا دخدا سے غافل ہوجا تا ہے۔

<sup>(</sup>١) تغيير روح المعاني ، جلد ٢١ ، صفحه ٠٠ .

حضرت امام على عليه السلام مے منقول ايك حديث ميں بيان ہوا ہے: "كىل حا الهى عن ذكر الله فهو حن الميسو" (1) (يادخدائ غافل كرنے والى (اورشہوت ميں غرق كرنے والى) ہر چيز جو كا تھم ركھتى ہے۔

#### ج-اعصاب کے لئے نقصان دہ آ ٹار

غنا اور ناچ گانا نیز موسیقی ، در اصل انسانی اعصاب کے نشہ کے عوامل میں سے ہے ، یا دوسرےالفاظ میں ایول کہاجائے کہ نشر بھی منھ کے ذریعہ انسان کے بدن میں پہنچتا ہے (جیسے شراب) اور بھی حس شامہ اور مو تکھنے ہے ہوتا ہے (جیسے ہیروئن)

اور بھی انجکشن کے ذرائعہ ہوتا ہے (جیسے مرفین )

اور بھی حس سامعہ یعنی کا نوں کے ذریعہ نشہ ہوتا ہے (جیسے غنااور موسیقی)

ای وجہ ہے کبھی تبھی غزا اور ناچ گانے کے زیعہ انسان بہت زیادہ مست ہوجاتا ہے،

اگر چېجهی اس حد تک نہیں پہنچتالیکن پھر بھی نشہ کا تھوڑ ابہت انٹر ہوتا ہے۔

اورای وجہ سے غنامیں نشہ کے بہت سے مفاسد موجود ہیں جا ہے اس کا نشہ کم ہویازیادہ۔
''اگر مشہور موسیقی دال افراد کی زندگی پر دقیق توجہ کی جائے تو معلوم ہوگا کہوہ آ ہستہ آ ہستہ
ا بنی عمر میں نفیاتی مشکلات میں گرفتار ہوجائے ہیں یہاں تک کدان کے اعصاب جواب دے دیے
ہیں ،اور بہت سے افراد نفیاتی بیاریوں میں مبتلا ہوجائے ہیں ، بعض لوگ اپنی عقل وشعور کھو ہیستے ہیں
اور پاگل خانوں کے مہمان بن جاتے ہیں ، بعض لوگ مفلوج اور نا تواں ہوجائے ہیں ، یہاں تک
بعض لوگوں کا موسیقی کا پروگرام کرتے ہوئے بلڈ پریشر ہائی ہوجا تا ہے اور دہ موقع پر ہی دم تو ڑجاتے
ہیں'۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تا تيرموسيقي برروان داعصاب صفحه ۲۶.

مختصریہ کہ غنااور موسیقی کے آٹار جنون کی حد تک، بلڈ پریشر کا بڑھنا اور دوسرے خطرناک آٹاراس درجہ ہیں کہاس کے بیان کی کوئی ضرورت ہی نہیں ہے۔

عصر حاضر میں نا گہانی اموات کے سلسلہ میں ہونے والے اعداد وشارے بینتجہ نکلتا ہے کہ گزشتہ کی بنسبت اس زمانہ میں نا گہانی اموات میں بہت زیادہ اضافہ ہو گیا ہے، جس کی مختلف وجو ہات ہیں ان میں سے ایک وجہ بہی عالمی پیانہ پر غزااور موسیقی کی زیادتی ہے۔

#### وغثاءاستعاركاايك حربه

عالمی پیلنہ پر استعار، عام لوگوں خصوصاً نسل جوان کی بیداری سے خوف ز دہ ہے، ای وجہ سے استعار کے پاس ایج ٹاپاک ارادوں کوعملی جامہ پہنانے کے لئے اپنی منصوبہ بندی ہے کہ جس سے مختلف قوموں کو جہالت اور مختلف میں رکھنے کے لئے غلط سرگرمیوں کورائے کرے۔

عصر حاضر میں منتیات صرف تجارتی پہلونہیں رکھتی، بلکہ ایک اہم سیای حربہ ہے بعنی استعار
کی ایک اہم سیاست ہے، فیاشی کے اقرے، جو محقانے اور دوسری غلط سرگری، مجملہ غنا اور موسیقی کو
وسیع پیانہ پررائج کرنا استعار کا ایک اہم ترین حربہ ہے، تاکہ عام لوگوں کے افکار کو مخرف کردیں، اس
وجہ سے دنیا جرکی ریڈ یوسر ویسوں میں زیادہ تر موسیقی ہوتی ہے، اس طرح کملی ویژن وغیرہ میں بھی
موسیقی کی جرمارہے۔(۱)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه، جلد کاصفحتا۲.

# ۸۴\_زنا کی حرمت کا فلسفہ کیا ہے؟

ا۔ زنا کے ذرائی خاندانی نظام درہم وبرہم ہوجاتا ہے، مال باپ اوراولاد کے درمیان رابط ختم ہوجاتا ہے جبکہ بیدوہ رابط کے جونہ صرف معاشرے کی شناخت کا سبب ہے بلکہ خوداولا دکی نشو دنما کاموجب بھی ہے، یہی رابط ساری عرصیت کے ستونوں کوقائم رکھتا ہے اورانہیں دوام بخشا ہے۔ المختصر: جس معاشرے میں غیرشری اور ہے باپ کی اولا دزیادہ ہواس کے اجتماعی روابط سخت متزلزل ہوجاتے ہیں کیونکہ ان روابط کی بنیا دخاندانی موابط ہی ہوتے ہیں۔

اس مئلہ کی اہمیت بیجھنے کے لئے ایک لمحداس بات پڑور کرنا کافی ہے کہ اگر سارے انسانی معاشرے میں زناجائز اور مباح ہوجائے اور شادی بیاہ کا قانون ختم کر دیاجا نے تو ان حالات میں غیر معین اور بے ٹھ کا نہ اولا دیبیدا ہوگی ، اس اولا دکو کسی کی مدداور سر پرستی حاصل نہ ہوگی ، اے نہ بیدائش کے وقت کوئی یو چھے گا اور نہ بڑا ہونے کے بعد۔

اس سے قطع نظر برائیوں ہختیوں اور مشکلات میں محبت کی تا ثیر تسلیم شدہ ہے جبکہ ایسی اولا د اس محبت سے بالکل محروم ہوجائے گی، اور انسانی معاشرہ پوری طرح تمام پہلوؤں سے حیوانی زندگی کی شکل اختیار کرلےگا۔

۲- بیشرمناک اور فتیج عمل ہوس بازلوگوں کے درمیان طرح طرح کے جھڑ وں اور کشکش کا باعث ہوگا، وہ واقعات جوبعض افراد نے بدنام محلوں اور غلط مراکز کی داخلی کیفیت کے بارے میں

کھے ہیں ان سے بیر حقیقت بالکل واضح ہوجاتی ہے کہ جنسی ہے راہ روی بدترین جرائم کوجمنم دیتی ہے۔

"ا- میہ بات علم اور تجربہ نے ٹابت کردی ہے کہ زنا طرح طرح کی بیاریاں پھیلانے کا
سبب بنما ہے، جنا نچائی بنا پر اس کے بُرے نتائج کی روک تھام کے لئے آج کے دور میں بہت سے
اداروں کی بنارکھی گئی ہے اور بہت سے اقد امات کئے گئے ہیں ، گراس کے باوجود اعداد و شارنشاندہی
کرتے ہیں بہت سے افراداس راستہ میں اپنی صحت وسلامتی کھو بیٹھے ہیں۔

۳۰ اکثر اوقات بیمل اسقاط حمل قبل اولا داور نسل کے قطع ہونے کا سبب بنتا ہے کیونکہ ایسی عورتیں ایسی اولاد کی گرانی کے لئے ہرگز تیار نہیں ہوتیں ، اصولاً اولا دان کے لئے ایسامنحوں عمل جاری رکھنے میں بہت بڑی رکاوٹ ہموتی ہے، لہذاوہ ہمیشہ اسے پہلے سے ختم کر دینے کی کوشش کرتی ہیں۔ میڈ رضیہ بالکل خیال خام ہے کہ ایسی اولا دھکومت کے زیرا ہتمام چلنے والے اداروں میں رکھی جاسکتی ہے کیونکہ اس فرض کی ناکا کی ملی طور پر واضح ہو چکی ہے اور ثابت ہوچکا ہے کہ اس صورت

میں بن باپ کی اولا د کی پرورش کس قدر مشکلات کا اعث ہے، اور نیتجتاً بہت ہی نامطلوب اور غیر سبب سبب سر اللہ میں میں اللہ میں میں میں اللہ م

پندیدہ ہے،الیمی اولا دسنگدل، مجرم، بے حیثیت اور ہر چیز ہے عاری ہوتی ہے۔

۵-اس بات کویادر کھنا جا ہے کہ شادی بیاہ کا مقصد صرف منسی تقاضے پورے کرنانہیں ہے بلکہ ایک مشتر کہ زندگی کی تشکیل، روحانی محبت، فکری سکون، اولا دکی تربیت اور زندگی کے ہرموژ پر ایک دوسرے کی ہرمکن مدد کرنا شادی کے نتائج میں سے ہیں، اور ایسا بغیر اس کے نہیں ہوسکتا کہ

عورت اورمر دایک دوسرے ہے مخصوص ہوں اورعور تیں دوسروں پرحرام ہوں۔

حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام ایک حدیث میں فرماتے ہیں: '' میں نے پیغیبرا کرم ا سے سنا کہ آپ نے فرمایا: زنا کے چھر بُرے اثرات ہیں، ان میں سے تین ونیا سے متعلق ہیں اور تین

آ فرت ے:

د نیاوی برے اثراث بہ ہیں کہ بیمل ،انسان کی نورانیت کو چھین لیتا ہے، روزی منقطع

کر دیتا ہے اور موت کونز دیک کر دیتا ہے۔ اوراُ خروی آ ثاریہ ہیں کہ بیٹل پروردگار کے غضب، حساب و کتاب بیس بختی اور آ تش جہنم میں داخل ہونے (یااس میں دوام) کا سبب بنرآ ہے۔(۱)(۲)

abir abbas@yahoo.com

<sup>(</sup>١) مجمع البيان، جلد٢ ، صفحة ٣١٣.

<sup>(</sup>۲) تغییرنموند، جلد ۱۳ اسفحه ۱۰ ۱۰

## ۸۵\_ہم جنس بازی کی حرمت کا فلسفہ کیا ہے؟

اگرچەمغرى وتاميں جہاں جنسى بےراہ روى بہت زيادہ رائج ہے اليى برائيوں سے نفرت نہيں كى جاتى ، يہاں تك كہ سنج بس آيا ہے كہ بعض مما لك مثلاً برطانيہ ميں پارليمنٹ نے اس كام كو انتہا كى جاتى ، يہاں تك كہ سنج بس آيا ہے كہ بعض مما لك مثلاً برطانيہ ميں پارليمنٹ نے اس كام كو انتہا كى برائى اور انتہا كى برائى اور قبات ميں ہرگز كوئى كى نہيں آتى ، اور اس كے اخلاقى ، نفسياتى اور اجتماعى مفاسدا بنى جگہ پر ثابت ہیں۔

بعض اوقات مادی مکتب کے بعض پیرو جواس فتم کی آلود گیوں میں مبتلا ہیں اپنے عمل کی تو جیہ کرنے کے لئے کہتے ہیں کہ اس میں طبی نکتہ نظر سے کوئی خرابی نہیں جائیکن وہ یہ بات بھول چکے ہیں کہ اصولی طور پر ہرفتم کا جنسی انحراف انسانی وجود کے تمام ڈھانچے پر اثر انداز ہوتا ہے اور اس کا اعتدال درہم وبرہم کر دیتا ہے۔

اس کی وضاحت میہ بے کدانسان فطری اور طبیعی طور پرصنف مخالف کی طرف زیادہ میلان رکھتا ہے اور میرمیلان انسانی فطرت میں بہت مضبوط جڑیں رکھتا ہے اور انسانی نسل کی بقا کا ضامن ہے، ہروہ کام جوطبیعی میلان ہے ہٹ کرانجام پذیر ہوتا ہے وہ انسان میں ایک قتم کی بیاری اور نفسیاتی انحراف بیدا کرتا ہے۔ وہ مرد جوجنسِ موافق کی طرف میلان رکھتا ہے اور وہ مرد جواپنے کواس کام کے لئے پیش کرتا ہے ہرگز کامل مردنہیں ہے ،جنسی امور کی کتاب میں ہم جنس بازی کوایک اہم ترین انحراف قرار دیا گیا ہے۔

اگر میسلسلہ جاری رہے تو انسان میں جنس مخالف کا میلان آ ہستہ آ ہستہ ختم ہوجاتا ہے اور
اس کام کے مفعول میں آ ہستہ آ ہستہ زنانے احساسات پیدا ہونے لگتے ہیں اور دونوں میں بہت زیادہ
جنسی ضعف پیدا ہوتا ہے جے اصطلاح کے مطابق ''سرد مزاجی'' کہا جاتا ہے، اس طرح سے کہا یک
مدت کے بعدوہ (جنس مخالف سے ) طبیعی اور فطری ملاپ کرنے پر قادر نہیں رہے۔

اس چیز کے پیش نظر کم مرداور عورت کے جنسی احساسات جہاں ان کے بدن کے ارگانیزم
(Organism) میں موثر میں وہاں اس کے روحانی اور مخصوص اخلاقی پہلوؤں پر بھی اثر انداز
ہوتے ہیں، یہ بات داشح ہے کہ طبیقی اور فطری احسات سے محروم ہوکر انسان کے جسم اور روح پر
کس فقد رضرب پڑتی ہے، یہاں تک کیمکن ہے کہ اس طری کے انجاف میں جتلا افر اداس فقد رسرد
مزاجی کا شکار ہوجا کیں کہ پھراولا دپیدا کرنے کی طافت سے بھی محروم ہوجا کیں۔

اس فتم کے افراد عموماً نفسیاتی طور پرچیج وسالم نہیں ہوتے اورا پی فرات میں اپنے آپ سے
ایک طرح کی بیگا نگی محسوس کرتے ہیں اور جس معاشرہ میں رہتے ہیں اس سے خود کو لا تعلق سامحسوس
کرنے لگتے ہیں ، ایسے افراد قوت ارادی جو ہرفتم کی کامیا بی کی شرط ہے آ ہستہ آ ہستہ کھو بیٹھتے ہیں اور
ان کی روح میں جرانی وسرگردانی آشیانہ بنالیتی ہے۔

ایسے فرادا گرجلدا پنی اصلاح کا ارادہ نہ کریں بلکہ لازی طور پر جسمانی اور روحانی طبیب سے مدد نہ لیس اور بیمل ان کی عادت میں شامل ہوجائے تو اس بُری عادت کا ترک کرنا مشکل ہوجائے گا، بہر حال اگر مصم ارادہ کرلیا جائے تو کسی بھی حالت میں اس عادت کوترک کرنے میں دیر نہیں گتی، بہر صورت مشحکم ارادہ ہونا ضروری ہے۔

بہرحال نفیاتی سرگردانی اٹھیں آ ہتہ آ ہتہ منشیات اور شراب کی طرف لے جاتی ہے اور ایسے لوگ مزیدا خلاقی انحراف کا شکار ہوجاتے ہیں ، بیا یک اور بڑی بدیختی ہے۔

یہ بات جاذب نظرے کہ اسلامی روایات میں مختر اور پُر معنی عبارات کے ذریعہ ان مفاسد
کی طرف اشارہ کیا گیا ہے ان میں ایک روایت حضرت امام صادق علیہ السلام سے منقول ہے، کی
نے امام علیہ السلام سے سوال کیا: خدائے لواط کو کیوں حرام کیا ہے؟ تو آپ نے فرمایا: ''اگر لڑکوں
سے ملاپ حلال ہوتا تو مرد عور توں سے بے نیاز ہوجاتے (اور ان کی طرف مائل نہ ہوتے) اور سے چنے
نسلِ انسانی کے منقطع ہونے کا باعث بنتی ، اور جنس مخالف سے فطری ملاپ کے ختم ہونے کا باعث
بنتی ، اور سیکام بہت ی اخلاقی وراجتماعی خرابیوں کا سبب بنتا۔ (۱)

بینکتہ بھی قابل ذکر ہے کہ اہلام ایسے افراد کے لئے جن سزاؤں کا قائل ہے ان میں سے ایک بیہ ہے کہ فاعل پر مفعول کی بہن ، مال اور بی ہے نکاح حرام ہے بینی اگر میکام نکاح سے پہلے ہوا ہوتو بیٹورتیں اس کے لئے جمیشہ کے لئے حرام ہوجاتی ہیں۔ (۲)

<sup>(1)</sup> وسائل الشيعه ،جلد ١٢ إصفحة ٢٥٢.

<sup>(</sup>۲) تغییرنمونه :جلده بسخه ۱۹۳.

# ٨٧ ـ شراب كى حرمت كا فلىفدكيا ہے؟

## انسان كي عمر پرشراب كااثر

ایک مغربی دانشور کا کہنا ہے کہ ۲۱ سے ۳۳ رسالہ جوانوں میں ۵۱ رقی صد شراب کے عادی مرجاتے ہیں جبکہ شراب نہ پینے والوں میں ہے۔ ایرافراد بھی نہیں مرتے۔

ایک دوسرے مشہور دانشورنے کہا: بیس اللہ جوان جن کے بارے میں ۵۰ مرسال تک زندہ رہنے کی توقع کی جاتی ہے وہ شراب کی وجہ ہے ۳۵ رسال کے اور زندہ نہیں رہ سکتے۔

ہ کی توج کی جاتی ہے وہ شراب کی دجہ ہے ۳۵ رسال سے کیا دوز ندہ جیس رہ سکتے۔ ک

بیر کمپنیوں کے تجربات سے ثابت ہو چکا ہے کہ شرابیوں کی تمردوسروں کی نسبت ۲۵رے ۱۳۰ فیصد کم ہوتی ہے۔ایک دوسرے اعداد وشارے بیم علوم ہوتا ہے کہ شرابیوں کی اوسط عمر ۳۵رے ۵۰رسال ہے، جبکہ اصول صحت کا بیاوسط ۲۰ رسال سے زیادہ ہے۔

### انسانی نسل میں شراب کی تا ثیر

انعقاد نطفہ کے وقت اگر مردنشہ میں تو ''الکلسیم حاد'' (Alcoalism) کی ۲۵؍ فیصد بیاریاں بچہ میں منتقل ہوتی ہیں اور اگر مرد اور عورت دونوں نشہ میں ہوں تو ''الکلسیم حاد'' (Alcoalism) کی سوفیصد بیاریاں بچہ میں ظاہر ہوتی ہیں، اس بنا پر اولا د کے بارے میں شراب کی تا ثیر پرزیادہ توجہ دینا ضروری ہے، ہم یہاں بچھ مزیدا عدادوشار پیش کرتے ہیں:

طبیعی وقت سے پہلے پیدا ہونے والے بچوں میں ۲۵ رفیصد ماں باپ دونوں کی شراب نوشی کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں ، ۳۱ رفیصد ماں کی شراب نوشی کے باعث ہوتے ہیں اور کا رفیصد باپ کی وجہ سے پیدا ہونے کی وجہ سے ، پیدائش کے وقت زندگی کی تو انائی سے عاری سو بچوں میں ۲ شرا بی باپ کی وجہ سے اور ۲۵ مرفیصد شرا بی ماں کی وجہ سے ایسے ہوتے ہیں ، شرا بی ماں کی وجہ سے 20 فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۲۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۵۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۵۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۲۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۳۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۳۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۲۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۳۵ فیصد بی بیدا ہوتے ہیں جرا بی باپ کی وجہ سے ۲۵ فیصد اور شرا بی باپ کی وجہ سے ۳۵ فیصد بیکا فی عقلی اور دوحانی طاقت سے محروم ہوتے ہیں۔

### اخلاق يشراب كااثر

شرافی محمد والوں ہے ہمدردی اوراہل وعیال ہے کم محبت کرتا ہے بار ہادیکھا گیا ہے کہ

شرابی باپ نے اپنی اولا دکولل کر دیاہ

### شراب كاجتماعي نقصانا

ایک انشیٹیوٹ کے ڈاکٹر کے مہیا کردہ اعداد شار کے مطابق ۱۹۲۱ء میں "نیون" شہر کے

شرایوں کے اجماعی جرائم کچھاں طرح ہیں:

عامُّل: ٥٠ في صد

مار پیٹ اورزخم وارد کرنے کے جرائم مرے کے فیصد

جنسی جرائم ۸۸۸۸ فیصد۔

ان اعداد وشارے معلوم ہوتا ہے کہ بڑے بڑے جرائم زیادہ ترنشد کی حالت میں انجام

پاتے ہیں۔

### شراب کےاقتصادی نقصانات

نفیاتی امراض کے ایک ڈاکٹر کا کہنا ہے: "افسوس کے ساتھ سے کہنا پڑر ہاہے کہ حکومتیں

شراب کے بیکس اور منافع کا حساب تو کرتی ہیں لیکن ان اخراجات کونظر میں نہیں رکھتی جوشراب کے گرے اشرات کی روک تھام پر ہوتے ہیں، نفسیاتی بیماریوں کی زیادتی، ایے بُرے معاشرہ کے نقصانات، بیتی اوقات کی بربادی، حالت نشد میں ڈرائیورنگ حادثات، پاک نسلوں کی تباہی، سستی، بے راہ روی، ثقافت و تدن کی بسماندگی، پولیس کی زخمتیں اور گرفتاری، شرابیوں کی اولاد کے لئے پرورش گاہیں اور جہتال ، شراب سے متعلقہ جرائم کے لئے عدالتوں کی مصروفیات، شرابیوں کے لئے قد خانے کو حقاب کی تو حکومتوں کو معلوم قید خانے خضر میہ کرا گرفتاری، شراب نوش سے ہونے والے دیگر نقصانات کو جمع کیا جائے تو حکومتوں کو معلوم ہوگا کہ دو آمدنی جوشراب ہے ہوتی ہے وہ فدکورہ نقصانات کے مقابلہ میں کچھ بھی نہیں ہے۔

ان کے علاوہ شراب نوش کے افسوسٹاک نتائج کا موازنہ نہ صرف ڈالروں سے نہیں کیا جاسکتا بلکہ احساسات کی موت، گھروں کی جاری، آرزوؤں کی بربادی اورصاحبان فکر افراد کی د ماغی صلاحیتوں کا نقصان، بیسب پچھ بیسے کے مقابل نہیں گئے جاسکتے۔

خلاصہ بید کہ شراب کے نقصانات استے زیادہ ہیں کہ ایک دانشور کے بقول اگر حکومتیں میہ عنانت دیں کہ وہ شراب خانوں کا آ دھا دروازہ بند کردیں تو بیر صاحب دی جاسکتی ہے کہ ہم آ دھے مہتالوں اور آ دھے پاگل خانوں سے بے نیاز ہوجا کیں گے۔

اگرشراب کی تجارت میں نوع بشر کے لئے کوئی فائدہ ہویا فرض کریں کہ چند لمحوں کے لئے انسان اس کی وجہ سے اپنے غمول سے بے خبر ہوجا تا ہے تب بھی اس کا نقصان کہیں زیادہ، بہت وسیع ہے کہ اس کے فوائداور نقصانات کا آپس میں موازنہ نہیں کیا جاسکتا۔(۱)

ہم یہاں پرایک اور نکتہ کا ذکر کرنا مناسب سمجھتے ہیں ، پینکتہ مختلف اعداد وشار کا ایک مجموعہ ہے جن میں سے ہرایک تفصیلی بحث کامختاج کرتا ہے جس سے شراب کے نقصانات کا انداز ہ ہوتا ہے۔

<sup>()</sup> تغييرنمونه، جلد دوم ، صفحة ٢٤.

اربرطانیہ بین شرابیوں کے دیوانہ پن کے سلسلہ بین ایک اعداد وشار کے مطابق اس جنون کا دوسر ہے جنونوں سے موازنہ کیا گیا تو اس کا نتیجہ بیا نکلا کہ ۲۲۳۹ر دیوانوں بین سے صرف ۵۳ دیوانے دوسری وجوہات کی بنا پر دیوائگی کا شکار ہوئے ہیں، اور باقی سب شراب کی وجہ سے دیوانہ ہوئے ہیں۔(۱)

۲۔ امریکہ کے میپتالوں کے ایک اعداد وشار کے مطابق نفسیاتی بیاروں میں ۸۵ فی صد صرف شرالی تھے۔(۲)

۳- برطانوی دانشور ' دنیتم' کلهتا ہے: شراب ؛ انسان کے اندر شالی مما لک میں کم عقلی اور بے وقو فی اور جنو بی مما لک میں اس کے اندر دیوانہ پن پیدا کرتی ہے، اس کے بعد کہتا ہے کہ اسلامی قوانین نے ہرطرح کی شراب کوحرام قرار دیا ہے اور ساسلام کا ایک انتیاز ہے۔ (۳)

۳۔ اگر ان لوگوں کے اعداد واٹیا گوچھ کیا جائے جنھوں نے نشہ کی حالت میں خودکشی ظلم و جنایت ،گھروں کی بربادی اور تورتوں کی عصمت درگ کی ہے تو واقعاً انسان کے ہوش اڑ جا کمیں گے۔ (۳)

۵\_ فرانس میں ہرروز ۴۳۰۰رلوگ شراب پرا پی جائی قربان کرتے ہیں۔(۵) کسیست سامند شدند نامی کی جائی کا میں کا میں اسلام کا اساس

۲۔ امریکہ کے ہپتالوں میں نفیاتی بیاریوں کی وجہ کے آیک سال میں مرنے والوں کی تعداد'' دوسری عالمی جنگ'' کے دو برابر ہے، امریکہ میں ڈاکٹروں کے کہنے کے مطابق نفسیاتی بیاریوں میں''شراب''اور''سگریٹ'' بنیادی وجہ ہے۔ (۱)

ے '' ماہنامہ علوم ابزار'' کی بیسوی سالگرہ کی مناسبت سے'' ہوگر'' نامی دانشور کے اعداد و

(r) كتاب ميوزيوم الكل بصفحه ٢٥.

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف فريد وجدى ، جلد ٣ بصفحة ٤٩٠.

<sup>(</sup>۲) مجهوعه المتثارات جوان.

<sup>(</sup>١) كتاب سيوزيوم الكل سنحه ٢٥.

<sup>(</sup>۳) تغییر طنطا وی مجلدا دل بصفحه ۱۲۵.

<sup>(</sup>۵) بلاما ي اجتماعي قرن ما يسفحه ٢٠٥٠.

شار کے مطابق: ۲۰ رفی صدعدی قتل ، ۷۵رفی صد مار پہیٹ اور زخی کرنا، ۳۰ رفیصد اخلاقی جرائم (منجملہ مال بہن کے ساتھ وزنا!) ۲۰ رفی صد چوری شرابی پینے والوں مے متعلق ہیں ،اوراس وانشور کی تحقیق کے مطابق ۴۴ رفیصد مجرم بچول میں شراب کا سابقہ پایاجا تا ہے۔(۱)

۸۔ اقتصادی لحاظ ہے صرف برطانیہ میں شراب پینے والے ملاز مین کی غیر حاضری کی وجہ ہے ۔ ۵ ملین ڈالر[225.000.000 روپیہ] کا نقصان ہوا ہے، جس رقم ہے بچوں کے لئے ہزاروں اسکول اور کالجے بنائے جاسکتے ہیں۔ (۲)

9۔ فرانس میں ایک اعداد و شار کے مطابق شراب کی وجہ سے ہونے والے نقصانات کی شرح اس طرح ہے: شراب کی وجہ سے سے ایرارب فرانک فرانس کے بجٹ میں اضافہ کرنا پڑا:

٢٠ رارب فرائك، كورث اور فيد خانول كاخرج\_

۴۰ رارب فرانک عموی فائدہ منداموں کے نعاون۔

۱۰/ارب فرانک،شرایوں کے ہپتالوں کا فرج

المرارب فرانک، اجماعی امنیت کے لئے خرج۔

اس لحاظ سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ روحانی بیاروں ، میں الوں قبل وعارت ، لڑائی جھڑوں ، چوری اور ایکسیڈنٹ وغیرہ کی تعداد براہ راست شراب خانوں کی تعداد سے متعلق ہے۔(۳)(۴)

<sup>(</sup>١) كتاب ميوزيوم الكل صفحة ٢٠.

<sup>(</sup>۲) مجموعه انتشارات نسل جوان سال دوم صفحه ۳۳۰.

<sup>(</sup>۳) نشریهم کزمطالعه پیشرفتهای ایران (ورباره الکل و قمار)

<sup>(</sup>۴) تغییرنمونه، جلد۵، صفحه ۷.

## ٨٨ \_ محارم سے شادى كى حرمت كا فلسفه كيا ہے؟

جيها كره فرآن مجيد من پرھتے ہيں:

﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أَمْهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ وَعَمَّا تُكُمْ وَخَالاً تُكُمْ وَبَنَاتُ اللَّاحِ وَبَنَاتُ مُ وَلَا تَكُمْ وَالْحَوَا تُكُمْ مِنْ الرَّضَاعَةِ وَأَمُّهَاتُ اللَّاحِ وَبَنَاتُ اللَّاحِي اللَّاحِي الرَّضَعْنَكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ مِنْ الرَّضَاعَةِ وَأَمُّهَاتُ لِيسَائِكُمْ وَرَبَائِبُكُمْ وَأَمْهَاتُ فِي عَجْوِرِكُمْ مِنْ يَسَائِكُمْ اللَّاحِي وَخَلْتُمْ بِهِنَ فَإِنْ لَمْ لَيسَائِكُمْ وَرَبَائِبُكُمْ وَرَبَائِبُكُمْ وَوَلَاتِلُ أَبْنَائِكُمْ اللَّهِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ وَأَنْ تَحْمَعُوا بَيْنَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَأَنْ اللهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ (1)

" د تمهارے او پرتمہاری ما کیں، بیٹیاں، بہین ، پھوپھیاں، خال کیں، جنیجیاں، بھا نجیاں، وہ ما کیں جنیجیاں، بھا نجیاں، وہ ما کی جنھوں نے تمہیں دودھ پلایا ہے تمہاری رضاعی (دودھ شریک) بہین ، تمہاری بیویوں کی ما کیں ، تمہاری پروردہ عورتیں جو تمہاری آغوش میں ہیں اوران عورتوں کی اولا دجن ہے تم نے دخول کیا ہے، ہاں اگر دخول نہیں کیا ہے تو کوئی حرج نہیں ہے، اور تمہارے فرزندوں کی بیویاں جو فرزند تمہارے صلب سے ہیں اور دو بہنوں کا ایک ساتھ جمع کرنا سب حرام کردیا گیا ہے، علاوہ اس کے جو اس سے جہلے ہو چکا ہے کہ خدا بہت بخشے والا اور مہر ہان ہے' ۔

<sup>(</sup>۱) سور دُنساء آیت ۲۳.

اس آبیشریفه میں بیربیان ہوا کہ محرم عورتیں کون کون ہے جن سے شادی کرنا حرام ہے،اور اس لحاظ سے تین طریقوں سے محرمیت پیدا ہو کتی ہے:

ا۔ولادت کے ذریعی، جس کو دنسبی رشتہ" کہاجا تاہے۔

۲۔ شادی بیاہ کے ذریعہ، جس کودسیمی رشتہ " کہا جا تا ہے۔

٣۔ دودھ پلانے کے ذریعہ، جس کو "رضاعی رشتہ" کہتے ہیں۔

بهانسبى محارم كاذكركيا كياب جن كى سات قتمين بين، جيما كدارشاد بوتا ب:

وحُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالَا تُكُمْ وَبَنَاتُ اللَّخْتِ

"تنهارے او پرتنهاری ماتنی بیٹیاں ، بہنیں، پھوپھیاں، خالا ئیں، بھتیجیاں، بھانجیاں حرام ہں''۔

یبال پر بیر توجہ رہے کہ مال سے مراد صرف وہ مال نہیں ہے جس سے انسان پیرا ہوتا ہے،

بلکہ دادی، پردادی، نانی اور پر نانی کو بھی شامل ہے، اسی طرح بیٹیوں سے مرادا پی بیٹی مراد نہیں ہے

بلکہ، پوتی اور نواسی اور ان کی بیٹیاں بھی شامل ہیں، اسی طرح دوسری پانٹی تھی ہے۔

بلکہ، پوتی اور نواسی اور ان کی بیٹیاں بھی شامل ہیں، اسی طرح کی شاد یوں سے نفرت کرتے ہیں اسی وجہ سے تمام

توم وملت (کم لوگوں کے علاوہ) محارم سے شادی کو حرام جانتے ہیں، یباں تک کہ مجوی جو اپنی

کتابوں میں محارم سے شادی کو جائز مانتے تھے، لیکن آج کل وہ بھی انکار کرتے ہیں۔

اگر چیق اوگوں کی کوشش ہیہ کہ اس موضوع کو ایک پر انی رسم ورواج تصور کریں ، لیکن ہم یہ بات جانتے ہیں کہ تمام نوع بشر میں قدیم زمانہ سے ایک عام قانون کا پایا جاتا اس کے فطری ہونے کی عکاسی کرتا ہے ، کیونکہ رسم ورواج ایک عام اور دائمی صورت میں نہیں ہوسکتا۔ اس کے علاوہ آج یہ حقیقت ٹابت ہو چکی ہے کہ ہم خون کے ساتھ شادی کرنے میں بہت ے نقصانات پائے جاتے ہیں بیعنی پوشیدہ اور موروثی بیاریاں ظاہر اور شدید ہوجاتی ہیں، (نہ بید کہ خودان سے بیاری پیدا ہوتی ہے) یہاں تک کہ بعض محارم کے علاوہ دیگر رشتہ داری ہیں شادی کو اچھا نہیں ہانے جیسے دو بھائیوں کی لڑکی لڑکا شادی کریں، دانشوروں کا ماننا ہے کہ اس طرح کی شادیوں میں ارثی بیاریوں میں شدت بیدا ہوتی ہے(۱) لیکن بید مسئلہ دور کی رشتہ داریوں میں کوئی مشکل پیدا نہیں کرتا (جیسا کہ معمولا نہیں کرتا) البتہ قربی رشتہ داری [ یعنی ایک خون ] میں بہت کی مشکلات بیدا ہوتی ہیں۔

اس کے ملاق میحارم کے درمیان معمولاً جنسی جذابیت اور کشش نہیں پائی جاتی کیونکہ عالباً عام اللہ ساتھ بوت ہیں، گربعض محارم ایک ساتھ بوت ہیں، گربعض نادراور استثنائی موارد میں جن کو عام و آئین کا معیار نہیں بنایا جاسکتا، اور بیہ بات بھی مسلم ہے کہ جنسی خواہ شات شادی بیاہ کے برقر ارر ہے لیک ضروری ہے، لہذا اگر محارم کے ساتھ شادی ہو بھی جائے تو نایا ئیرارا ورغیر مشحکم ہوگی۔

اگرچہ آیت کے اس حصہ میں صرف رضاعی ماں اور بہن کی طرف اشارہ ہوا ہے کیکن متعددروایات معتبر کتابوں میں موجود ہیں جن میں بیان ہوا ہے کہ رضاعی محرم صرف اُنھیں دو میں منحصر

<sup>(</sup>۱) البت اسلام نے چھازاد بھائی بہن میں شادی کوترام قرارٹیس دیا ہے، کیونکدان کی شادی محارم سے شادی کی طرح نیس ہے، اوراس طرح کی شادیوں میں خطرہ کم پایاجا تا ہے، اور ہم نے اس طرح کی بہت می شادی دیکھی ہیں جن کے بیچ بھی وسالم ہیں اوراستعدادو صلاحیت کے لخاظ ہے بھی کوئی مشکل نہیں ہے۔

نہیں ہے بلکہ پیغیرا کرم طرفہ آلیا کم مشہور ومعروف حدیث کے پیش نظر دوسرے افراد میں شامل ہیں، حبیب ہے بلکہ پیغیرا کرم طرفہ آلیا کہ کا مشہور ومعروف حدیث کے پیش نظر دوسرے افراد میں شامل ہیں، حبیبا آنخضرت ملی آلیا ہے ارشاد فرمایا: "یعسس میں السوضاع ما یعسوم من النسب" (یعنی تمام وہ افراد جونسب کے ذریع جرام ہوتے ہیں (رضاعت) دودھ کے ذریع بھی حرام ہوجاتے ہیں) البتہ محرمیت ایجاد ہونے کے لئے گئی مقدار میں دودھ پلایا جائے اس کی کیفیت کیا ہونی چاہئے اس کی کیفیت کیا ہونی چاہئے اس کی کیفیت کیا ہونی چاہئے اس کی تھیں۔

رضای محارم کی حرمت کافلے فیہ ہے کہ دودھ کے ذریعہ انسان کے گوشت اور ہڈیاں مضبوط ہوتی ہیں الہذا اگر کوئی عورت کی بچے کو دودھ بلاتی ہے تو وہ اس کی اولا دجیسی ہوجاتی ہے، مثال کے طور پراگر کوئی عورت کسی بچہ کو ایک محصوص مقدار میں دودھ بلائے تو اس دودھ ہے اس بچہ کے بدن میں رشد ونموہ وتا ہے جس ہے اس بچہ اور اس مورت کے بچوں میں شباہت بیدا ہوتی ہے، دراصل دونوں اس مورت کے بدن کا ایک حصہ شار ہوں گے جس طرح دونسی بھائی۔

اس کے بعد قرآن مجید نے محارم کی تیسری تنم کی طرف اشارہ کیا ہے اور اس کو چندعنوان کے تحت بیان کیا ہے:

ا ۔ وَ المّهَاتُ نِسَائِکُم: ''تمہاری ہو یوں کی مائیں''یعنی جب انہان کی عورت سے نکاح کرتا ہے اور صیفہ عقد جاری کرتا ہے تو اس عورت کی ماں اور اس کی ماں کی ماں ...اس پر ہمیشہ کے لئے حرام ہوجاتی ہیں ۔

1۔ ﴿ وَرَبَائِلُكُمْ اللَّائِسَى فِسَى حُرجُورِ كُمْ مِنْ نِسَائِكُمْ اللَّائِسَى دَخَلْتُمْ

بِهِنَ ﴾ "تمہاری پروردہ لڑکیاں جوتمہاری آغوش میں ہیں یعنی تمہاری ان ہو یوں کی اولا وجن ہے تم

فورت سے صرف نکاح کیا ہے ، وہ تم پرحمام ہیں "گویا اگر کی عورت سے صرف نکاح کیا ہے اور اس کے ساتھ جمبستری نہیں کی اور اس عورت کی پہلے شوہر سے کوئی لڑکی ہوتو وہ حرام نہیں ہوگی ، مگر اس ہوی سے جمبستری کی ہوتو اس صورت میں وہ لڑکی بھی حرام ہوجائے گی ، یہاں اس قید کا ہونا اس بات کی تائید

کرتا ہے کہ ساس (خوش دامن) کے سلسلہ میں بیشر طنہیں ہے [کیونکہ خوشدامن اس صورت میں حرام ہوتی ہے کہ جب بیوی کے ساتھ جمہستری کی ہو] للبذا وہاں تھم مطلق ہے بیعنی چاہے اپنی بیوی ہے جمہستری کی ہویانہ کی ہو ہرصورت میں ساس حرام ہے۔

اگرچ 'فی محجودِ محم '' کی ظاہری قید (میخی ہیں ہو) سے بیہ بھی ہیں آتا ہے کہ اگر بیوی کے پہلے شوہر سے لڑکی ہو، اور وہ تمہارے گھر میں پرورش نہ پائے تو وہ اس صورت میں جرام نہیں ہے، لیکن دوسری روایات کے قرینہ اور اس تھم کے قطعی ہونے کی بنا پر بیہ 'قیداحتر ازی'' نہیں ہے، آیعنی پیقیدم وضوع کو محرز اور معین کرنے کے لئے نہیں ہے آ بلکہ اس سے حرمت کی طرف اشارہ ہے کیونکہ اس جیسی لڑکیوں کی عمر کم ہوتی ہے جن کی مائیں دوبارہ شادی کرتی ہیں اور وہ معمولاً سوتیلے باپ کی گھر میں اس کی لڑکیوں کی طرح پرورش پاتی ہیں، آئی شریفہ کہتی ہے کہ در اصل بھ تمہاری بیٹیوں کی طرح ہیں، کیا کوئی اپنی بیٹی کے شادی کرتا ہے؟! چنا نچھ ای وجہ سے آخیں ''دبیسہ'' کہا گیا ہے جس کے معنی پرورش پانے والی ہے۔

اس حصہ میں اس کی مزید تا کید ہوتی ہے کہ اگر اس زوجہ سے ہمبستری نہ کی ہوتو ان کی لڑ کیاں تم پرحرام نہیں ہیں، ﴿ فَإِنْ لَمْ مَنْكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلاَ مُجْنَاحٌ عَلَيْكُمْ ﴾

س ﴿ وَحَلاَئِلُ (١) أَبْنَائِكُمْ الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ ﴾ "اورتمهار فرزندول كى بويال جوفرزندتمهار مصلب سے بين"

وراصل "مِن أضلابِكُمْ" (تمهارے صلب سے ہونے) كى قيد دور جا بليت كى ايك غلط رسم كوختم كرنے كے لئے ہے كيونكه اس زماند ميں رائج تھا كہ بعض افرادكوا پنا بيٹا بنا ليتے تھے، يعنی اگر

<sup>(1) &#</sup>x27;' طائل''جع'' حلیلہ'' مادہ'' حل'' ہے ہاوراس ہے دوعورت مراد ہے جوانسان پر حلال ہے، یامادہ'' حلول'' ہے ہے جس سے مراد دوعورت ہے جوایک انسان کے پاس ایک ساتھ زندگی گزارتی ہواوراس ہے جنسی تعلقات رکھتی ہو۔

کوئی کسی دوسرے کے بیٹے کو اپنا بیٹا بنالے تو اس پر حقیقی بیٹے کے تمام احکام نافذ کیا کرتے تھے، اس وجہ سے مندہ بولے بیٹے کی بیوی سے نکاح نہیں کرتے تھے، لیکن اسلام نے مندہ بولے بیٹے کو بیٹا قرار نہیں دیااوراس غلط رسم ورواخ کو بے بنیاد قرار دیدیا۔

٣- ﴿ وَأَنْ تَهِ جَمَعُوا بَيْنَ الْأَخْتَيْنِ ﴾ "اورتمهارے لئے دوبہوں کا ایک ساتھ جمع کرنا حرام کردیا گیا ہے"، یعنی ایک وقت میں دو بہنوں کا رکھنا جائز نہیں ہے، لیکن اگر دو بہنوں سے مختلف زمانہ میں اور پہلی بہن کی جدائی کے بعد نکاح کیا جائے تو کوئی حرج نہیں ہے۔

کیونکہ دورجا ہلیہ بین دو بہنوں کو ایک ساتھ رکھنے کا رواج تھا اور چونکہ بعض اوگ ایسا کے ہوئے بھے اور چونکہ بعض اوگ ایسا کے ہوئے تھے لہذا قرآن مجید میں اضافہ کیا گیا: ﴿ إِلّا مَا قَلْهُ سَلَفَ ﴾ ''علاوہ اس کے جواس سے پہلے ہو چکا ہے'' ، یعنی میں تھم (دوسرے احکام کی طرح) گزشتہ پر عطف نہیں کیا جائے گا اور جن اوگوں نے اس حکم کے نازل ہونے سے پہلے ایسا کیا ہے ان کوئی مزانہیں دی جائے گی اگر چاب ان دونوں میں سے ایک بیوی کا انتخاب کرے اور دوسری کوآزاد کردے کے میں سے ایک بیوی کا انتخاب کرے اور دوسری کوآزاد کردے

اورشایداس طرح کی شادی ہے رو کئے کا رازیہ ہو کہ دو بہتیں نسبی کجاظ ہے ایک دوسرے سے بہت زیادہ محبت اور تعلق رکھتی ہیں، لیکن جس وقت ایک دوسرے کی رقب ہوجا ئیں تو پھراس گزشتہ رابطہ کو تفوظ نہیں رکھ تکتیں، اس طرح ان کی''محبت میں تضاد'' پیدا ہوجائے گا جوان کی زندگ کے لئے نقصان دہ ہے، کیونکہ''محبت'' اور'' رقابت'' میں ہمیشہ کشکش اور مقابلہ یا یا جا تا ہے۔(1)

<sup>(</sup>۱) تقسرنمونه، علد ۳۶۲ مغ



Presented by: Rana Jabir Abbas





## ٨٨ \_خلقت انسان كامقصد كيا بي؟

یہ سوال اکثر افراد کے ذہن میں آتا ہے اور بہت سے لوگ یہ سوال کرتے بھی ہیں کہ ہماری خلقت کا مقصد کیا ہے؟ ہم ویکھتے ہیں کہ پھیلوگ دنیا میں پیدا ہوتے ہیں اور پھیلوگ اس دنیا سے چل بستے ہیں اور بھیشہ کے لئے خاص ش ہوجاتے ہیں ، تو پھراس آمد ورفت کا مقصد کیا ہے؟۔

اور اگر ہم تمام انسان اس دنیا ہی نہم آتے تو کیا خرابی پیش آتی ؟ اور کیا مشکل ہوتی ؟ ہمیں یہ معلوم ہونا چا ہے کہ ہم اس دنیا ہیں کیوں آ لے ہیں؟ اور کیوں اس دنیا ہے چل ہے؟ اور اگر ہم اس مقصد کو بھینا چا ہیں تو کیا ہم میں سیجھنے کی طاقت ہے؟ اس طرح اس سوال کے بعد انسان کے ذہن میں بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں۔

مقصد کو بھینا چا ہیں تو کیا ہم میں سیجھنے کی طاقت ہے؟ اس طرح اس سوال کے بعد انسان کے ذہن میں بہت سے سوالات پیدا ہوتے ہیں۔

یہ سوال جب مادیوں کی طرف ہے کیا جائے تو ظاہراً کوئی جو پہلیں دیا جاسکتا، کیونکہ
''مادہ''عقل وشعور نہیں رکھتا اسی وجہ ہے انھوں نے اپنے کو آسودہ خاطر کرلیا ہے اور اس بات کے
قائل ہیں کہ ہماری خلقت کا کوئی مقصد نہیں ہے! اور واقعاً کس قدر تعجب کی بات ہے کہ انسان اپنی
زندگی میں چھوٹے چھوٹے کا موں کے لئے ہدف اور مقصد معین کرے اور اپنی زندگی کے لئے منصوبہ
بندی کرے مثال کے طور پر تعلیم ، کاروبار ، ورزش اور علاج وغیرہ کے لئے انسان کا ایک مقصد ہو ، کیان ان تمام کے مجموعہ کو بہدف اور ہے متن شار کیا جائے!

لہذا جائے تعجب نہیں ہے کہ جب بیلوگ اپنی ہے معنی اور ہے مقصد زندگی کے در پیش مشکلات پرغور کرتے ہیں تواپنی زندگی سے سیر ہوجاتے ہیں اورخودکشی کر لیتے ہیں۔ لیکن جب ایک خدا پرست انسان یمی سوال خود این ہے کرتا ہے تو لاجواب نہیں ہوتا، کیونکہ ایک طرف تو وہ جانتا ہے کہ اس کا نئات کا خالق حکیم ہے لہذا اس کی خلقت کا کوئی مقصد ضرور ہوگا اگر چہ ہمیں معلوم نہیں ہے، اور دوسری طرف جب انسان اپنے اعضا وجوارح کے بارے بیس غور وفکر کرتا ہے تو ان بیس ہے ہرایک کی نہ کی مقصد کے لئے خلق ہوا ہے، نہ صرف دل و د ماغ اور اعصاب جیسے اعضا با مقصد خلق کئے جی بلکہ ناخن، بیکیس اور انگلیوں کی کئیریں، تقسلی اور یک گئیریں، تقسلی اور انگلیوں کی کئیریں، تقسلی اور یہ چروں کی گہرائی وغیرہ ان سب کا ایک فلفہ ہے جن کے بارے بیس آئی کل سائنس نے بھی تائید کی ہے۔

کتنے سادہ فکرلوگ ہیں کہان سب چیزوں کے لئے توہدف اور مقصد کے قائل ہیں کیکن ان تمام کے مجموعہ کوئے بدف تصور کرتنے ہیں!

واقعاً کس قدرسادہ اوجی ہے گئے گئے شہر کی عمارتوں کے لئے تو منصوبہ بندی اور ہدف کے قائل ہوں لیکن یوری دنیا کو بے مقصد تصور کر ہے گ

کیا بیمکن ہے کہ ایک انجینئر کسی عمارت کے کروں، دروازوں، کھڑ کیوں، ہال اور چمن کے لئے حساب و کتاب کے ساتھ اور خاص مقصد کے لئے بنائے ایکن ان تمام کے مجموعہ کا کوئی ہدف اور مقصد نہ ہو؟!

یجی تمام چیزیں ایک خدا پرست اور مومن انسان کواظمینان دلاتی ہیں کہ اس کی خلقت کا ایک عظیم مقصد ہے، جس کے سلسلہ میں کوشش کی جائے اور علم وعقل کے ذریعیاس مقصد کو حاصل کیا جائے۔

عجیب بات توبیہ کہ خلقت کو بے ہدف بتانے والے لوگ سائنس کے سلسلہ میں مختلف نگ چیزوں کے لئے ایک ہدف رکھتے ہیں اور جب تک اس مقصد تک نہیں پہنچ جاتے سکون سے نہیں بیٹھتے، یہاں تک کہ بدن کے کسی جھے میں ایک غلامے کو بے کاراور بے مقصد مانے کے لئے تیار نہیں ہیں،اوراس کے فلسفہ کے لئے برسول تحقیق اور آ زمائش کرتے ہیں،لیکن جس وقت انسان کی خلقت کی بات آتی ہے تو واضح طور پر کہتے ہیں کہانسان کی خلقت کا کوئی مقصد ٹہیں ہے! واقعاً ان باتوں میں کس قدر تضاو واختلاف یا یا جا تا ہے؟!

ہجرحال، ایک طرف حکمت خدا پر ایمان اور دوسری طرف انسان کے اعضا و جوارح کے فلف پر توجہ، انسان کو یقین کی منزل تک پہنچادی ہیں کہ انسان کی خلقت کا ایک عظیم مقصد ہے۔ اب ہمیں اس ہدف کو تلاش کرنا چاہئے اور جہاں تک ممکن ہواس ہدف کو معین کریں اور اس راستہیں قدم بڑھا کیں

ایک بنیادی کلته پراوجه کرنے ہے ہمیں راستہ میں روشنی ملتی ہے۔

ہم ہمیشاہ کاموں میں ایک برف اور مقصدر کتے ہیں، عام طور پر یہ ہدف ہماری کمیوں کو تم اور ضرور توں کا موں میں ایک برف اور مقصدر کتے ہیں، عام طور پر یہ ہدف ہماری کمیوں کو تم اور ضرور توں کو پورا کرتا ہے، یہاں تک کدا گر کسی پیشاں حال کی مدد کرتے ہیں یا اس کو مشکلات سے نجات ولاتے ہیں یا اگر کسی کے لئے ایثار وقر بائی کرتے ہیں تو یہ بھی ایک طرح سے معنوی خامیوں کو برطرف کرنے کے لئے ہے، جن سے ہماری روحانی ضرور ٹیس پوری ہوتی ہیں۔

اور چونکہ خداوند عالم کی صفات اور اس کے افعال کو معمولاً ہم البیا ہے موازنہ کرتے ہیں، جس کی وجہ سے بیتضور ذہن میں آسکتا ہے کہ خدا کے پاس کیا چیز کم تھی جوانسان کی خلقت سے پوری ہوجاتی ؟!اورا گرقر آنی آیات میں پڑھتے ہیں کہ انسان کی خلقت کا ہدف عبادت خداوندی ہے، تو اے ہماری عبادت کی کیا ضرورت تھی؟

حالانکہ بیطرزفکرای وجہ ہے کہ صفاتِ خالق کوصفاتِ مخلوق اور صفات واجب الوجود کا ممکن الوجود ہے موازنہ کرتے ہیں۔

ہمارا وجود چونکہ محدود ہے تو اپنی کی اور خامی کو دور کرنے کے لئے کوشش کرتے ہیں اور ہمارے انکال بھی ای راہ کا ایک قدم ہوتے ہیں ،لین ایک نامحدود وجود کے لئے یہ معنی ممکن نہیں ہے ، لہٰذااس کے افعال کے مقصد کواس کے وجود کے علاوہ تلاش کریں۔

وہ چشمہ کیاض اور ایسا نعمت آفرین مبدا ہے جس نے تمام موجوادت کو اپنے سامیہ رحمت میں جگہ دے رکھی ہے اور ان کی پرورش کرتا ہے ، ان کی کی اور خامی کو دور کرتا ہے اور کمال کی منزل پر پہنچانا جا ہتا ہے ، اور یہی عبادت اور بندگی کا حقیقی ہدف اور مقصد ہے ، اور یہی عبادات اور دعا کا فلسفہ ہے جو ہماری تربیت اور تکامل وتر تی کے لئے ایک درس گاہ ہے۔

لہذاہم بینتیجہ حاصل کرتے ہیں کہ ہماری خلقت کا مقصد ہماری ترقی اور کمال ہے۔ بنیا دی طوح پر اصل خلقت ایک عظیم الشان تکاملی وارتقائی قدم ہے، یعنی کسی چیز کوعدم ہے وجود کی منزل تک لا نا ،اور نہتی ہے ہتی کے مرحلہ میں لا نااور صفر سے عدد کے مرحلہ تک بیجاپانا ہے۔ اور اس عظیم مرحلہ کے بچود کمال وترقی کے دوسرے مراحل شروع ہوتے ہیں اور تمام دینی احکام وقوانین اس راستہ میں قراریا ہے تیں ہے (1)

<sup>(</sup>۱) تفسيرنمون، جلد۲۲، صخيه ۳۸.

# ۸۹ - کیا انسان کی سعادت اور شقاوت ذاتی ہے؟

قرآن مجيد كيسوره بودين ارشاد خداوندي موتاب:

﴿ يُوْمَ يَاتَ لَا تُكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّهِ إِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيْدُ ﴾ (١)

''اس کے بعد جب وہ دن آ جائے گا تو کوئی شخص بھی اذن خدا کے بغیر کی ہے بات بھی نہ کر سکے گااس دن کچھ بدبخت ہوں گے اور پچھ نیک بخت ہے

یہاں بیروال بیدا ہوتا ہے کہ کیا بیآیت انسانی سعادے اور شقادت کے ذاتی ہونے پر دلیل نہیں ہے؟

يهال پر چندنكات پرتوجه كرنا جائے:

البعض افراد نے مذکورہ آیت ہے انسان کی سعادت وشقاوت کے ذاتی ہونے کو ثابت کرنے کی کوشش کی ہے، حالا نکہ مذکورہ آیت نہ صرف اس امر پر دلالت نہیں کرتی بلکہ واضح طور پر ثابت کرتی ہے کہ سعادت وشقاوت اکتسانی ہیں کیونکہ فرمایا گیا:"فیا میا السذیس شقوا" یعنی وہ شقی ہوئے ای طرح فرمایا گیا ہے:"امیسا السذیس شقوا" یعنی وہ لوگ جو سعادت مند

<sup>(</sup>۱) سورهٔ جود، آیت ۱۰۵.

ہوئے،اگر شقاوت وسعادت ذاتی ہوتیں تو کہنا جا ہے تھا "امساالا شقیاء و امسا السعد اء"، یاالیں ہی کوئی اورعبارت ہوتی۔

اس سے داضح ہوجا تا ہے کہ فخر الدین رازی کی ہیہ بات بالکل بے بنیاد ہے جواس نے ان الفاظ میں بیان کی ہے: ان آیات میں خداا بھی سے پیھم لگار ہاہے کہ قیامت میں ایک گروہ سعادت مند ہوگا اورایک شقاوت مند ہوگا اور جنہیں خداا ہے تھم سے تکوم کرتا ہے اور جانتا ہے کہ آخر کارقیا مت میں سعید یا شقی ہوں گے ، محال ہے کہ وہ تبدیل ہوجا ئیں ورنہ خدا کا جھوٹی خبر دینالازم آئے گا اوراس کاعلم ، جہالت میں تبدیل ہوجائے گا جبکہ یہ محال ہے۔

یہ ستلہ جروافقیاں میں ''علم خدا'' کے حوالے ہے مشہوراعتراض ہے کہ جس کا جواب ہمیشہ
دیا گیا ہے اور وہ یہ کہ اگر ہم اپنے حود ہماختہ افکار کوآیات پرحمل نہ کریں تو ان کے مفاجیم روشن اور وا
ضح ہیں ، بیآیات کہتی ہیں کہ اس دن ایک کو اپنے کر دار کے باعث شقی ہوگا اور خدا جا نتا ہے کہ کون
سے افرادا پنے کردار، خوا ہمش اور اختیار ہے سعاوے کی راہ اپنا کیں گے اور کو نے اپنے ارادہ سے راہ
شقاوت پرگامزن ہوں گے، اس بنا پراگر اس کے کہنے کے برخلاف لوگ بیراہ منتخب کرنے پرمجبور
ہوں تو علم خدا جہل ہوجائے گا کیونکہ سب کے سب اپنے ارادہ واختیار ہے اپنی راہ انتخاب کریں

ہماری گفتگو کی دلیل ہے ہے کہ مذکورہ آیات گزشتہ قوموں کے واقعات کے بعد نازل ہوئی
ہیں ،ان واقعات کے مطابق ان لوگوں کی ہڑی تعدادا ہے ظلم وستم کی وجہ ہے ، حق وعدالت کے راستہ
ہے مخرف ہونے کے باعث، شدید اخلاقی مفاسد کے سبب اور خدائی رہبروں کے خلاف جنگ کی
وجہ ہے اس جہان میں در دنا ک عذا بول میں مبتلا ہوئی ، بیدواقعات قرآن نے ہماری تربیت ورہنمائی
کے لئے ، راہ حق کو باطل سے جدا کر کے نمایاں کرنے کے لئے اور راہ سعادت کو راہ شقاوت سے جدا
کر کے دکھانے کے لئے بیان کئے ہیں۔

اصولی طور پرجیسا کہ فخر رازی اور اس کے ہم فکر افراد خیال کرتے ہیں کہ اگر ہم پر ذاتی سعادت وشقاوت کا تھم نافذ ہواور ہم بغیر ارادہ واختیار کے برائیوں اور نیکیوں کی طرف کھینچے جا ئیں تو تعلیم وتربیت لغواور بے فائدہ ہوگی ، انبیاء کی بعثت ، کتب آسانی کا نزول ، پندونسیحت ، تشویق وتو بیخ ، مرزنش وطلامت مواخذہ وسوال غرض بیمز اوجز اسب پچھ بے فائدہ یا ظالماندا مورشار ہوں گے۔

انسان کونیک وبدگی انجام دہی میں مجبور بیجھنے والے، چاہی جبر کو جر خدائی سمجھیں یا جر طبیعی، چاہے جبراقتصادی سمجھیں، یا جر ماحول، صرف گفتگواور کتابی دنیا تک اس مسلک کی طرفداری کرتے ہیں لیکن ملی طور پر وہ فود بھی ہر گزیہ عقیدہ نہیں رکھتے، بہی وجہ ہے کہ اگران کے حقوق پر تجاوز ہوتو وہ زیادتی کرنے والے کوسرزئش وطاحت اور سزا کا مستحق سمجھتے ہیں اور اس بات کے لئے ہر گزیار نہیں ہوتے کہ اسے مجبور قرار دے کراس مے مرف نظر کرلیں، یا اس کی سزا کو ظالمانہ خیال کریں یا کہیں کہ وہ یہ کام کرنے پرفقد رہ نہیں رکھتا تھا چونکہ فلاک آایا ہی چاہا تھا یا مول اور طبیعت کا جبرتھا،

چنانچے بیخوداصل اختیار کے فطری ہونے پرایک دوسری دلیل ہے۔ باریماری کا میں کا کا میں کا میں کا میں کا میں کا میں کا میں

بہرحال ہمیں کوئی جری مسلک والا ایسانہیں ملتا جوابے روز رو کے کاموں ہیں اس عقیدہ
کا پابند ہو بلکہ وہ تمام افراد ہان کے آزاد، مسئول، جواب دہ اور مختار ہو لے کیا ظ ہے ملتا اور
پیش آتا ہے، دنیا کی تمام اقوام نے عدالتیں قائم کر رکھی ہیں، قوانین بنائے ہیں اور ان کی خلاف
ورزی کرنے والوں کومزاد ہے کے لئے اقد امات کے جاتے ہیں، عملی طور پر بیسب چیزیں ثابت
کرتی ہیں کہ ارادہ کی آزادی اور انسان کے مختار ہونے کوقبول کیا گیا ہے، دنیا کے تمام تر بیتی ادار ہے
ضمنی طور پر اس بنیا دی نظریہ کوقبول کرتے ہیں کہ انسان اپنے میل ورغبت اور ارادہ واختیار سے کام کرتا
ہے، اور تعلیم و تربیت کے ذریعہ صرف اس کی رہنمائی کی جاستی ہے، اور اسے خطاؤں، غلطیوں اور کیکے
فکریوں سے روکا جاسکتا ہے۔

۲- بيربات قابل توجه ب كه مذكوره آيات مين "شقوا" ، فعل معروف اور "سعدوا" ، فعل

مجہول کی صورت میں آیا ہے، ہوسکتا ہے کہ تعبیر کا بیا ختلاف شاید اس لطیف تکتہ کی طرف اشارہ ہو کہ
انسان راہ شقاوت کو اپنے قدموں سے طے کرتا ہے لیکن راہ سعادت پر چلنے کے لئے جب تک خدائی
امداداور تعاون نہ ہواور اس راہ میں وہ اس کی نصرت نہ کرے اس وقت تک انسان کا میاب نہیں ہوتا،
اس میں شک نہیں ہے کہ بیامداد اور تعاون صرف ان لوگوں کے شامل حال ہوتا ہے جضوں نے
ابتدائی قدم اپنے ارادہ وافقیارے اٹھائے ہوں اور اس طرح الی امداد کی المیت اور صلاحیت بیدا
کرلی ہو۔ (غور کیجے) (۱)

<sup>(</sup>۱) آغیرنمونه، جلد ۹ مسخد ۲۳۳.

## ۹۰۔اسلام اورایمان میں کیا فرق ہے؟

جيما كريم قرآن مجدك سوره جرات يس پڑھتے ين: ﴿ فَالَتِ الْأَعْوَابُ آمَنّا قُلْ لَمْ تَوْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ... ﴾ (1) "بيبروعرب كتة ين كريم ايمان كي قُلُوبِكُمْ ... ﴾ (1) "بيبروعرب كتة ين كريم ايمان كي الله يه يوكو كراسلام الله على الله يكوكو اسلام لله عن الله ين الله يكوكو اسلام لله عن الدي بين اورا بحى ايمان تهارے ولول ميں واقل بين جواج ... "

یہاں بیسوال پیداہوتا ہے کہ اسلام اور ایمان میں کیافرق ہے؟

مذکورہ آیت کے مطابق''اسلام''اور''ایمان''کا فرق کے کہ اسلام ظاہری قانون کا نام ہاور جس نے کلمہ شہادتین زبان پر جاری کرلیا وہ مسلمانوں کے دائزہ میں واقعل ہوگیا، اور اسلامی احکامات اس پرنافذ ہوں گے۔

کیکن ایمان ایک واقعی اور باطنی امر ہے،جس کا مقام انسان کا دل ہے نہ کہاس کی زبان اور اس کا ظاہری چرہ۔

''اسلام'' کے لئے انسان کے ذہن میں بہت ہے مقاصد ہو سکتے ہیں یہاں تک مادی اور ذاتی منافع کے لئے انسان مسلمان ہوسکتا ہے، لیکن''ایمان'' میں معنوی مقصد ہوتا ہے جس کا سرچشمہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ حجرات، آیت ۱۲.

علم وبصيرت ہوتی ہے،اورجس کاحيات بخش ثمره يعنى تقوى اى كى شاخوں پر ظاہر ہوتا ہے۔ پيوبى چيز ہے جس كے لئے پيغيرا كرم ملتي اللہ نے واضح طور پرارشا دفر مايا ہے:"الإسكلامُ عَلائِيَةَ ،وَالإِيْسَمَسانُ فِنِي الْفَلْبِ" (1)" اسلام ايك ظاہرى چيز ہے اورا يمان كى جگدانسان كا دل ہے"۔

اور ایک دوسری حدیث میں حضرت امام صادق علیدالسلام سے منقول ہے: "الإسكام في يُحقَّنُ بِهِ اللّهُ وَ تُدوّدی بِهِ الأَمَانَةُ ، وَ تُسْتَحِلُ بِهِ اللّهُ رُوحِ ، وَالتَّوابُ عَلَى يُحقَّنُ بِهِ اللّهُ وَ لَنُو دَى بِهِ الأَمَانَةُ ، وَ تُسْتَحِلُ بِهِ اللّهُ رُوحِ ، وَالتَّوابُ عَلَى الإِسمَانِ " (اللهُ اللهُ مُحالَى عَلَى اللهِ مَانَ " كا الله مَانَ كَانُول كَانُول كَانُول كَانُول اللهُ اللهُ مُولَى جاوراى كذر العِشادى كاجواز البيدي عن المان عن المان برقواب ماتا ہے "۔

اور یمی دلیل ہے کہ بچھردہ کیات میں ''اسلام'' کامفہوم صرف نفظی اقرار میں مخصر کیا گیا ہے جَبَدا بمان کُومُل کے ساتھ قرار دیا گیا ہے گالا پیسَسانُ اِقَسوارٌ وَ عَسَسَلٌ، وَالإسلامُ اِفْوَارُ بِلَا عَسَلِ '' (٣)'' ایمان ؛ اقرار وعمل کانام ہے، جبکہ سلام، یغیرعمل کے صرف اقرار کانام ہے''۔ یہی معنی دوسرے الفاظ میں ''اسلام وایمان' کی مجمث میں بیان ہوئے ہیں،فضل بن بیار

بن تررس المسادق عليه السلام عن الدين الإيمان الإيسان الإيسان المسان المسان المسان المسان المسان المسلام المسان المسلام المسان المسلام المسلمان المسلم المسلمان المسلم المسلمان المسلم المسل

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، جلد ٩، سفي ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) كافي، طِلدووم، "باب ان الاسلام يحقن به الدم" عديث اوا.

<sup>(</sup>٣) كافى ،جلدوم، "باب ان الاسلام يحقن به الدم" مديث اوا.

<sup>(</sup>٣) كافي ، طِردوم "باب ان الاسلام يحقن به الدم" حديث".

مسلمان مومن نہیں ہے ) ایمان؛ انسان کے دل میں ہوتا ہے، لیکن اسلام کی بنا پر نکاح ، میراث اور جان دمال کے حفاظتی قوانین جاری ہوتے ہیں۔

اس مفہوم کا فرق اس صورت میں ہے کہ بید دونوں الفاظ ایک ساتھ استعال ہوں ، لیکن اگر جدا جدا استعال ہوں ، لیکن اگر جدا جدا استعال ہوں تو ممکن ہے کہ اسلام کے وہی معنی جو ایمان کے لئے ہیں ، یعنی دونوں الفاظ ایک ہی معنی کے لئے استعال ہوں۔(۱)

i shoas Jahoo coll

<sup>(</sup>۱) تفيرنمونه، جلد۲۲، سنحه ۲۱.

### ا9\_جن ّاور فرشته کی حقیقت کیاہے؟

دوجی کی حقیقت (جیما کہ جن کے لغوی معنی ہے معلوم ہوتا ہے کہ) ایک الیمی دکھائی نہ دیے والی مخلوق ہے جس کے لئے قرآن مجید میں بہت سے صفات بیان ہوئے ہیں، جن میں سے چند درج ذیل ہیں:

ا۔ ایک ایک گلوق ہے جواآ گرے شعلوں سے بیدا کی گئی ہے، انسان کی خلقت کے برخلاف جوئی ہے انسان کی خلقت کے برخلاف جوئی ہے فلق ہوا ہے ، جیسا کہ ارشاد الی ہوتا ہے : ﴿ وَ خَلَقَ الْجَانَ مِنْ مَارِجٍ مِنْ فَارِجٍ مِنْ فَارِجٍ مِنْ فَارِجٍ مِنْ فَارِجٍ مِنْ فَارِجٍ مِنْ فَارِجُ (۱) ''اور جنات کوآگ کے شعلوں سے پیدا کیا ہے ۔

٣ \_ ية خلوق علم وادراك جن و باطل مين تميز كرنے اور خطن واستدلال كرنے كى صلاحيت

رکھتی ہے(سورہ جن کی مختلف آیات میں اس مطلب کی طرف اشارہ ہوائے) سے جنوں پر تکالیف اور ذمہ داریاں ہیں ، (سورہ جن اور رحمٰن کی آیات کا مطالعہ کریں)

٣- ان يين يه بعض گروه مومن اور صالح بين اور بعض گروه كافر بين: ﴿ وَ أَنْسا مِنْسا

الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ ﴾ (٢)"اورہم میں ہے بعض نیک کردار ہیں اور بعض اس کے علاوہ ہیں''۔

(۱) سور وَرَحْمَن ، آیت ۱۵. (۲) سور وَ حَن ، آیت ۱۱.

Contact : jabir.abbas@yahoo.com

۵-ان کا بھی قیامت میں حشر ونشراور حماب و کتاب ہوگا: ﴿ وَأَمَّمَا الْفَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا ﴾ (1) "اور نافر مان توجہم كے كندے ہوگتے ہيں"۔

۲-جن آسانوں میں نفوذکی قدرت رکھتے ہیں اور دوسروں کی باتوں کوئ لیا کرتے تھے،
لیکن بعد میں ان کی بیقدرت سلب کرلی گئی، جیسا کرارشاد ہوتا ہے: ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَفْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ
لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعُ الْآنَ يَجِدُ لَهُ شِهَابًا رَصَدًا ﴾ (۲) "اور ہم پہلے بعض مقامات پر بیشرکر
باتیں من لیا کرتے تھے لیکن اب کوئی سنناچا ہے گا تواجے لئے شعلوں کو تیار پائے گا'۔

2 جن بجھی انسانوں سے رابطہ برقر ارکر لیتے ہیں اور بعض محدود اسرارے مطلع ہونے کے بعد انسانوں کو اغوا کر لیتے ہیں۔ ﴿ وَاللّٰهُ کَانَ دِجَالٌ مِنْ الْإِنسِ يَعُو دُونَ بِوِجَالٍ مِنْ الْجِنّٰ فَ عِنْ الْإِنسِ يَعُو دُونَ بِوِجَالٍ مِنْ الْجِنّٰ فَ فَ وَاللّٰهُ کَانَ دِجَالٌ مِنْ الْإِنسِ يَعُودُونَ بِوجَالٍ مِنْ الْجِنّٰ فَ فَ وَادُو هُمْ وَهَقَا ﴾ (٣) اور بیک اضافوں سے کھلوگ جنات کے بعض اوگوں کی پٹاہ ڈھونڈ رہے تھے تو انھوں نے گرفتاری ہیں اور اضافہ کردیا ''۔

۸۔ جنوں کے درمیان بہت ہے بہت زیادہ طاقتور ہوتے ہیں، جیسا کہ بعض طاقتور لوگ انسانوں کے درمیان بھی ہوتے ہیں: ﴿ فَسَالَ عِفْرِیتٌ مِنْ الْحِنِّ أَنَا آتِیكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ ﴾ (۴) " جنات میں سے ایک دایونے کہا کہ میں اتی جلدی لے آؤں گا کہ آپ اپنی عکر سے بھی شاخیں گے'۔

٩ جن ؛ انمانوں كِ بعض ضرورى كامول كوانجام دينے كى طاقت ركھتے ہيں : ﴿ وَمِسنَ الْجِينَّ مَنْ يَغْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ ... يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَادِيبَ وَتَمَاثِيلَ

<sup>(</sup>١) سورو جنء آيت ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورهُ جنء آيت ٩.

<sup>(</sup>٣) سورهٔ جن وآیت ۲.

<sup>(</sup>۴) سورة ثمل ، آيت ۳۹.

•ا۔زیمن پران کی خلقت انسانوں کی خلقت سے پہلے ہو پیکی تھی: ﴿وَالْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَادِ السَّمُومِ ﴾(٢) "اور جنات کواس سے پہلے زہیر ملی آگ سے پیدا کیا"۔ [قاریمِن کرام!] ان کے علاوہ بھی جنول کی دوسری خصوصیات بیان ہوئی ہیں۔

جبر علی الناس میں یہ بات مشہور ہے کہ جنات انسانوں سے بہتر ہیں، کین قرآنی آیات سے یہ تیجہ دکاتا ہے کہ انسان ، جنول سے بہتر ہیں کیونکہ خداوند عالم نے جتنے بھی انبیاء اور مرسلین ہدایت کے لئے بھیجے ہیں وہ سب انسانوں میں سے سے، اور انھیں میں سے پیغبرا کرم سٹ انسانوں میں سے سے، اور انھیں میں سے پیغبرا کرم سٹ انسانی ہیں ، ان پر جنوں کا ایمان تھا اور آپ کی اہل وہ پیروی کی ، ای طرح شیطان کا جناب آ دم علیہ السلام کو سجدہ نہ کرنا جس کی وضاحت قرآن کریم میں بیان ہوئی ہے، یہ جنوں کے سرداروں میں سے تھا، (سورہ کہف، آیت نمبر ۵۰) یہ خود انسان کی فضیلت کی وہل ہے۔

یبال تک ان چیزوں کے بارے بیس بیان ہوائے جو آن مجید میں اس دکھائی نہ دیے والی تفاوق کے بارے بیس بیان ہوا ہے جو آقاتی اور غیر الممی مسائل سے خالی ہے، ایکن ہم جانے ہیں کہ جانال عوام الناس نے جنوں کے سلسلہ میں بہت سے خرافات گڑھ لئے ہیں جو عقل ومنطق سے دور ہیں ،اورای وجہ سے اس موجود کا ایک خرافاتی اور غیر منطقی چیرہ پیش کیا گیا کہ جس وقت لفظ 'جن' زبان پر جاری کیا جا تا ہے تو اس کے سلسلہ میں چند خرافاتی چیزیں بھی ذہن میں آتی ہیں ،خملہ : عجیب وغریب اور وحشتناک شکل وصورت ، دُمدار اور سُم دار موجود! آزار واؤیت

۱۲. (۲) سورهٔ فجر، آیت ۲۷.

یجانے والے،حسد و کیپندر کھنے والے اور براسلوک کرنے والے وغیرہ وغیرہ۔

حالاتکہ اگر جنوں کو ان تمام خرافات اور بے بنیاد چیزوں سے الگ رکھا جائے تو اصل مطلب قابل قبول ہے، کیونکہ اس بات کی کوئی دلیل نہیں ہے کہ موجودات صرف وہی ہیں جس کوہم د کچھ کتے ہوں، اس سلسلہ میں علما اور دانشوروں کا کہنا ہے کہ جن موجودات کوہم اپنے حواس کے ذریعہ درک کر سکتے ہیں وہ ان موجودات کے مقابلہ میں بہت کم ہیں جن کوہم درک نہیں کر سکتے۔

ادھر چندسال پہلے تک کہ جب ذرہ بنی موجودات کشف نیس ہوئی تھی ،کسی کو یہ یقین نہیں ہوئی تھی ،کسی کو یہ یقین نہیں ہوتا تھا کہ ایک قطرہ خون میں ہزاروں زندہ موجودات پائے جاتے ہیں ،جن کوانسان دیکھنے سے قاصر ہے۔اورائی طرق وانسان شوروں کا کہنا ہے کہ ہماری آ تکھیں محدودر گوں کو دیکھتے ہیں اور ہمارے کا ان صرف محدود آ واز کوئن سکتے ہیں ، جبکہ ہم جن رنگ اور آ واز کود کھتے یا سنتے ہیں اس سے کہیں زیادہ ہیں،اور ہمارے دائر کا دراک سے بھی ہیں۔

للبذاجب اس دنیا کی سے حالت ہے تو کو نے تعجب کی بات ہے کہ اس جہان میں دوسری زندہ موجوات بھی ہوں جن کو ہم نہیں دیکھ سکتے ،اور اپنے حواس کے ذریعد درک نہیں کر سکتے ،اور جب ایک کی خبر دینے والے صادق بیغیمراسلام مٹائی آنج نے خردی ہے تو پھر ہم اس کو کیوں نہ قبول کریں؟

بہرحال ایک طرف قر آن کریم جتات کے بارے میں مذکورہ خصوصیات کے ساتھ خبر دے رہا ہے اور دوسری طرف ان کے نہ ہونے پر کوئی عقلی دلیل ہمارے پاس نہیں ہے، تو ہمیں قبول کرلینا چاہئے ، اور غلط تاویلات سے پر ہیز کرنا چاہئے ، ای طرح اس سلسلہ میں عوامی خرافات ہے بھی اجتناب کرنا چاہئے۔

اس نکتہ پر توجہ کرنا چاہئے کہ بھی بھی جنّات کا اطلاق ایک وسیع مفہوم پر ہوتا ہے جن میں نظر نہ آنے والی کئی موجودات شامل ہیں، چاہے ہماری عقل ان کو درک کرے یا نہ کرے، یہاں تک کہ بعض وہ حیوانات جو آنکھوں سے دکھائی دیتے ہیں جو عام طور پر آشیانوں میں چھپے رہتے ہیں،اس وسیع معنی میں وافل ہیں۔اس بات پر پیغیرا کرم ملٹی آئیم سے منقول ایک صدیث شاہد ہے جس میں آئی خضرت ملٹی آئیم نے فرمایا: '' خداوند عالم نے جنوں کی پانچ فتم پیدا کی ہیں، ایک فتم وہ جو ہوا کی طرح و کھائی نہیں دیتے ، دوسری فتم سانپ کی طرح ، ایک فتم پچھوؤں کی طرح ، ایک فتم زمین کے حشرات اورا یک فتم انسان کی طرح ہے جن کے لئے حساب و کتاب رکھا گیاہے''۔(1)

اس روایت اور اس کے وسیع مفہوم کے پیش نظر جنوں کے حوالہ سے بعض روایات اور واقعات میں بیان ہونے والی مشکلات حل ہو جاتی ہیں ۔

مثال عصوريهم حضرت على عليه السلام مص منقول روايات مين يؤسطة بين: "لا تَشْوِبِ السَّمَاءَ مِن شَلْمةِ الإنَّاعِ وَلا مِنْ عروَتِهِ فَإِنَّ الشَّمْطَانَ يَقَعَدُ عَلَى العُروةِ وَالشَّلْمَة ("(1) " نُو ثُهُ موع ظرف يا وستدكى طرف عيانى نه بيو كيونك شيطان ثوث موع كنار اور دستدكى طرف بين ما المرف بين من المرف بين المارة المارة المرف بين المارة المارة المرف بين المارة المارة

چونکہ''شیطان'' بھی جنات میں سے ہے اور جونکہ ظرف کا لوٹا ہوا حصہ اور دیے کی طرف جراثیم ہوتے ہیں، لیکن بعیر از نظر دکھائی دیتا ہے کہ'' جنات اور شیطان''،'' عام معن' کے لحاظ اس طرح کی موجودات کو بھی شامل ہوجائے، اگر چہ خاص معنی رکھتے ہیں لیعنی [جنات] ایسی موجود کو کہا جاتا ہے جن کے یہاں فہم وشعور اور ذمہ داری و فرائض ہوتے ہیں۔ اس سلسلہ میں اور بہت ی روایات موجود ہیں۔ (۳)(۴)

<sup>(</sup>۱) سفينة البحار، جلداول بصفحة ۱۸ (ماده جن )

<sup>(</sup>٢) كتاب "كاني" ، جلد ٢ ، صفحه ٢٨٥ ، () كتاب الاطعمة والاشربة ، باب الاواني ، عديث ٥.

<sup>(</sup>٣) اولين درسگاه آخرين بيامير ،جلداول مي تقريبا ٣٣ر دايتي اي سلسله مي بيان موئي بين.

<sup>(</sup>۴) آفسيرنمونه، جلد ۲۵، صفح ۱۵۴.

#### فرشته کی حقیقت:

جیسا کہ ہم قرآن مجید میں پڑھتے ہیں کہ بہت سے مقامات پرملائکدا در فرشتوں کے بارے میں گفتگوہوئی ہے۔

قرآن كريم كى بهت ى آيات بين ملائكه كى صفات، خصوصيات ،ان كے كام اور ذمه دارياں بيان موئى جين بهاں تك كدملائكه پرائيان ركھنے و؛ خدا، انبياء اور آسانى كتابول كى صف بين قرارديا كيا ہے، جواس مسئله كى ابميت كى دليل ہے: ﴿ آمَنَ السوَّسُولُ بِسَمَا أُنْوِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُوْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ جِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (1)

'' رسول ان تمام یا توں پر ایمان رکھتا ہے جواس پر نازل کی گئی ہیں اور سب موشین بھی اللہ اور ملا تکہاور مرسلین پر ایمان رکھتے ہیں' ک

ہے شک فرشتوں کا وجود ' فیبی' جیروں کی ہے ہے جن کوان صفات اور خصوصیات کے ساتھ پہچا نے کے ساتھ کی وجہ سے ان کو قبول کیا جانا جا ہے۔

علم کی وجہ سے ان کو قبول کیا جانا جا ہے۔

ا۔ فرشت ؛ صاحب عقل وشعور اور خدا کے محترم بندے ہیں جی کہ ارشاد خداد ندی ہے: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكُونَ ﴾ (٢) " بلك وه سب اس كے محترم بندے ہيں '۔

ملائكہ؛ خداوندعالم كے حكم كى فورا اطاعت كرتے ہيں اور كبھى بھى اس كى معصيت نہيں كرتے: ﴿لا يَسْبَقُونَهُ بِالْقُولِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾ (٣) "جوكى بات يراس پرسبقت نہيں كرتے ہيں اوراس كے احكام پر برابر عمل كرتے ہيں"۔

<sup>(</sup>۱) سورة بقره روآيت ٢٨٥ (٢) سورة انبياء وآيت ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة انبياء، آيت ١٤٠

۳۔ ملائکہ؛ خداوندعالم کی طرف سے مختلف قتم کی بہت کی ذمدداریال سنجا لے ہوئے ہیں:
ایک گروہ؛ عرش کو اٹھائے ہوئے ہے۔ (سورہ حاقہ، آیت کا)
ایک گروہ؛ قد برات امر ہے۔ (سورہ اعراف، آیت کا)
ایک گروہ؛ قبض روح کرتا ہے۔ (سورہ اعراف، آیت کا)
ایک گروہ؛ انسان کے اٹمال کا گراں ہے۔ (سورہ انفظار، آیت ۱۳۱۱)
ایک گروہ؛ انسان کو خطرات اور حوادث سے محفوظ رکھتا ہے۔ (سورہ انعام، آیت ۲۱)
ایک گروہ؛ منسا تو ام پرعذا بنازل کرتا ہے۔ (سورہ ہود، آیت کا)
اور ایک گروہ؛ جنگوں میں مونین کی امداد کرتا ہے۔ (سورہ احزاب، آیت ۹)
اور بعض گروہ انبیاء علیم الملام پروٹی اور آسانی کتابیں نازل کرنے والے ہیں۔ (سورہ نیل، آیت)

کراگر ہم ان کے ایک ایک کام اور ذمہ واری کوشار کرناچا ہیں تو بحث طولانی ہوجائے گی۔ ۳۔ ملائکہ؛ ہمیشہ خداوندعالم کی تنبیج و تقدیس کرتھ رہتے ہیں، جیسا کہ قرآن مجید میں

ارشادہوتا ہے:

﴿وَالْمَلاَثِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ﴾ (١)
"اورطائكة كَلَ الْحِيْرِ وردگاركي حمد كُنْ فِي كررہے بين اورز بين والوں كے تن بين استغفار
كررہے بين "-

۵۔ان تمام چیزوں کے باوجودانسان استعداداور تکامل وترقی کے لحاظ سے ان سے بلندو

<sup>(</sup>۱) سورهٔ شوری آیت ۵.

برتر ہے یہاں تک کدسب فرشتوں نے جناب آ دم کو مجدہ کیا اور جناب آ دم علیہ السلام ان کے معلم قراریا ئے۔ (سورہ بقرہ ، آیت ۳۰ ۳۳)

٧- ملائكه؛ بهى بهى انسان كى صورت يس آجاتے بيں اور انبياء بلكه غير انبياء كے سامنے خلا ہر ہوجاتے ہيں ، جيسا كه سوره مريم ميں پڑھتے ہيں:﴿ فَالْرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشَوّا سَسوِيَّا﴾ (١) "تو ہم نے اپنی روح [جرائیل] كو بھيجا جوان كے سامنے ايك اچھا خاصا آ دى بن كر پیش ہوا"۔

ایک دوسر کے مقام پر جناب ابراہیم اور جناب لوط کے سامنے انسانی صورت میں آئے۔ (سورہ ہود، آیت ۲۹ و ۷۷)

یبال تک که درج ذیل آیا ہے ہے بیمعلوم ہوتا ہے کہ قوم لوط نے ان کو انسانی شکل و

صورت میں دیکھا تھا۔ (سورہ ہود، آیت ۸۷)

کیاانسانی شکل وصورت میں ظاہر ہوناایک تقیقت ہے؟ یاصرف خیالی اور سیجھنے کی حد تک؟ قرآن مجید کی آیات سے پہلے معنی ظاہر ہوتے ہیں، اگر چہ بعض مقیم بین نے دوسرے معنی مراد لیتے ہیں۔

ک۔اسلامی روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی تعداداس قدرزیادہ ہے کہ کی بھی انسان سے مواز نہیں کیا جاسکتا، جیسا کہ حضرت امام صادق علیہ السلام ہے منقول ایک روایت میں پڑھتے ہیں: جس وقت امام علیہ السلام ہے سوال کیا گیا کہ فرشتوں کی تعدادزیادہ ہے یا انسانوں کی؟ توامام علیہ السلام نے فرمایا: دوقتم اس خدا کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، زمین میں مٹی کے فرمایا: دوقتم اس خدا کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، زمین میں مٹی کے فرمایا: میں فرشتوں کی تعداد ہے، آسان میں کوئی ایس جگریں ہے جہاں پر

<sup>(</sup>۱) سورهٔ مریمی و آیت کا.

سی فرشتہ نے خداوندعالم کی شبیج وتقدیس نہ کی ہو'۔(۱)

۸۔ وہ نہ کھانا کھاتے ہیں اور نہ پانی پیتے ہیں، اور نہ ہی شادی کرتے ہیں، جیسا کہ امام صادق علیہ السلام سے منقول ایک حدیث میں بیان ہوا ہے:'' فرشتے نہ کھانا کھاتے ہیں اور نہ پانی پیتے ہیں اور نہ ہی شادی کرتے ہیں بلک نیم عرش الہی کی وجہ سے زندہ ہیں''۔(۲)

9 ۔ وہ ندسوتے ہیں ،ندستی اور غفلت کا شکار ہوتے ہیں، جیسا کہ حضرت علی علیہ السلام ہے منقول ایک روایت میں بیان ہوا ہے''ان میں ستی ہے اور نہ غفلت ،اور وہ خداکی نافر مانی نہیں کرتے ...ان کو نیں بھی نہیں آتی ان کی عقل بھی سہو ونسیان کا شکار نہیں ہوتی ،ان کا بدن ست نہیں ہوتا ،اور وہ صلب پدراور رہم ما در میں قرار نہیں یاتے ۔ (۳)

•ا۔ان کے مختلف مقامات ورمختلف درجات ہوتے ہیں،ان میں بعض ہمیشہ رکوع میں

رہتے ہیں اور بعض ہمیشہ بجدہ کی حالت میں

﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَـهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُون ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ ﴾ (٣)

''اورہم میں سے ہرایک کے لئے ایک مقام معین ہے اور ہم اس کی بارگاہ میں صف بستہ کھڑے ہونے والے ہیں اورہم اس کی تنبیح کرنے والے ہیں''۔

حضرت امام صادق علیہ السلام فرماتے ہیں: خداوند عالم نے پچھ فرشتوں کو ایساخلق کیا ہے جو روز قیامت تک رکوع میں رہیں گے اور بعض فرشتے ایسے ہیں جو قیامت تک مجدہ کی حالت

<sup>(</sup>۱) سحار الله وار، جلد ۵۹ م صفحه ۱۷ (حدیث ۷)، اس کے علاوہ اور بہت ی دوسری روایتی اس بارے میں نقل ہوئی ہیں۔

<sup>(</sup>٢) يحار الاتوار ، جلد ٥٩ يسفيه ١١ (عديث ٢)

<sup>(</sup>٣) بحارالاتوار، جلد ٥٩ م في ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة صافات، آيت ١٦٢١ ـ ١٦١.

یں رہیں گے۔(۱)(۲)

اب یہاں بیہ سوال اٹھتا ہے کہ بیتمام فرشتے ان تمام اوصاف کے ساتھ مجر دموجود ہیں یا مادی؟!اس میں شک نہیں ہے کہ بیتمام صفات کسی مادی عضر کے نہیں ہو سکتے ،لیکن ان کے''لطیف اجہام''سے پیدا ہونے میں کوئی مانع بھی نہیں ہے، جواس معمولی مادہ سے مافوق ہو۔

فرشتوں کے لئے ''مطلق طور پر بجر د' یہاں تک کہ زمان ومکان اورا جز اسے بھی مجر دہونے
کا اثبات کوئی آسان کا منہیں ہاوراس سلسلہ میں تحقیق کرنے کا بھی کوئی خاص فا کدہ نہیں ہے، اہم
بات بیہ ہے کہ ہم فرشتوں کو تر آن میں بیان ہوئے اوصاف کے ذریعہ یہجا نیں ، اوران کو خدا وندعا لم
کی بلند و بالامخلوق ما نیں ، اور ان کے لئے صرف مقام بندگی وعبادت کے قائل ہوں ، اور ان کو
خداوندعا لم کے ساتھ خلقت یا عبادت میں شرکے نہ مانیں ، اورا گرکوئی ان کوشریک مانے گا تو بیشرک
اور کفر ہوگا۔

فرشتوں کے سلسلہ میں ہم اتنی بحث و گفتگو کو گائی سی ہے ہیں اور تفصیلی بحث کے لئے اس موضوع پر لکھی گئی کتابوں کا مطالعہ فرما ئیں۔ توریت میں بہت سے مقامات پر فرشتوں کو'' خدا'' کہا گیا ہے جونہ صرف مید کہ شرک ہے بلکہ اس وقت کی توریت میں تحریف کی دیکی ہے، لیکن قرآن مجید اس طرح کے الفاظ ہے پاک ومنزہ ہے، کیونکہ قرآن میں صرف ان کے لئے متقام بندگی، عباوت اور تھم خدا کی قبیل کے علاوہ کچھ نہیں ملتا، جیسا کہ ہم پہلے بھی عرض کر بچلے ہیں کہ قرآن مجید کی بہت ی اور تھم خدا کی قبیل کے علاوہ کچھ نیس ملتا، جیسا کہ ہم پہلے بھی عرض کر بچلے ہیں کہ قرآن مجید کی بہت ی آیات سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ انسان کامل کا درجہ فرشتوں سے بلند و بالا ہے۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) بحار الانوار ، حلد ۵۹ ، منفي ۱۷ کار

<sup>(</sup>۲) ملا نکہ کے اوصاف اوران کی اقسام کے سلسلہ میں کتاب''السماء والعالم''، بحار الانوار''ابواب الملائکہ''( جلد ۹ ۵ صفحہ ۳۲۶۳ التا اللہ کا میں اسلامی کہ اللہ ۱۳۹۵ اللہ ۱۳۹۵ میں ۔ پر جوع فرمائیں ،ای طرح نیج البلاغہ خطبہ قبرا، ۹۰ ۱ ،اے اربر پر جوع فرمائیں . ...

<sup>(</sup>٣) تغيير نمونه، جلد ١٨ اصفح ٣٤١.

#### ٩٢ \_ رجعت كيا ہے اور كيا اس كا امكان يا يا جاتا ہے؟

''رجعت شیعوں کامعروف عقیدہ ہے اورا کیے مختصر جملہ میں اس کے معنی ہے ہیں:''امام زمانہ (ع) کے ظہور کے جور اور روز قیامت سے پہلے'' خالص مونین'' کا ایک گروہ اور'' کفار اور بہت سرکش وشریرلوگوں کا ایک گروہ' اس دنیا میں لوٹایا جائے گا، پہلا گروہ [یعنی مونین ] کمال کی مزلوں کو طے کرے گااور دوسرا گروہ بہت مجت میزایائے گا''۔

جلیل القدر شیعہ عالم دین''سید مرتفی تعلیم الرحمہ فرماتے ہیں:''امام مہدی (ع) کے ظہور کے بعد خداوند عالم بہت ہے لوگوں کومر نے کے بعد چرای دینا میں بلٹائے گا، تا کہ امام زمانہ عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف کی مدد کا افتحار اور ثواب حاصل کریں ، عالمی حکومت حق [ وعدالت ] میں شریک ہوں ، اور ای طرح سخت ترین وشمنوں کو بھی اس دنیا میں لوٹائے گا تا کہ ان سے انتقام لیا حاسکے۔

اس کے بعد موصوف مزید بیان کرتے ہیں: اس عقیدہ کے پیچے ہونے پر دلیل میہ ہے کہ کوئی بھی عاقل اس کام پر خداکی فقد رت ہے انکار نہیں کر سکتا، کیونکہ میہ مسئلہ کوئی محال کام نہیں ہے، حالانکہ ہمار ہے بعض مخالفین اس موضوع کا اس طرح انکار کرتے ہیں کہ گویا میں کام محال اور غیر ممکن ہے۔ اس کے بعد سید بزرگوار فرماتے ہیں: اس عقیدہ کی دلیل'' فرقہ امامیہ کا اجماع'' ہے، کیونکہ

اس عقیدہ میں کسی نے بھی مخالفت نہیں کی ہے۔(۱)

اگر چہ بعض قدیم شیعہ علمااورائ طرح مرحوم طبری صاحب مجمع البیان کی گفتگوے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ بہت ہی کم شیعہ علما نے اس عقیدہ کی مخالفت کی ہے،اور''رجعت'' کے معنی'' حکومت اہل بیت علیہم السلام کی بازگشت'' کئے ہیں، نہ لوگوں کی بازگشت اور مردوں کا زندہ ہونا، ٹیکن ان افراد کی مخالفت کچھاس طرح ہے جس سے اجماع پر کوئی فرق نہیں پڑتا۔

يهال پر بهت ي بحش بين ليكن بم ان كا خلاصه پيش كرتے بين:

ا بے شک ال دخیا میں مردوں کا زندہ ہونا کوئی محال کام نہیں ہے، جیسا کہ قیامت میں تمام انسانوں کا زندہ ہونا کمل طور پر کمکن ہے، اوراس [رجعت] پر تبجب کرنا گویا زمانۂ جاہلیت میں قیامت کے مسئلہ پر تبجب کی طرح ہے، اس کا خواق اڑا نا ہشر کین کا قیامت کے نداق اڑا نے کی طرح ہے، کی طرح ہے، کی طرح ہے، کی طرح ہے، کی کوئی مقتل اس طرح کے کام کو محال نہیں مانی اور خدا کی وسیع قدرت کے سامنے یہ کام بہت آسان ہے۔

٢ قرآن مجيد ميں اجمالي طور پر گزشته امتوں كے پانچ مواقع پر" رجعت" كاواقعه پيش آيا

-4

الف جیا کہ آن مجید میں ایک بن کے بارے میں ارشاد ہوا ہے: آیا سبندہ [نبی] کی مثال جس کا گزرا کی قریبے ہوا جس کے سارے ستون اور چھتیں گر چکی تھیں تو اس بندہ نے کہا کہ خدا ان سب کوموت کے بعد کس طرح زندہ کرے گا؟ تو خدا نے اس بندہ کوسوسال کے لئے موت دیدی اور پھرزندہ کیا اور پوچھا کہ کتنی دیر پڑے رہے؟ تو اس نے کہا کہ ایک دن یا اس سے پچھکم، فرمایا جنہیں ،سوسال ، ذراا ہے کھانے اور پینے کوتو دیکھوکہ خراب تک نہیں ہوا اور اپنے گدھے پرنگاہ

<sup>(</sup>۱) سفينة الجار، جلداول ، صفحه ۵۱۱ (ماده رجع)

کرو( کرسر گل گیا ہے) اور ہم ای طرح تمہیں لوگوں کے لئے ایک نشانی بنانا جا ہے ہیں...(سورہ بقرہ، آیت ۲۵۹)

اس نبی کا نام عزیر تھایا کچھاور،اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا،اہم بات بہ ہے کہ قرآن مجید نے واضح الفاظ میں بیان کیا ہے کہ وہ موت کے بعدای دنیا میں دوبارہ زندہ ہوئے۔ ﴿ فَالْمَاتَهُ اللهُ عِلْمَاللَهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ الل

یں۔ قرآن کریم کے سورہ بقرہ میں ان لوگوں کے بارے بیں گفتگو ہوئی ہے: ''جو ہزاروں کی تعداد میں موت کے خوف ہے اپنے گھروں سے نکل پڑے (اور بعض مفسرین کے قول کے مطابق بیلوگ طاعون کی بیاری کا بہائے بنا کر میدان جہاد میں جانائیں چاہتے تھے ) اور خدانے اٹھیں موت کا عظم دیدیا اور پھرزندہ کردیا: ﴿ فَقَالَ لَهُمْ اللهُ مُوتُوا ثُمَّ أَخْیَاهُمْ ﴾ (1)

اگر چہاس غیر معمولی واقعہ کو مضم ف کے والے مضرین نے اس کو صرف ایک مثال شار کیا ہے، کیکن بیہ بات واضح ہے کہ اس طرح کے الفاظ انظم دور بلکہ آیت کی صراحت کے مقابل، قابل قبول نہیں ہیں۔

سے سورہ بقرہ کی آیات میں ''بی اسرائیل' کے بارے ہی بواہ کہ دیدارخداکے اضا کے بعد ان لوگوں پر ہلاک کرنے والی بجل گری اور وہ لوگ مرکھے، اس کے بعد خدانے ان کو زندہ کیا تا کہ اس کی نعتوں کا شکر اوا کریں: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا کُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِ کُمْ لَعَلَّکُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِ کُمْ لَعَلَّکُمْ تَدُونَ کَا اَن کو تعد خدا نے ان کو تشکر و ن کی اور وہ کو تنہ کی موت کے بعد زندہ کردیا کہ شایداب شکر گزار بن جاو''۔

و سورہ ما کہ ہ، آیت نمبر اایس جناب میں علیہ السلام کے مجزات کوشارکیا گیا ہے کہ وہ خدا

<sup>(</sup>۱) سوره بقره ، آیت ۲۲۳.

<sup>(</sup>٢) سوره يقره وآيت ٥٦.

ك عم عردول كوزنده كرتے تے: ﴿ وَإِذَا تَعْوجُ الْمَوتَى بِاذْنِي ﴾ "تم مردول كوير عظم عندنده كرتے تے"

بیالفاظ اس بات کی عکای کرتے ہیں کہ جناب عیسیٰ علیہ السلام اپنے اس معجزہ ( لیعنی مردول کوزندہ کرنے ) سے فائدہ اٹھاتے تھے، بلکہ آیت میں' میسخسرج" کالفظ استعال ہوا ہے جو تکرار پردلیل ہے اور پیخودر جعت کی ایک قتم ثمار ہوتی ہے۔

ھ۔اورآخری موقع سورہ بقرہ کی آیت نمبر ۲۳ میں بنی اسرائیل کے مقتول کے بارے میں بیان ہوا کہ جب بنی اسرائیل میں ان ان بیان ہوا، چنا نچہ اس کے قاتل کی پیچان کے سلسلہ میں اختلاف ہوا، چنا نچہ اس سلسلہ میں اختلاف ہوا، چنا نچہ اس سلسلہ میں قرآن کا ارشاد ہے: ﴿ فَقُلْنَا اصْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُعْمِى اللهُ الْمَوْتَى وَيُويدُكُمْ اللهُ الْمَوْتَى وَيُويدُكُمْ آیاتِ بِهِ اللهُ الْمَوْتَى وَيُويدُكُمْ آیاتِ بِهِ اللهُ الْمَوْتَى وَرُويدُكُمْ آیاتِ بِهِ اللهُ الْمَوْتَى وَرُويدُكُمْ آیاتِ بِهِ اللهُ الْمُوتَى وَرُويدُكُمْ اللهُ الل

ان پائچ موارد کے علاوہ قرآن مجید میں اور دیگر واقعات ملتے ہیں جیسا کہ اصحاب کہف کا واقعہ جوتقریباً''رجعت''ے مشابہ ہے،ای طرح جناب ابراہیم علیہ السلام کا چار پرندوں کو ذرج کرنا اور ان کا دوبارہ زندہ ہونا، تا کہ انسانوں کے لئے قیامت میں دوبارہ زندہ ہونے کا تصور مجسم ہوجائے، یہ واقعہ بھی رجعت کے سلسلہ میں قابل توجہ ہے۔

اور بیکس طرح ممکن ہے کہ کوئی قر آن مجید پرایک آسانی کتاب کے عنوان سے عقیدہ رکھتا ہو،کیکن الناتمام آیات کے پیش نظر رجعت کے امکان کا منکر ہوجائے؟ کیا رجعت کے معنی مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہونے کے علاوہ کچھاور ہیں؟

کیاای دنیامیں قیامت کا ایک نموندر جعت نہیں ہے؟ جو شخص قیامت کواس کی تفصیل کے ساتھ مانتا ہے تو پھرا پسے شخص کے لئے رجعت کا انکار کرنایااس کا نداق اڑانا یا احمدا مین مصری کی طرح کتاب'' فجرالاسلام'' میں کہنا کہ ''الدَمُ سے دِدِ بِّلْهُ ظَهرَتْ بِالتَّشْيَّعْ بِاللَّهُولِ بِالرَّجْعَةِ"(۱)''یہودیت کا ایک دوسرارخ شیعوں کےلباس میں ''رجعت'' کے عقیدہ کے ساتھ ظاہر ہواہے'' واقعا جائے تعجب ہے۔ احمدامین کے اس قول اور دور جاہلیت کے مشرکین کے جسمانی معاد کے انکار میں کیا فرق

ے؟!

سے بہاں تک جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے اس سے ''رجعت'' کاممکن ہونا ثابت ہوجا تا ہے، اور رجعت کے واقع ہونے کی تائید کرنے والی بہت می روایات ہیں جن کوائمہ معصومین علیم السلام سے بہت کے موثق راویوں نے نقل کیا ہے، اور چونکہ ہم یہاں پران تمام کونقل نہیں کرسکتے، السلام سے بہت کے عدادہ ہم کونقل کرتے ہیں جیسا کہ علامہ کجلسی علیدالرحمد رقسطراز ہیں:

و کس طرح ممکن ہے کہ وگی اہل ہیت علیم السلام کی صدافت پر ایمان رکھتا ہولیکن رجعت کے بارے میں متواتر احادیث کو قبول نوگرے؟ بہت ہی واضح احادیث جن کی تعداد تقریباً دوسو ہے اور تقریباً چالیس موثق راویوں اور علمانے نقل کی جی ،اور پچاس سے زیادہ کتابوں میں وارد ہوئی جیں ...اگریہ حدیث متواتر نہیں ہے تو پھرکون کی حدیث متواتر ہو علی ہے؟!(۲)(۳)

رجعت كافليفه

اسلامی روایات کے پیش نظریہ نتیجہ نکاتا ہے کہ رجعت سب او گوں کے لئے نہیں ہے، بلکہ یہ اعمال صالحہ انجام دینے والے مومنین کے لئے ہے جوایمان کے بلند درجہ پر فائز ہیں، اور ای طرح ان ظالم وسرکش کفار کے لئے ہے جو کفروظلم میں غرق ہیں۔

<sup>(1) &</sup>quot;عقائدالا مامية شخ محدرضا المظفر صفحاك.

<sup>(</sup>٢) بحار الانوار، جلد ٥٣ ، صفحة ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) تغييرنموند، جلد ١٥ اصفحه ٥٥٥.

ان تمام روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس دنیا ہیں دوبارہ زندگی مومنین کے لئے کمال کے درجات حاصل کرنے کے لئے ہے اور دوسرے گروہ کو کیفر کر دار تک پہنچانے کے لئے ہے۔ دوسرے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ وہ مخلص مومنین جو معنوی کمال حاصل کرنے میں موانع اور مشکلات سے دوجار ہوگئے تھے اور ان کی معنوی ترقی ناکمل رہ گئی تھی تو حکمت الجی اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ ایسے مومنین کو دوبارہ زندگی دی جائے اور وہ کمال کی منزلوں کو کمل کریں ، جق و عدالت کی عالمی حکومت میں شریک ہونا عدالت کی عالمی حکومت میں شریک ہونا عدالت کی عالمی حکومت میں شریک ہونا ہی جب ہونا کے دیکھومت میں شریک ہونا جی بہت ہونا افتخار ہے۔

ان کے برخلاف کفار و منافقین اور بڑے بڑے ظالم و جابر روزِ قیامت عذاب کے علاوہ اس دنیا میں بھی سز ابھکتیں گے جیسا کہ کرخت کی اتوام جیسے قوم فرعون ،قوم عاد ،قوم شمو داور قوم لوط اپنے کیفر کر دار تک پینچی ہیں ،اور بیصرف رجعت کی صورت میں ممکن ہے۔

حضرت امام صادق عليه السلام مع منقول ب التي فرمايا: "إنَّ الرَّجْعة لَيْسَتْ بِعَامَةٍ، وَهِي خَاصَّةٍ لَا يَسْرِجعُ إلَّا مَنْ مَحضَ الإيمَانُ مَعْجِضاً، أوْ مَحضَ الشَّرْكِ مَسَحَضاً" (1)" رجعت عام بين موگى بكدفاص موگى، رجعت عرف أَحَيْنُ افراد كے لئے ہے جو فالص مومن يا جوفالص مشرك بين"۔

ممکن ہے کہ سورہ انبیاء کی آیت نمبر ۹۵ میں ای بات کی طرف اشارہ ہوجیسا کہ ارشاد ہوا ہے: ﴿ وَ حَرَامٌ عَلٰی قَرْیَةِ أَهْلَکُنَاهَا أَنَّهُمْ لاَیَرْجِعُونَ ﴾ ''اور جس بستی کوہم نے تباہ کردیا ہاس کے لئے بھی ناممکن ہے کہ قیامت کے دن ہمارے پاس بلیٹ کرنہ آئے ''کیونکہ نہ لوٹایا جانا انھیں لوگوں کے بارے میں ہے جواس ونیا میں اپنے کیفر کردار تک پہنے کچے ہیں، اور اس سے رہی

<sup>(</sup>۱) يحارالانوار، جلد۵۳ مفحه۳.

روش ہوجا تا ہے کہ جولوگ اس طرح کے عذاب میں مبتلا نہیں ہوئے ہیں ان کود وبارہ اس دنیا میں لوٹا کران کوسز ادی جائے گی۔ (غور کیجیئے)

یہاں پیمی احمّال پایاجاتا ہے کہ ان دو جماعتوں کی بازگشت تاریخ بشریت کے اس خاص زمانہ میں (قیامت کے لئے) دو عظیم درس اور عظمت خدا کی دونشانیاں ہوں گی ، تا کہ مومنین ان کو د کیھنے کے بعد معنوی کمال اور ایمان کے بلندور جات تک پہنچ جا کیس اور کسی طرح کی کوئی کمی باقی ندرہ حائے۔(1)

(۱) تغيير نمونه، جلد ۱۵ اصفحه ۵۵۹.

## 99\_تو کل کی حقیقت اوراس کا فلسفہ کیا ہے؟

'' توکل'' دراصل'' وکالت'' ے مشتق ہے،اور وکیل انتخاب کرنے کے معنیٰ میں ہےاور ہم جانتے ہیں کہا یک اچھاو کیل وہنگ ہے جو کم از کم چارصفات کا حامل ہو۔

ا \_ ضروری معلومات \_

۲۔امانت داری۔

۳\_ طاقت وقدرت\_

-150,00 -M

شایداس بات کو بیان کرنے کی ضرورت نہ ہو کہ مختلف کا موں کے لئے ایک مدافع وکیل کا انتخاب اس موقع پر ہوتا ہے جہال انسان ذاتی طور پر دفاع کرنے پر قادر نہ ہوں بھی وجہ ہے کہ وہ اس موقع پر دوسرے کی قوت سے فائدہ حاصل کرتا ہے اور اس کی طافت وصلاحیت کے ذریعے اپنی مشکل حل کرتا ہے۔

لہذا خدا پر تو کل کرنے کا اس کے علاوہ کوئی اور مفہوم نہیں ہے کہ انسان زندگی کی مشکلات و حوادث ، مخالفین کی وشمنیوں اور مختیوں، پیچید گیوں اور بھی اہداف کے راستے میں حاکل رکاوٹوں کو خوددور کرنے کی طاقت ندر کھتا ہوتو اسے اپناوکیل قرار دے اور اس پر بھروسہ کرے اور خود بھی ہمت اور کوشش کرتا رہے بلکہ جہاں کسی کام کوخود انجام دینے کی طاقت رکھتا ہوو ہاں بھی مؤثر حقیقی ،خدا ہی کو

مانے کیونکداگرایک موحد کی چثم بصیرت ہے دیکھا جائے تو تمام قدرتوں اور قو توں کا سرچشمہ وہی ہے۔

''فَوَتُل عَلَى الله '' کا نقطهٔ مقابل بیہ کہاں کے غیر پر بھروسہ کیاجائے ، یعنی کی غیر کے مہارے پر جینا، دوسر ہے ۔ وابستہ ہونااورا پی ذات میں استقلال واعتمادے عاری ہونا۔
علمائے اخلاق کہتے ہیں کہ تو کل، براہ راست خدا کی تو حیدا فعالی کا نتیجہ ہے کیونکہ جیسے ہم نے کہا ہے کہا کے موقد کی نظر میں ہر حرکت، ہر کوشش، ہر جنبش اورای عالم میں ہر چیز آخر کاراس جہان کی پہلی علم بھنی ذات خدا ہے ارتباط رکھتی ہے، لہذا ایک مؤقد کی نگاہ میں تمام طاقبیں اور کا میابیاں ای کی طرف کے ہیں۔

تؤكل كافليفه

[ قارئین کرام!]جماری مذکوره گفتگو پاؤی کرنے ہے معلوم ہوجا تا ہے:

اولاً: "قَدُرت پرتوکل انسان کی استقامت و مقاومت کا سبب بنائے ہی وجہ ہے کہ جب مسلمانوں نے میدان احدیث بخت ضرب کھائی اور وشن میدان چھوڑ نے کے بعد دو باجہ پیٹ کے تا کہ مسلمانوں نے میدان احدیث بخت ضرب کھائی اور وشن میدان چھوڑ نے کے بعد دو باجہ پیٹ آئے تا کہ مسلمانوں پر آخری ضرب لگا کیں اور بینج رمسلمانوں کو پینجی تو اس موقع پرقر آن کہتا ہے کہ صاحب ایمان افراد اس خطرناک لیحدیث وحشت زدہ نہ ہوئے جب کہ دو اپنی فقال توت کا ایک اہم حصہ کھو چکے تھے بلکہ "توکل" اور قوت ایمانی نے ان کی استقامت میں اضافہ کر دیا اور فاتح وشمن اس آمادگی کی خبر سنتے ہی تیزی سے بیچھے ہٹ گیا (سورہ آل عمران ، آیت ۱۷۳)

تو کل کے سائے میں اس استفامت کے نمونے متعدد آیات میں نظر آتے ہیں ، ان میں سے سورہ آل عمران کی ، آیت ۱۲۲ میں قرآن مجید کہتا ہے : تو کل علی اللہ نے مجاہدین کے دوگر وہوں کو

میدان جہادمیں ستی سے بچایا۔

سورۂ ابراہیم کی ، آیت نمبر ۱۲ ارمیں وشمن کے حملوں اور نقصانات کے مقابل میں تو کل اور صبر کا باہم ذکر ہوا ہے۔

آل عمران کی آیت ۱۵۹ رئیں اہم کا موں کی انجام دہی کے لئے پہلے مشورہ اس کے بعد پختہ ارادہ اور پھر **'قو تگل عَلَی اللہ "**کا حکم دیا گیا ہے، یہاں تک کہ قر آن کہتا ہے:

﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾(1) "شيطان برگزارگول پرغلبنہیں پاسکتا جوصاحبان ایمان ہیں اور جن کا اللہ پرتو کل اوراعماد

\_"\_

ان آیات ہے مجموعی طور پر بین پیچا کلتا ہے کہ شدید مشکلات میں انسان ضعف اور کمزوری محصوں نہ کرے بلکہ اللہ کی ہے انتہا قدرت پر بھر وسٹ ہوئے اپنے آپ کو کامیاب اور فاتح سمجھے، گویا تو کل امید آفریں، قوت بخش، تقویت پہچانے واللہ کی استقامت میں اضافہ کرنے کا باعث ہے، تو کل کامفہوم اگر گوششینی اختیار کرنا اور ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جانا ہوتا تو مجاہدین اور اس قتم کے لوگوں میں تحریک پیدا کرنے کا باعث نہ بنتا۔

اگر پچھلوگ ہے خیال کرتے ہیں کہ عالم اسباب اور طبیعی عوامل کی طرف وجہ روح تو کل ہے مناسبت نہیں رکھتی تو وہ انتہائی غلط نہی میں مبتلا ہیں، کیونکہ طبیعی عوامل کے اثر ات کواراد و الہٰ ہی ہے جدا کرنا ایک طرح کا شرک ہے، کیا ایسانہیں ہے، کہ عوامل طبیعی کے پاس جو پچھ ہے وہ اس کا ہے اور سب پچھاسی کے ارادہ اور فر مان کے تحت ہے، البتہ اگر عوامل کو ایک مستقل طاقت سمجھا جائے اور انھیں اس کے ارادہ اور فر مان کے تحت ہے، البتہ اگر عوامل کو ایک مستقل طاقت سمجھا جائے اور انھیں اس کے ارادہ کے مدمقابل قرار دیا جائے تو یہ چیز روح تو کل سے مطابقت نہیں رکھتی۔

<sup>(1)</sup> سورهٔ کل ۱ آیت ۹۹.

بیاتو کل کی الیی تفییر کرنا کیے ممکن ہے جبکہ خود متوکلین کے سیدوسر دار پینجبرا کرم ملی ایکے اسے اہداف کی ترتی کے لئے کسی موقع پر بھیج منصوبہ، شبت ٹکنیک اور مختلف ظاہری وسائل سے غفلت نہیں برتے تھے۔

بیسب چیزیں ثابت کرتی ہیں کہ تو کل کامنفی مفہوم نہیں ہے۔

ٹانیاً:''نَسَوَتگ ل عَلَی الله " انسان کوان وابستگیوں سے نجات دلاتا ہے جوذلت وغلامی کا سرچشمہ ہیں اوراسے آزادی اورخو داعتا دی عطا کرتا ہے۔

'' توگی''اور'' قناعت''ہم ریشہ ہیں اور فطر تا ان دونوں کا فلسفہ بھی کئی پہلوؤں ہے ایک دوسرے سے مشباہت رکھتاہے، اس کے باوجودان میں فرق بھی ہے یہاں ہم چنداسلامی روایات پیش کرتے ہیں جن سے تو کل کا حقیق مفہوم اور اصلی بنیا دواضح ہو سکے۔

حضرت امام صاوق عليه السلام كافريان ب:"إنَّ البغِفَ وَالْعِنَ يَجُولانِ فَإِذَا ظَفَرَا بِهُ وضَعِ التَّوَكُل وَطَنا "(1)" بِنازى الورس تَحْجَبَوْرَبَى بِين جَهال تُوكل كو پالَتَى بِين و بِين وُرِ عِدُ الدِينَ بِادراى مِقَام كواپناوطن بناليتى بِين ال

> اس حدیث میں بے نیازی اور عزت کا اصلی وطن ' ' تو کل' نیان کیا گیا ہے۔ سخت کے سان بہتا ہے ۔ ۔ : اس سے سن نا

پنیبرا کرم ملیفی بنام عنقول ہے کہ آپ نے فرمایا:

''جب بندہ اس حقیقت ہے آگاہ ہوجاتا ہے کہ مخلوق اس کو نقصان پہنچا سکتی ہے اور نہ فائدہ ، تو وہ مخلوق ہے تو قع اٹھالیتا ہے تو بھروہ خدا کے علاوہ کسی کے لئے کا منہیں کرتا ، اور اس کے سوا کسی ہے اُمیڈ میں رکھتا ہے ، اور یہی حقیقت تو کل ہے''۔(۲)

<sup>(</sup>١) اصول كافى ، جلد دوم ، بَابُ التَّقْوِيضِ إلَى اللهِ وَ التَّوْخُل عَلَيهِ ، حديث ٣. (٢) بحار الانوار ، جلد ١٥ اما ظال كى بحث مين صفح ١٦ طبع قد يم.

مسى في حضرت اما على بن موى الرضاعلية السلام سي سوال كيا: "مَسسا حَسدُّةُ التَّوَكُّل" (توكل كى حداً" (1)" خدا پر التَّوَكُّل" (توكل كى حد كيا ہے؟): تو آپ في فرمايا: "إِنَّ لَا تَصَخَافَ مَعَ اللَّهِ أحداً" (1)" خدا پر مجرور كرتے ہوئے كى سے تدوُرو" (٢) (٣)

abir abbas@yahoo.com

<sup>(</sup>١) سفية البحار، جلد دوم ، سفية ٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) توکل کے بارے میں مزید وضاحت کے لئے 'انگیز ہیدائش ندہب' کی طرف رجوع فرما کیں.

<sup>(</sup>٣) تغيير تمونه : جلده اصفحه ٢٩٥.

#### ۹۴\_دعاوزاری کافلسفہ کیاہے؟

دعا کی مختص ،اس کی روح اور اس کے تربیتی اور نفسیاتی اثر سے بے خبر لوگ دعا پر طرح طرح کے اعتر اضات کر ہے ہیں۔

مجمعی کہتے ہیں: بیاعصاب کو کمزوراور بے ش کردیتی ہے کیونکہ ان کی نظر میں دعالوگوں کو فعالیت ، کوشش ، ترتی اور کامیا بی کے دسائل کے بچائے اسی راستہ پر لگادیتی ہے ، اور انھیں سعی وکوشش کے بدلے اسی براکتھا کرنے کاسبق دیتی ہے۔

مجھی کہتے ہیں: دعااصولی طور پرخدا کے معاملات میں بے جادظ اندازی کا نام ہے،خدا جیسی مصلحت دیکھے گا اے انجام دے گا، وہ ہم ہے محبت کرتا ہے اور ہمارے مصالح ومنافع کو بہتر جانتا ہے، پھر کیوں ہروقت ہم اپنی مرضی اور پہند کے مطابق اس سے سوال کرتے رہیں؟!

مم می کہتے ہیں: ان تمام چیزوں کے علاوہ دعا؛ ارادۂ اللی پر راضی رہنے اور اس کے سامنے سرتشلیم خم کرنے کے منافی ہے!

[ قارئین کرام!] جولوگ اس طرح کے اعتراضات کرتے ہیں وہ وعااور تضرع وزاری کے نفسیاتی ، اجتماعی ، تربیتی اور معنوی وروحانی آ ٹارے غافل ہیں ، انسان ؛ ارادہ کی تقویت اور دکھ درد کے دور ہونے کے لئے کسی سہارے کامختاج ہے ، اور دعاانسان کے دل میں امید کی کرن چیکا دیتی

ہے، جولوگ دعا کوفراموش کئے ہوئے ہیں وہ نفسیاتی اوراجنا عی طور پر ناپسندیدہ عکس العمل ہے دوجار ہوتے ہیں۔

ایک مشہور ماہر نفسیات کا کہنا ہے:''کسی قوم میں دعاوتضرع کا فقدان اس ملت کی تباہی کے برابر ہے، جس قوم نے دعا کی ضرورت کے احساس کا گلا گھونٹ دیا ہے وہ عموماً فساد اور زوال سے محفوظ نہیں رہ کتی''۔

البنۃ اس بات کونہیں بھولنا چاہئے کہ شن کے دفت دعا ادر عبادت کرنا اور ہاقی تمام دن ایک وحثی جانور کی طرح گز ارنا ہے وہ اور فضول ہے ، دعا کو مسلسل جاری رہنا چاہئے ، کیونکہ کہیں ایسا نہ ہو کہانسان اس کے ممیق اثر سے ہاتھ دھو بیٹھے۔(1)

جولوگ دعا کوکا بلی اورستی کا سب جھتے ہیں وہ دعا کے معنی ہی نہیں سمجھے، کیونکہ دعا کا بیہ مطلب نہیں کہ مادی وسائل واسباب سے ہاتھ روگ کیا جائے اور صرف دست دعا بلند کیا جائے ، بلکہ مقصد رہے کہ تمام موجودہ وسائل کے ذریعہ اپنی پوری کوششی جروئے کا رلائی جائے اور جب معاملہ انسان کے بس میں نہ رہے اور وہ مقصد تک نہ بینی پائے تو دعا کا سہا رہے ، توجہ کے ساتھ خدا پر بھر وسہ کرے اپنی اندرامید کی کرن پیدا کرے اور اس میدا عظیم کی بے پناہ نفر اور کی کرز ربعہ مدوعاصل کرے ۔

لہذا دعا مقصدتک نہ پہو نیخے کی صورت میں ہے نہ کہ بیفطری اسباب کے مقابلہ میں کوئی ہے۔

مذكوره ما برنفسيات لكهتاب:

"دعاانسان میں اطمینان پیدا کرنے کے ساتھ ساتھ انسان کی فکر میں ایک طرح کی شکفتگی

<sup>(1)&</sup>quot; نيايش" تالف: طبيب دروانشناس مشهور" لكسيس كارل"

پیدا کرتی ہے، باطنی انبساط کا باعث بنتی ہے اور بعض اوقات بیانسان کے لئے بہادری اور دلا وری کی روح کو ابھارتی ہے، دعا کے ذریعہ انسان پر بہت کی علامات ظاہر ہوتی ہیں، جن میں ہے بعض تو صرف دعا ہے مخصوص ہیں، جیسے نگاہ کی پاکیزگی، کردار ہیں شجیدگی، باطنی انبساط و مسرت، مطمئن چرہ، استعداد ہدایت اور حوادث کا استقبال کرنے کا حوصلہ، بیسب دعا کے اثرات ہیں، دعا کی قدرت سے پیمائدہ اور کم استعداد لوگ بھی اپنی عقلی اور اخلاقی قوت کو بہتر طریقہ سے کار آ مد بنالیت ہیں اور اس سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھا تے ہیں، لیکن افسوس کی بات ہے کہ ہماری دنیا ہیں دعا کے حقیقی رخ کو پہیجانے والے لوگ بہت کم ہیں'۔ (۱)

تارئین کرام! مال ہے مذکورہ بیان سے اس اعتراض کا جواب واضح ہوجاتا ہے کہ دعا اسلیم ورضا کے منافی ہے ، کیونکہ جیسا کہ ہم پہلے بیان کر پچکے ہیں دعا؛ پروردگار کے بے انتہا فیض سے زیادہ سے نیادہ کسپ کمال کانام ہے۔

دوس الفاظ میں یوں کہا جائے کہ انسان معا کے ذریعہ پروردگار کی زیادہ سے زیادہ توجہ اور فیض کے حصول کی اہلیت اور استعداد حاصل کر لیتا ہے، اور پیابت واضح ہے کہ تکامل کی کوشش اور زیادہ سے زیادہ کسب کمال کی سعی قوانین آفرینش کے سامنے تشکیم ورضا ہے، اس کے منافی نہیں ہے۔

ان سب کےعلاوہ دعا ایک طرح کی عبادت، خضوع اور بندگی کا نام ہے، انسان دعا کے ذریعہ ذات الٰہی کے ساتھ ایک ٹئ وابستگی پیدا کرتا ہے، اور جیسے تمام عبادات ؛ تربیتی تا ثیررکھتی ہیں ای طرح دعامیں بھی یہی تا ثیریائی جاتی ہے۔

جولوگ بیا کہتے ہیں کہ دعاامورالی میں مداخلت ہے اور جو کچھ صلحت کے مطابق ہوخدا

<sup>،(</sup>١)''نيايش لكسيس كارل''

عطا کردیتا ہے، چنانچہوہ لوگ اس طرف متوجہ نہیں ہیں کہ عطیات خداوندی استعداد اور لیافت کے لحاظ سے تقسیم ہوتے ہیں، جتنی استعداد اور لیافت زیادہ ہوگی انسان کوعطیات بھی اس لحاظ سے نصیب ہوں گے۔

اى وجهت جم ديكھتے ہيں كه حفرت امام صادق عليه السلام نے فرمايا: "إِنَّ عِنْدَ اللهُ عَزَّ وَ جَلْ مَنْ لِللهُ عَزَّ وَ جَلَّ مَنْ إِلَهُ لَا تَعَالُ إِلاَّ بِمَسألهِ" (1) "خداوندعالم كي يهال ايسے مقامات اور منازل ہيں جو بغير مانگے نہيں ملتے"۔

ایک دانشور کا کہنا ہے: جم وقت ہم دعا کرتے ہیں تواپئے آپ کوایک ایسی لامتنا ہی توت
سیمتصل کر لیتے ہیں جم نے سام کی کا سئات کی اشیا کوایک دوسرے سے پیوستہ کر رکھا ہے'۔ (۲)
بیز موصوف کا کہنا ہے: ''آ ن کا جب پیرترین علم یعنی علم نفسیات بھی یہی تعلیم دیتا ہے جوانبیاء
کی تعلیم تھی ، کیونکہ نفسیاتی ڈاکٹر اس نتیجہ پر پہنچ ایس کہ دعا ، نماز اور دین پر مستحکم ایمان ؛ اضطراب،
تشویش ، بیجان اور خوف کو دور کر دیتا ہے جو ہمارے دکھ دروک کا آ دھے سے زیادہ حصہ ہے''۔ (۳)

<sup>(</sup>١) اصول كافي ، جلد دوم ، صفح ٣٦٨ ، باب فصل الدُّعَاء والحِثّ عَلَيه ، حديث ٣.

<sup>(</sup>۲) آئين زندگي مسفحه ۱۵۱.

<sup>(</sup>۳) آئين زندگي مسفحة ۱۵۱.

<sup>(</sup>۴) تفييرنمونه، جلداول ،صفحه ۲۳۹.

# ۹۵ \_ بھی بھی ہماری دعا کیوں قبول نہیں ہوتی ؟

دعا کی آبولیت کے شرائط کی طرف توجہ کرنے سے بھی بظاہر دعا کے پیچیدہ مسائل میں نے حقائق آ شکار ہوتے ہیں اور اس کے اصلاحی اثرات واضح ہوجاتے ہیں، اس ضمن میں ہم چند احادیث پیش کرتے ہیں:

ا دعا کی تولیت کے لئے ہر چڑے پہلے دل اور روح کی پاکیزگی کی کوشش کرنا، گناہ ہے تو ہداور اصلاح نفس ضروری ہے ، اس سلسلہ میں مدا کے بھیجے ہوئے رہنماؤں اور رہبروں کی زندگی سے البہام وہدایات حاصل کرنا چاہئے ۔ حضرت امام صادفی علیہ السلام نے فرمایا ہے: ''جبتم میں ہے کوئی اپنے رہ ہے دنیاو آخرت کی کوئی حاجت طلب کرنا چاہے تو پہلے خدا کی حمدوثنا کرے ، پیغمبر اور ان کی آل پر درود بھیجے ، اپنے گناہوں کا اعتراف کرے اور پھراپی حاجت طلب کرے '(۱)

اور ان کی آل پر درود بھیجے ، اپنے گناہوں کا اعتراف کرے اور پھراپی حاجت طلب کرے '(۱)

اور ان کی آل پر درود بھیجے ، اپنے گناہوں کا اعتراف کرے اور پھراپی حاجت طلب کرے '(۱)

عذانہ کھائے ، جیسا کہ پیغمبرا کرم ملٹے آئیل سے منقول ہے : ''مَسنَ اَحَبُ اَنْ یُسْتَ جَمابَ دُعَالَ اُسْ فَدَانہ کھائے ، جیسیا کہ پیغمبرا کرم ملٹے آئیل ہے منقول ہے : ''مَسنَ اَحَبُ اَنْ یُسْتَ جَمابَ دُعَالَ اُسْ فَدَانہ کھائے ، جیسیا کہ پیغمبرا کرم ملٹے آئیل ہے منقول ہے : ''مَسنَ اَحَبُ اَنْ یُسْتَ جَمابَ دُعَالَ اُسْ فَدَانہ کھائے ، جیسیا کہ پیغمبرا کرم ملٹے آئیل ہے منقول ہے : ''مَسنَ اَحَبُ اَنْ یُسْتَ جَمابَ دُعَالَ اُسْ فَدَانہ کھائے ، جیسیا کہ پیغمبرا کرم ملٹے آئیل ہے منقول ہے : ''مَسنَ اَحَبُ اَنْ یُسْتَ جَمابَ دُعَانَ اُسْ فَدَانہ کھائے ، جیسیا کہ پیغمبرا کرم ملٹے آئیل ہے منقول ہے : ''مَسنَ اَحَبُ اَنْ یُسْتَ جَمابَ دُعَانَ اُسْ اُسْتُ جَمَانَ کُونُ مُنْ اُسْلِی اُسْتُ کُسُانِ اُسْدَانہ کھائے ، جیسیا کہ بیٹی کا کونٹوں کونٹوں ہے : ''مَسنَ اَحَبُ اُنْ یُسْتَ جَمابَ دُعَانَ کُمُ اِسْرِی اِسْلِی اِسْرِی اِسْرِی اِسْرِی اِسْرِی کُنٹوں کا کونٹوں کے اسٹوں کی اُسْرِی کُنٹوں کی کونٹوں کی کونٹوں کے اُسْرِی کی کونٹوں کی کونٹوں کے اُسْرِی کونٹوں کی کونٹوں کی کونٹوں کے اُسْرِی کونٹوں کی کونٹوں کی کونٹوں کے اُسْرِی کونٹوں کے اُسْرِی کونٹوں کی کونٹوں کی کونٹوں کونٹوں کونٹوں کونٹوں کی کونٹوں کونٹ

فَلْيَطِبْ مَطْعَمَهُ وَ مَكْسِبَهِ" (٢)" جَوَّحُصْ جا بِتا ہے كداس كى دعا قبول ہوتواس كے لئے اس كى

غذااورکاروبارکاحلال اور یا کیزه ہوناضروری ہے''۔

<sup>(</sup>۱) سفية البحار، جلداول سفحه ۴۳۸ و ۴۳۹. (۲) سفية البحار، جلداول بسفحه ۴۳۹، ۴۳۹.

"دفتندوفساد کا مقابلہ کرے اور حق کی دعوت دینے میں کوتا ہی نہ کرے کیونکہ جولوگ امر بالمعروف اور نہی عن الممئلر کونڑک کردیتے ہیں ان کی دعا قبول نہیں ہوتی ، جیسا کہ پیغیبر اسلام سے منقول ہے:''امر بالمعروف اور نہی عن المئکر ضرور کرو، ورنہ خدا پُر ہے لوگوں کوتمہارے استھے لوگوں پر مسلط کردے گا، پھرتمہارے استھے لوگ دعا کریں گے تو ان کی دعا قبول نہیں ہوگی'۔(1)

حقیقت میں بی عظیم ذمہ داری جوملت کی نگہبان ہے اسے ترک کرنے سے معاشرہ کا نظام درہم وبرہم ہوجا تا ہے جس کے متیجہ میں بدکاروں کے لئے میدان خالی ہوجا تا ہے، اس صورت میں دعا اس کے نتائج کوزائل نہیں کہلے تی کیونکہ یہ کیفیت ان کے اعمال کاقطعی اورحتی نتیجہ ہے۔

مل دعا قبول ہونے کی ایک شرط خدائی عہد و پیان کو پورا کرنا ہے، ایمان، عمل صالح، امان عبد و پیان کو پورا کرنا ہے، ایمان، عمل صالح، امانت اور سیح کا م اس عہد و پیان کا ایک حصہ پیل چوٹھی اپنے پر وردگار کی اس کے سیح تامین ہونا چاہئے کہ پروردگار کی طرف سے دعا قبول ہونے کا وعدہ اس کے شامل حال ہوگا۔

سن می شخص نے امیر الموشین علی علیہ السلام کے سامنے دعا قبول نہ ہونے کی شکایت کرتے ہوئے کہا: خدا کہتا ہے کہ دعا کرو میں تمہاری دعاؤں کو قبول کرتا ہوں، لیکن اس کے ہاو جو دکیا وجہ ہے کہ ہم دعا کرتے ہیں اور وہ قبول نہیں ہوتی!

اس کے جواب میں امام علیہ السلام نے فرمایا: ''بانَّ قُلُو بَکُم خَانَ بِشَمانِ حِصَالِہ'' تمہارے دل و دماغ نے آٹھ چیزوں میں خیانت کی ہے، (جس کی وجہ ہے تمہاری دعا قبول نہیں ہوتی):

ا يتم نے خدا کو پہچان کراس کاحق ادانہیں کیا ،اس لئے تمہاری معردت نے تمہیں کوئی فائدہ

<sup>(</sup>۱) سفينة البحار، جلداول ، صفحه ۴۴۸ و ۴۴۹.

نہیں پہنچایا۔

۲ \_ تم اس کے بھیجے ہوئے پیغیر پرایمان تولے آئے ہولیکن اس کی سنت کی مخالفت کرتے ہو،ا یے میں تمہارے ایمان کا کیافا کدہ ہے؟

سایم اس کی کتاب کوتو پڑھتے ہوگراس پڑھل نہیں کرتے ، زبانی طور پرتو کہتے ہوکہ ہم نے سااوراطاعت کی الیکن عملی میدان میں اس کی مخالفت کرتے رہے ہو!

۳ یتم کہتے ہوکہ ہم خدا کے عذاب ہے ڈرتے ہیں لیکن اس کے باوجوداس کی نافر مانی کی طرف قدم بردھا نتے ہوادراس کے عذاب سے زدیک ہوتے رہتے ہو...۔

۵ م كتب موك م جنت ك مشاق بي حالانك تم بميشدايككام كرت موجوتهين اى

ے دور لے جاتے ہیں ...

٧ نعمتِ خداسے فائدہ اٹھا ہے جو کی اس کے شکر کاحق ادائیس کرتے!

2۔ اس نے تمہیں علم دیا ہے کہ شیطان سے دشنی رکھو (اورتم اس سے دوئتی کا نقشہ بناتے

رہتے ہو)تم شیطان ہے دشنی کا دعویٰ تو کرتے ہولیکن کی طور پراس کی مخالفت نہیں کرتے۔

٨\_ تم نے لوگوں کے عیوب کواپنا نصب اُھین بنا رکھا ہے اور اپنے عیوب کومژ کر بھی نہیں

و يکھتے...۔

ان حالات میں تم کیے امیدر کھتے ہو کہ تمہاری دعا قبول ہوجب کہ تم نے خوداس کی قبولیت کے دروازے بند کرر کھے ہیں۔

تقوى وپر بيز گارى اختيار كرو، اپنال كى اصلاح كرو، امر بالمعروف اور نبى عن المنكر

کروتا کهتمهاری دعاقبول ہوسکے۔(۱)

(1) سفينة البحار، جلداول بسفحه ٢٠٢٨.

بیریُر معنی حدیث صراحت کے ساتھ اعلان کر رہی ہے:

خدا کی طرف سے دعا قبول ہونے کا دعدہ مشروط ہے مطلق نہیں، بشرطیکہ تم اپنے عہد و پیان پورا کروحالانکہ تم آٹھ طرح سے بیان شکنی کرتے ہو، تم عبدشکنی نہ کروتو تمہاری دعا قبول ہوجائے گ۔ نہ کورہ آٹھ احکام جو دعا کی قبولیت کے شرائط ہیں انسان کی تربیت، اس کی توانا ئیوں کو اصلاح کرنے اورائے ٹمربخش بنانے کے لئے کافی ہیں۔

۵۔ دعا کی قبولیت کے لئے ایک شرط میہ کہ دعاعمل اور کوشش کے ہمراہ ہو، حضرت امیر المومنین علی علیہ السلام کے گلیات قصار میں بیان ہوا ہے:"المداعسی بسلا عسمل کے السرامسی بلا و تو!"(۱) (عمل کے بغیر دعا کرنے قالا، بغیر کمان کے تیر چلانے والے کے مانند ہے)۔

اس چیز کی طرف توجہ رکھنا جا ہے کہ جلہ کمان تیر کے لئے عال حرکت اور ہدف کی طرف میں میں کا دسیار کی انہائے کا وسیلہ ہے اس سے تاثیر دعا کے لئے ممل کی انہیں واضح ہوجاتی ہے۔

ندکورہ پانچوں شرائط سے بیرواضح ہوجاتا ہے کہ ندھر ف بیر کہ مادی ملل واسباب کے بجائے وعا قبول نہیں ہوتی بلکہ قبولیت دعا کے دعا کرنے والے کی زندگی میں ایک کمل تبدیلی بھی ضروری ہے،اسے اپنی فکر کو شخصا نچے میں ڈھالنا چاہئے اوراسے اپنی گزشتہ انگال پرتجد پدنظر کرنا چاہئے۔
ان تمام مطالب کے پیش نظر دعا کو اعصاب کمزور کرنے والی اور کا بلی کا سبب قرار دینا کیا بے جری اور غفلت نہیں ہے؟!اور کیا یہ تہمت کی غرض کے لئے نہیں ہے؟!(۱)

<sup>(</sup>۱) نج البلاغه، حكمت نمبر ۳۳۷. دريق

<sup>(</sup>۲) تغییرنمونه،جلداول،صغه ۲۴۳.

# 97\_جبراوراختیار کےسلسلہ میں اسلام کانظر پیکیاہے؟

علمائے اسلام کے درمیان بیرستلہ زمانۂ قدیم ہے مور ونزاع رہاہے، ایک جماعت انسان کی آزادی اور اختیار کی قائل ہے جبکہ دوسرا گروہ جرکے نظر مید کا طرفدار ہے، اور ہر جماعت اپنے مقصد کے اثبات کے لئے دلائل بیٹن کرتی ہے۔

لیکن مزے کی بات میہ کو گھی کے قائل'' بھی اور'' اختیار کے طرفدار'' بھی مقام عمل میں اختیار اور آزادی کو بی مقام عمل میں بیادوسر کے الفاظ میں یوں کہا جائے کہ بیتمام بحث و گفتگو صرف علمی میدان تک ہے، مقام عمل میں نہیں، جس ہے بخوبی اندازہ ہوجا تا ہے کہ تمام انسانوں میں آزادی، ارادہ اور اختیار اصل ہے، اور اگر اس سلسلہ میں مختلف وسول ہے نہ پائے جائیں تو بھی انسان آزادی اور اختیار کے طرفد ار ہوں گے۔

عام فکر وخیال اور فطرتِ انسان'' نظریه اختیار'' کی واضح دلیل ہے، جوانسانی زندگی کے مختلف مواقع پرجلوہ گر ہے، کیونکہ اگر انسان اپنے اعمال میں خود کو مجبور سمجھے اور اپنے لئے اختیار کا قائل نہ ہو، تو پھر کیوں:

ا۔انسان اپنے کئے ہوئے بعض کا موں پر یا بعض کا موں کے نہ کرنے پر پشیمان اور شرمندہ ہوتا ہے،اور بیہ طے کر لیتا ہے کہ اپنے گزشتہ تجر بات سے فائدہ اٹھائے،'' جبر کاعقبیدہ رکھنے والوں'' کو [ بھی] بیشرمندگی بہت ہے موارد میں پیش آتی ہے، اگر نظریۂ اختیار سیح نہیں ہے تو پھریہ شرمندگ کیسی؟!

۲۔ بُر ہے لوگوں کی سب مذمت کرتے ہیں ،اگر جر کا نظر میتی ہے جو ملامت کیسی؟! ۳- نیک اور اچھے لوگوں کی سب تعریفیں کرتے ہیں ، اگر جر کا نظریہ سیجے ہے تو تعریف ؟!

۴۔ سبھی اپنے بچوں کی تعلیم وتربیت میں کوشش کرتے ہیں تا کدوہ خوش بخت ہوجا ئیں ،اگر سبھی مجبور ہیں تو پھر تعلیم و ترجی<del>ت</del> کیامعنی رکھتی ہے؟!

۵۔معاشرہ میں اخلاقی مطلح کو بلند کرنے کے لئے بھی علمااور دانشور کوشش کرتے ہیں۔ ۲۔انسان اپنی خطاو ک سے تو بہ کر ہے، لیکن اگر جبر کے نظر میہ کو قبول کیا جائے تو پھر تو بہر ک کیا حیثیت ہے؟!

2-انسان اپن کوتا ہی اور خامیوں پر حسرت اور انسوں کرتا ہے، کیوں؟

۸۔ پوری دنیامیں مجرم اور بُر بے لوگوں کوسز املتی ہے اور بھی سے ساتھ سوال وجواب ہوتے ہیں، لیکن جوکام ان کے اختیار میں نہیں ہے تو پھر ریسز ااور بازیر سکیسی؟!

9۔ پوری دنیاا درتمام مذہب دملت میں جاہے وہ مسلم ہوں یاغیر مسلم بھی کے یہاں مجرموں کے لئے سز امعین ہے بلیکن انسان جس کام پرمجبور ہوتۃ پھر سز اکیسی؟!

۱۰۔ یبال تک کہ جبری مکتب کے قائل لوگوں کا اگر کوئی نقصان کر دیتا ہے یا کوئی ان پرظلم و ستم کرتا ہے تو ان کی فریا دبلند ہوجاتی ہے، اس کو خطا کارشار کرتے ہیں اور اس کوعد لیہ تک لے جاتے ہیں!

خلاصہ یہ کدا گرحقیقت میں انسان مختار نہیں ہے تو پشیمانی کیوں؟! مذمت اور ملامت کس لئے؟ اگر کسی کا ہاتھ بے اختیار لرز تا ہوتو کیا اس کو ملامت کی جائے

گى؟

کیوں نیک افراد کی مدح وثنا کی جاتی ہے، کیا انھوں نے اپنے اختیار سے پچھ کیا ہے جو نیک کام کی طرف ترغیب دلانے سے نیک کام کرتے رہتے ہیں؟!

اصولی طور رتعلیم و تربیت کی تا ثیر کو قبول کرتے ہوئے جبری نظرید کا کوئی مفہوم ہی باقی نہیں

ربتا

اس کےعلاوہ آزادی اوراختیار کوقبول کئے بغیراخلاقی مسائل کا ہرگز کوئی مفہوم نہیں نکاتا۔ اگر ہم اپنے کاموں میں مجبور ہوں تو پھرتو بہ کیوں؟ کیوں حسرت کی جائے؟ اس لحاظ سے مجبور شخص کومز ادیناسب ہے بڑاظلم ہے۔

بیسب چیزیں دانشج کرتی ہیں کہ تمام انسانوں میں آزادی اور اختیار اصل ہے اور نوع بشرکا دل بھی ای چیز کی گواہی ویتا ہے، نہ طرف کا مالناس بلکہ تمام علما اور فلاسفہ مقام عمل میں ای طرح ہیں ، یہاں تک کہ جبری نظریہ رکھنے والے بھی مقام عمل میں اختیار کے نظریہ کو مانتے ہیں: "المجبریٌونَ إِخْتِیَارِیُّونَ مِنْ حَیْثُ لَا یَعْلَمُونَ"!

قابل توجہ بات یہ ہے کہ قرآن مجید نے ای مسلّہ پر آباتا کید کی ہے، ارشاد خداوندی ہے: ﴿ وَاللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّ

قرآن مجید کی دیگرآیات میں انسان کے ارادہ واختیار پر بہت زیادہ اعتماد کیا گیا ہے ، ان سب کو یہاں بیان کرنے کاموقع نہیں ہے صرف دوآیتوں کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے:

<sup>(</sup>١) سورة نباء، آيت ٣٩.

﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُفُورًا ﴾ "يقينًا بم نے انسان كوراستى كم الله وجائے"۔

ہرایت دے دی ہے چا ہے وہ شكر گر اربوجائے یا كفران نعت كرنے والا بوجائے"۔

اى طرح ایک دوسری جگہ ارشاد ہوتا ہے: ﴿ فَسَمَنْ شَسَاءَ فَسَلَیْ وَمَنْ شَسَاءَ فَسَلَیْ وَمَنْ شَسَاءَ فَلَیْکُفُر ﴾ (۲) "اب جس كا بى چا ہے ايمان لے آئے اور جس كا بى چا ہے كا فر بوجائے"۔ (ليكن معلوم بونا چا ہے كہ برون كے لئے در دناك عذا ب مہیا كرد كھا ہے)

معلوم بونا چا ہے كہ بم نے كا فرول كے لئے در دناك عذا ب مہیا كرد كھا ہے)

"جبر وتفویض" كے سلسلہ میں گفتگو بہت طویل ہے، اس سلسلہ میں بہت ى كتابیں اور مقالات كھے گئے ہیں كی یا دو ہائى كے ساتھ آگے بڑھا تے ہیں:

مسئلہ جبر ہے ایک گروہ کی طرفداری فلسفی یا استدلا لی مشکلات کی وجہ سے نہیں تھی بلکہ اس عقیدہ کی پیدائش میں اجتماعی اورنفسیاتی عوال کا خل تھا۔

''جر'' یا''جری زندگ'' اور جر کے معنی میں '' قضا وقدر'' کاعقیدہ رکھنے والے متعددا فراد بعض ذمہ داریوں سے فرار کرنے کے لئے اس عقیدہ کا سہار لیسے ہیں، جواس عقیدہ کی آٹر میں ہرغلط کام اور شکست کی توجید کرنا چاہتے ہیں جوخودان کی ستی اور کا بلی کی بنا پر ہونا تھا۔

یاا پی ہوں اور بےراہ روی پراس عقیدہ کا پردہ ڈال کر ہر کا م کو جائی گنا جا ہے تھے۔ اور بھی استعار ، عوام الناس کی تحریک کو کچلنے اور قوم وملت کے قبر وغضب کی آگ کو خاموش کرنے کے لئے اپنے عقیدہ کولوگوں پر حمل کرتا ہے کہ شروع سے تمہاری قسمت میں یہی تھالہٰ ذااس پر راضی اور شلیم ہونے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں!

<sup>(</sup>۱) سورهٔ دیره آیت.

<sup>(</sup>٢) سورة كبفء آيت٢٩.

اک[غلط] نظریہ کے تحت اپنے تمام ظلم وستم اور غلط انٹمال کی تو جیہ کر لیتے ہیں ، اور سبھی گنا ہگاروں کے گنا ہوں کی منطقی اور عقلی تو جیہ ہوجاتی ہے ،اس صورت میں اطاعت گز اراور مجرم کے درمیان کوئی فرق ہی نہیں رہ جاتا۔(1)

انسان کی آزاد کی اوراختیار کے لئے سورہ فصلت کی بیر آیئے کریمہ واضح دلیل ہے: ﴿وَمَسَا
وَبُکَ بِطُلاَم لِلْعَبِیدِ ﴾ (۲) بیر آیئشریفہ اس حقیقت کو بیان کرتی ہے کہ خداوند عالم کی کو بلاوجہ
عذاب نہیں دیتا اور نہ ہی کی کے عذاب میں دلیل کے بغیراضا فہ کرتا ، اس کے کام صرف عدالت پر
منی ہوتے ہیں ، کیون ظلم وسم کا سرچشمہ؛ کی اور خامی ، جہل و نا دانی یا ہوائے نفس ہوتے ہیں ، جبکہ خداوند عالم کی ذات اقدر ان تمام چیزوں سے یاک و منزہ ہے۔

قرآن مجیدا پی واضح آبات (بینات) میں''جری نظریہ' (جس کے پیش نظر معاشرہ میں ظلم وفساد پھیلتا ہے، برائیوں کی تائید ہوتی ہے درانسان ہرطرح کی ذمدداری سے نیج جاتا ہے) کو باطل قراردیتی ہیں،اور بھی انسانوں کواپنے اعمال کا قصر دارشار کرتی ہیں،اور ہرانسان کے اعمال کے نتائج [جزایاسزا] اسی کی طرف بلٹتے ہیں۔

حطرت امام على بن موى الرضاعليه السلام مصمقول الكي صديث مين بيان مواب، كه آپ كا كيك صحافي في سوال كيا: "هَلْ يعجبَسُ الله عِبَاده عَلَى الشّعَاصِي؟ فَقَالَ: لا ، بَل يُخَيُّرهُم وَ يُمَهِّلُهُم حَتَّى يَتُوبُوا"

''کیا خداوندعالم اپنے بندول کو گناہوں پرمجبور کرتا ہے؟ تو امام علیہ السلام نے فرمایا بنہیں، بلکہ ان کو آزاد چھوڑ دیتا ہے اوران کومہلت دیتا ہے یہاں تک کدوہ اپنے گناہوں سے قوبہ کرلیں''

<sup>(</sup>۱) تفسيرتمونه، جلد ۲۷ صفحه ۲۴.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، آيت ٣٦. يو اورآ پ كايروردگار بندول يرظلم كرنے والانبيل بـ

اس صحابی نے دوبارہ سوال کیا:"هل کلف عبادہ ما لا یطیقون؟"کیا خداوندعالم اپنے بندوں کو"تہ کے لیے کہتا ہے؟[یعنی ایسی چیز کے انجام دینے کے لئے کہتا ہے جس کی انسان میں طاقت نہ ہو۔]

اس وقت امام عليه السلام في جواب بين فرمايا: "كيف يَسفَعَلُ ذَلكَ؟ وَهُويَقُولُ: هو مَما رَبُكَ بِظُلام بِلْعَبِيدِ ﴾ ( 1 ) " وه كن طرح ايها كرسكتا هي جَبَد خوداس فرمايا هي: اور آپ كايروردگار بندول پرظلم كرفي والأنبين هيئ -

اس کے بعد اللہ علیہ السلام نے مزید فرمایا: ہمارے پدر بزرگوار موی بن جعفر علیہ السلام
نے اپنے پدر بزرگوار جعفر بن محد علیہ السلام ہے اس طرح نقل فر مایا ہے: '' جو شخص بہ گمان کرے کہ خداد ندعالم اپنے بندوں کو گنا ہوں پر جبور کہتا ہے یا تکلیف مالا بطاق دیتا ہے، تو ایسے شخص کے ہاتھوں کا ذبیحہ نہ کھاؤ ، اس کی گواہی قبول نہ کرو، اس کے بیجے نماز نہ پڑھو، اور اس کوزکو ق نہ دو، (خلاصہ بید کہ اس پراسلام کے احکام جاری نہ کرو) (۲)

[قارئین کرام!] مذکورہ حدیث سے خمنی طور پر بیر بھی طابت ہوجاتا ہے کہ بیا لیک ظریف عکتہ ہے کہ'' مکتب جبری'' تکلیف مالا بطاق کا دوسراچبرہ ہے، کیونکہ اگر انسان ایک طرف گناہ کرنے پرمجبور ہواور دوسری طرف اس کونہی کی جائے تو یہ تکلیف مالا بطاق کا واضح مصداتی ہوگا۔ (۳)

ای طرح قرآن مجیدی ارشاد موتا ہے: ﴿إِنَّ هَالِهِ تَلْدِ كُوَةً فَمَنْ شَاءَ اتَّخَدَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلا ﴾ ("بِ شَك يراك سِراك سِيحت كاسامان ہے اب جس كا بى چاہائے پروردگار كراستہ

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فصلت السيت ٢٨.

<sup>(</sup>٢) عيون اخبار الرضا، نور التقلين ، جلدم م في ٥٥٥ كنقل كرمطابق.

<sup>(</sup>٣) تغييرنمون، جلد ٢٠ ، صفحه ٨٠٠. (٣) سور دُانسان [ دېر ] ، آيت ٢٩.

**کواختیارکرلئے''،** (بیخودایک یاود ہانی ہے جس کے ذریعیانسان خداوندعالم کے بتائے ہوئے راستہ کاانتخاب کرسکتاہے )

اور چونکه ممکن تھا کہ کم ظرف لوگ اس ندکورہ تعبیر ہے مطلق طور پر'' تفویض'' کا تصور کرلیں، ای وجہ سے بعدوالی آیت میں'' تفویض'' کا فقی کے لئے ارشاد ہوا ہے: ﴿ وَمَا مَشَاءُ وَنَ اللهُ اَنْ يَشَاءُ اللهُ ﴾ ''اورتم لوگ صرف وی چاہتے ہوجو پروردگارچاہتا ہے''۔'' بے شک اللہ ہر چیز کا جانے والا اورصاحب حکمت ہے'۔ ﴿ إِنَّ اللهُ کَانَ عَلِيمًا حَکِيمًا ﴾ (1)

دراصل پیشهورومعروف قاعده "الامسوبین الاموین" [۲] کا اثبات ب،ایک طرف تو خداوند عالم فرما تا ہے: "خدا نے راسته دکھا دیا ہے، راسته کا انتخاب تمہارا کام ہے "، دوسری طرف فرما تا ہے: "تمہارا انتخاب مشیت اللی پرموقوف ہے "، یعنی تم مکمل طور پر استقلال نہیں رکھتے بلکہ تمہاری قدرت، آزادی اور ارادہ فدا کی مرضی اور اس کی طرف سے ہے، وہ جس وقت بھی ارادہ کر ہے تمہاری قدرت اور آزادی کوسلب کرسکتا ہے۔

اس لحاظ سے نہ مکمل'' تفویض' ہے اور نہ'' اجبار اور سلب اختیار' بلکہ ان دونوں کے درمیان ایک وقتی ولطیف حقیقت ہے، بالفاظ دیگر: ایک قتم کی آزادی ہے لیکن مثیت اللی سے وابستہ ، یعنی جب بھی خدا چا ہے اس آزادی کو واپس لے سکتا ہے، تا کہ بندگان خدا تکالیف اور ذمہ داریوں کا احساس کریں دوسری طرف سے خدا ہے بنیازی کا تصور بھی پیدا نہ ہو۔

مختفر: پتجبیرات اس وجہ سے ہیں کہ بندے ہدایت، حمایت، توفیق اور تا سُد ذات مقد س سے بے نیازی کا تصور نہ کریں، اپنے کا موں کے عزم وارادہ کو خداوند عالم کے بپر دکریں اور اس کی حمایت کے زیرسا پیقدم اٹھا کیں۔

<sup>[</sup>٢] يعنى نه جرب اورنة تفويض، بلكه ان دونول كاورمياني راسته يح ب.

<sup>(</sup>۱) سوره انسان [ دهر ] ۱ سه ۲۰۰۰.

یہاں سے سہ بات روثن ہوجاتی ہے کہ بعض جبری مسلک رکھنے والےمفسرین اس آیت کا سہارا لیتے ہیں البتہ وہ اس مسئلہ میں پہلے سے فیصلہ کر چکے ہیں [ یعنی جبری نظریہ کو پہلے ہے قبول کر چکے إلى) حِيماً كَفْخُر رازى كاكبنا ب: "وَ اعلم أنَّ هَذِه الآيةِ مِن جُمْلَةِ الآيَاتِ التي تَلاطمتْ فِيْهَا أَمْوَاجُ الْجَبْو وَ الْقَدْرِ!" (١) "جاناجائ كرية يت ان آيات مي سے جن مين جر"كى موجیں متلاظم میں''، بی ہاں!اگراس آیت کو پہلی آیات ہے الگ کرلیں تو اس طرح کا وہم و گمان کیا جاسكتا بيكن چونكدايك آيت مين"اختيار" كى تا نيركوبيان كيا گيا بيا اور دوسرى آيت مين"مشيب يروردگار''كى تاشيركوبيان كي كياب، جس ئے الامر بين الامرين' كامسَله ثابت بوجا تا ہے۔ عجیب بات توبیہ ہے '' تفویض'' کے طرفدارا فراد بھی ای آیت کودلیل قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ بیآیت''مطلقِ اختیار'' کوبیاں کرتی ہے، جبکہ''جبز' کےطرفدار بھی اس آیت، کہ جس ے صرف جبر کی بوآتی ہے، تمسک کرتے ہیں اور وہ اس پہلے ہے اپنے کئے ہوئے فیصلہ کی توجیہ کرتے ہیں،جبکہ کلام الٰہی (بلکہ کی بھی کلام) کوچھے سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ پہلے اپنے نظریہ کودور

ر کھیں اور تعصب سے کام نہ لیتے ہوئے فیصلہ کریں۔ آیت کے ذیل میں فرمایا گیا ہے: ﴿ ان المله محسان علیماً محسماً کی جوای بات کی طرف اشارہ ہوسکتا ہے کیونکہ خداوی عالم کی حکمت اور اس کا علم اس بات کا موجب ہے کہ انسان کمال اور ترتی کی منزلوں کو طے کرنے میں آزاد ہے ورنہ اجباری تکامل و ترتی کوئی کمال نہیں ہے۔

اس کےعلاوہ خداوندعالم کاعلم اوراس کی حکمت اس بات کی اجازت نہیں دیتی کہ پچھلوگوں کونیک کام پرمجبور کرےاور پچھلوگوں کو بڑے کاموں پرمجبور کرے، پہلے گروہ کو جڑایا انعام دے اور دوسرے گروہ کوسز ااورعذاب میں مبتلا کرے۔(۲)

<sup>(</sup>۲) تفسيرنمونه، جلد ۲۵ م صفحه ۲۸۸.

<sup>(</sup>۱) تغییر فخررازی ،جلد ۳۰ صفح ۲۶۲.

## ۹۲ \_ کیانظر بد کی کوئی حقیقت ہے؟

جيئاً لَكُورَ آن جُيدِين ارشاد وَابِ ﴿ وَإِنْ يَكَادُ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَيُوْلِقُونَكَ بِأَبْصَادِهِمْ لَمَا سَمِعُوا اللَّكُورَ ... ﴾ (1) "اوريكارقرآن وضح بين قوايبالكان كر عقريب آپ وُنظرون سے يعملان كي ك-

اس آیت کے پیش نظریہ سوال ویداہوتا ہے کہ کیا نظر بدی کوئی حقیقت ہے؟

بہت ہے لوگوں کا مانتا ہے کہ بعض لوگوں کی آئکھوں میں ایک مخصوص اثر ہوتا ہے کہ جس

وقت وہ کی چیز کو تعجب کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں تو ممکن ہے وہ خراب ہوجائے یا نیست ونا بود ہوجائے ، یا

اگرکسی انسان کواس نگاہ ہے دیکھے لے تو یاوہ پیماریا پاگل ہوجائے۔

عقلی لحاظ سے بید مسئلہ محال نہیں ہے کیونکہ آج کل کے متعدد دانشور س کا ماننا ہے کہ بعض اوگوں کی آئی تحصل کے متعدد دانشور سے کیا کہ اوگوں کی آئی تکھوں میں ایک مقناطیسی طاقت ہوتی ہے جس سے بہت کام لیا جاسکتا ہے، یہاں تک کہ اس کی تمرین اور ممارست سے اس میں اضافہ بھی کیا جاسکتا ہے، ''مقناطیسی نینڈ' [جیپناٹرم اس کی تمرین اور ممارست سے اس میں اضافہ بھی کیا جاسکتا ہے، ''مقناطیسی نینڈ' آجیپناٹرم Hypnotism

آج جبکه ''لیزری شعاعیں'' دکھائی نہ دینے والی لہریں ایسا کام کرتی ہیں جو کسی خطرناک

<sup>(</sup>۱) سورهٔ قلم ، آیت ۵۱.

اور تباہ کن ہتھیار سے نہیں ہوسکتا، تو بعض لوگوں کی آئھوں میں اس طافت کا پایا جانا جو مخصوص لہروں کے ذریعہ مدمقابل پراٹر انداز ہوتی ہے، جائے تعجب نہیں رہ جاتا۔

متعددلوگوں نے یہ بیان کیا ہے کہ ہم نے خودا پنی آئکھوں سے بعض لوگوں کی آئکھوں میں ایک طاقت کا مشاہدہ کیا ہے جنھوں نے اپنی نظر سے انسان یا حیوان یا دوسری چیزوں کوئیست و نا بود کر دیا ہے۔

لہذا نہ صرف اس چیز کے انکار پر اصرار کیا جائے بلکہ عقلی اور علمی لحاظ ہے اس کو قبول کیا جانا جا ہے۔

بعض اسلامی روایات میں بھی ایسے الفاظ ملتے ہیں جن سے اجمالی طور پر اس چیز کی تائید ہوتی ہے۔

چنانچدا یک حدیث میں بیان ہواہے کہ 'السام پیت عمیس'' نے پیغیرا کرم ملٹی آئیم کی خدمت میں عرض کی جعفر کے بچوں کونظرلگ جاتی ہے کیا میں ان سے کیائے' 'رقیہ'' لے اوں (''رقیہ' اس دعا کو کہتے ہیں جونظر لگنے سے رو کئے کے لئے کھی جاتی ہے اور اس کا تعوید جایا جا تا ہے )

تو پینجبرا کرم مَلْ اَلِیَّلِم نَے فرمایا: "لَعَمْ، فَلَو کَانَ شَسَیءِ یسکو اللَّفِیدْدِ لَسَبَقَهُ العَیْنِ" (۱)" ہاں، کوئی حرج نہیں ہے، اگر کوئی چیز قضا وقد رپر سبقت لینے والی ہوتی تو وہ نظر بدہوتی ئے'۔

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، جلدوا منفحه ۳۸.

مسر محل عين الامّة، وَمِنْ صَرِّ حَاسِد إذَا حَسَد" (حمهين تمام كلمات اورالله كاساء حنى كى پناه مين دينا بول، برى موت، موذى حيوانات، برى نظراور صدكرنے والے كثر سے)، اوراس كے بعد جارى طرف و كيوكر فرمايا: "جناب ابراہيم عليه السلام نے اپنے بينے اساعيل اوراسحاق كے لئے يہى تعویذ بناما تھا۔ (۱)

اى طرح نيج البلاغه ميں بيان مواہے: "المعَيْنُ حَقِّ وَ الوقيُّ حَقِّ" (٢) چَتْم بداور دعا كۆرىچەس كودفع كرنا حقيقت ركھتے ہيں "\_(٣)

(۱) نورالتقلين ، جلد ۵ ، صفحة • ۴٠٠ .

<sup>(</sup>۱) نج البلاغه، کلمات قصار، قبر ۱۰ میره ۲۰۰۰ (پیده بین میخی بخاری ، جلدی مفیدای ۱۰ باب العین حق" میں مجی ای صورت نے قال ہو تی ہے: اُھین حق ) ، نیز ' مجم لالفاظ الحدیث الله ی ' میں مجمی مختلف منابع ہے اس حدیث کوتش کیا گیا ہے ، (جلد ۲۳ ، صفحه ۱۳۵) (۳) آنسیر نمونہ، جلد ۲۲ ، صفحه ۲۲ م

## ٩٨ ـ كيا فال نيك اور بدشگوني حقيقت ركھتے ہں؟

شاید ہمیشہ سے مختلف قوم وملت کے درمیان فال نیک اور بدشگونی کا رواج پایا جاتا ہے بعض چیز وں کو'' بدشگونی'' ناکامی بعض چیز وں کو'' بدشگونی'' ناکامی اور شکست کے نشانی سیجھتے تھے، جبکہ ان چیز وں کا کامیابی اور شکست سے کوئی منطق تعلق نہیں پایا جاتا،خصوصاً بدشگونی کے سلسلہ میں بہت می نامعقول اور فرا فات قتم کی چیزیں رائج ہیں۔

اگر چدان دونوں کاطبیعی اثر نہیں ہے لیکن نفسیاتی انٹر ہوسکتا ہے، فال نیک انسان کے لئے امیداور تحریک کا باعث ہے اور بدشگونی ناامیداور سستی کا سبب بن سکتی ہے۔

 "دسبيل" كنام عقفاً لكرتا مول كرتمهارا كام بل اورآسان موكا"\_(١)

چھٹی صدی ہجری کے '' دمیری'' نامی مشہور ومعروف دانشور مؤلف نے اپنی ایک تحریم میں اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ پیغیرا کرم مُنْ اِلْمَالِمَ اس وجہ سے فال نیک کیا کرتے تھے کیونکہ جب انسان فضل پروردگار کا امید دار ہوتا ہے تو راہ خیر میں قدم بردھا تا ہے لیکن جب رحمت پروردگار کی امید ٹوٹ جا تا ہے، اور فال بدیا بدشگونی کرنے سے بدگمانی پیدا ہوتی ہوان بالا اور بربختی ہے خوف زدہ رہتا ہے۔ اور فال بدیا بدشگونی کرنے سے بدگمانی پیدا ہوتی ہاور انسان بلا اور بربختی ہے خوف زدہ رہتا ہے۔ (۲)

فال بی ایدشگونی کے بارے بیں اسلامی روایات نے بہت شدت کے ساتھ فدمت کی ہے، جیسا کہ قرآن مجید کی متعدد مقامات پراس بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس کی فدمت کی ہے، جیسا کہ قرآن میں بیٹی متعدد مقامات پراس بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس کی فدمت کی ہے۔ دیش بیان ہوا ہے: ''السطیس وُ شِسور کُٹ'' (۳) (بد شرف کرنا (اورانسان کی زندگی بیں اس کو حضانا) ایک طرح سے خدا کے ساتھ شرک ہے )

ای طرح ایک دوسری جگه بیان ہوا ہے کہ اگر بدشگونی کا کوئی اثر ہے تو وہی نفسیاتی اثر ہے، حضرت امام صادق علیہ السلام نے فرمایا: ''بدشگونی کا آن کی مقدار میں ہے جتناتم اس کوقبول کرتے ہو، اگر اس کوکم اہمیت مانو کے تو اس کا اثر کم ہوگا اور اگر اس سلسلہ بین تم بہت معتقد ہو گئے تو اس کا اثر بھی اتناہی ہوگا، اور اگر اس کی بالکل بروانہ کروتو اس کا بھی کوئی اثر نہیں ہوگا، ۔ (۵)

اسلامی روایات میں پنجیبراکرم مٹھیائیٹی نے نقل ہوا ہے کہ بدشگونی سے مقابلہ کرنے کے لئے بہترین راستہ ریہ ہے کداس پر توجہ نہ کی جائے ، چنانچہ پنجیبراکرم ملٹھیائیٹی سے منقول ہے: '' تین

<sup>(</sup>۱)الميز ان،جلد ۱۹ اصفحه ۸.

<sup>(</sup>٢) سفينة البحار، جلد دوم بصفية ١٠.

<sup>(</sup>٣) مثلًا: مورة لين ،آيت ١٩ مور وغمل ،آيت ١٣٤ مورة اعراف آيت ١٣١.

<sup>(</sup>٥،٨) الميز ان محل بحث آيت كي ذيل مين.

چیزوں سے کوئی بھی نہیں نے سکتا، (جنات کا وسوسہ اکثر لوگوں کے دلوں پر اثر کر جاتا ہے ) فال بدیا بد شکونی، حسد اور سوء ظن، اصحاب نے سوال کیا کہ ان سے بچنے کے لئے ہم کیا کریں؟ تو آ تخضرت نے فرمایا: جب کوئی تمہارے لئے بدشگونی کرے تو اس پر توجہ نہ کرو، جس وقت تمہارے دل میں حسد پیدا ہوتو اس کے مطابق عمل نہ کر واور جب تمہارے دل میں کی کی طرف سے سوء ظن [ اور بدگمانی ] پیدا ہوتو اس کو نظرانداز کر دو'۔

عجیب بات تو میہ کہ میہ فال نیک اور بدشگونی کا موضوع ترقی یافتہ مما لک اور روش فکر یہاں تک کہ مشہور ومعروف ما بغدافراد کے یہاں بھی پایا جاتا ہے، مثال کے طور پر معربی مما لک میں زینہ کے پنچے سے گزرنا، یا مملوانی کا گرنایا تحفہ میں چاقو دینا وغیر و کو بدشگونی کی علامت سمجھا جاتا ہے!

البتہ فال نیک کا مسلکوئی اہم نہیں بلک الشرافقات اس کا اثر شبت ہوتا ہے، لیکن بدشگونی سے مقابلہ کرنا چاہئے اور اپنے ذہن سے دور کرنا چاہئے جس کا بہترین راستہ یہ ہے کہ انسان خداوندعالم پرتو کل اور بحر پور بحر وسرر کھے، جیسا کہ اسلامی روایات میں اس چیز کی طرف اشارہ بھی کیا گیا ہے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تغییرنمونه،جلد ۲ صفحه ۱۳۱۷.

## 99 \_ كياتمام اصحاب پيغمبر طلَّهُ يُلاَيِّم نيك افراد تھ؟

'' چہلے ہما جرین' کے لئے قرآن کی بیان کردہ عظمت کے پیش نظر بعض برادران اہل سنت بہ نتیجہ نگالتے ہیں کہ وہ لوگ آخری عمر تک کوئی خلاف[شرع] کا منہیں کر کتے ،الہذا کسی چون و چرا کے

بغیر سب کو قابل احترام شار کیا جائے '،اس کے بعداس موضوع کوتمام''اصحاب'' کے لئے عام کر دیا
چونکہ'' بیعتِ رضوان' میں اصحاب کی مرح کیا گئی ہے،الہذاان کی نظر میں اصحاب کے متعلق کوئی تنقید
قابل قبول نہیں ہے جا ہے ان کے اعمال کیسے ہی ہوں!۔

جیسا کہ مشہور مفسر مؤلف المنارشیعوں پرشد پراختر اض کرتے ہیں کہ بیلوگ مہاجرین پر کیوں انگل اٹھاتے ہیں، اور ان پر کیوں تقید کرتے ہیں !! جبکہ وہ اس بات پر توجہ نہیں کرتے کہ صحابہ کرام کے بارے میں اس طرح کاعقیدہ اسلام اور تاریخ اسلام کے برخلاف ہے۔

[ قارئین کرام!] بے شک''صحابہ''خصوصاً پہلے مہاجرین کا ایک خاص احرّ ام ہے، لیکن بیاحرّ ام ای وقت تک ہے جب تک وہ صحیح راستہ پرقدم بڑھاتے رہیں، لیکن جب بعض صحابہ اسلام

کے حقیقی راستہ ہے مخرف ہوجا کیں تو پھراصولی طور پر قرآن مجید کا پھھاور ہی نظر سے ہوگا۔

مثال کے طور پرہم کس طرح''طلح'' اور'' زبیر''سے یونہی گز رسکتے ہیں جبکہ اُنھوں نے پینجبر اکرم مُشَّ اِنْکِیْکِم کے جانشین اورخود اپنے انتخاب کردہ خلیف رسول کی بیعت کوتو ڑ دیا، ہم کیے ان کے دامن پر لگے جنگ جمل کے سترہ ہزار مسلمانوں کے خون کونظر انداز کر سکتے ہیں؟!اگر کو کی شخص کسی ایک بے گناہ کاخون بہائے تو وہ خدا کے سامنے کوئی جواب نہیں دے سکتا، استے لوگوں کاخون تو بہت دور کی بات ہے، کیااصولی طور پر جنگ جمل میں'' حضرت علی علیہ السلام اور آپ کے ساتھی'' اور'' طلحہ وزبیراوران کے ساتھی دیگر صحابہ'' دونوں کوئت پر مانا جاسکتا ہے؟

کیا کوئی بھی عقل اور منطق اس واضح تضا واور کراؤ کو قبول کرسکتی ہے؟! اور کیا ہم "صحابہ کی عظمت" کی خاطر اپنی آئے تھوں کو بند کرلیس اور پیغیبرا کرم ملٹی آئے آئے کی وفات کے بعد پیش آنے والے تاریخی حقائق کو نظر انداز قر اردے دیں اور اسلامی وقر آئی قاعدہ "إِنَّ اسٹے وَمَتُ مَعْ عِنْدَ اللهِ اَتَقَادُم" (۱) کو یا وَال منظر وزیر ڈالیس؟! واقعاً کیا یہ غیر منطق فیصلہ ہے؟!

اصولی طور پراس چیز میں کیا ممانعت ہے کہ کوئی شخص ایک روز بہشتیوں کی صف میں اور حق کا طرفدار ہو، لیکن اس کے بعد دشمنان می اور دوز خیوں کی صف میں چلا جائے؟ کیا سب معصوم ہیں؟!اور کیا ہم نے اپنی آنکھوں سے بہت ہے لوگوں کے حالات بدلتے نہیں دیکھے ہیں؟!

"اصحاب رقاق" (یعنی رحات پیفیمرکے بعد پھاصحاب کے مرتد [ وکا فر] ہوجانے ) کا واقعہ شیعہ اور سن سب نے نقل کیا کہ خلیفۂ اول نے ان سے جنگ کی اور ان پرغلبہ حاصل کرلیا، کیا "اصحاب ردّہ" کوکسی نے نبیس دیکھا کیا وہ صحابہ کی صف میں نبیس تھے؟!

اس سے کہیں زیادہ تعجب کی بات میہ ہے کہاس تضاداور نگراؤ سے بچنے کے لئے بعض لوگوں نے ''اجتہاد'' کا سہارالیا اور کہتے ہیں کہ''طلحہ، زبیراور معاویہ'' نیز ان کے ساتھی مجمبتد تھے اور انھوں نے اپنے اجتہاد میں غلطی کی الیکن وہ گنا ہگار نہیں ہیں بلکہ اپنے ان اٹمال پر خدا کی طرف سے اجرو تواب یا کیں گے!!

واتعا كتني رسواكن دليل ٢٠ جانشين رسول ك مقابله مين آجانا، اپني بيعت كوتو ردينا،

<sup>(</sup>۱) سورہ ، حجر، آیت ۱۱، " بے شک تم میں سے خدا کے زدیک زیادہ محتر مودی ہے جوزیادہ پر ہیز گارہے"۔

اور ہزاروں کے گناہوں کاخون بہانا اور وہ بھی جاہ طبی اور مال ومقام کے لالج میں بیسب پچھ کرنا کیا کوئی ایسا موضوع ہے جس کی برائی ہے کوئی بے خبر ہو؟ کیا استے ہے گناہوں کا خون بہانے پر خداوند عالم اجروثواب دے سکتا ہے؟!اگر کوئی شخص اس طرح بعض اصحاب کے ظلم وستم سے ان کو یَر ک کرنا چاہے تو پھر دنیا میں کوئی گناہ گار باتی نہ بچے گا اور بھی قاتل و ظالم و جابراس منطق کے تحت بَر ک ہو سے ہے تو پھر دنیا میں کوئی گناہ گار باتی نہ بچے گا اور بھی قاتل و ظالم و جابراس منطق کے تحت بَر ک ہو سے تا ہیں۔ اصحاب کا اس طرح سے غلط دفاع کرنا خود اسلام سے بدظن ہونے کا سبب بنتا ہے۔ اس بنا پر ہمارے پاس اس کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہے کہ ہم سب کے لئے خصوصاً اصحاب بیغ بیر مرشی ہوئی ہونے کا بیس ہوگا۔ (۱) پغیر مرشی ہوئی ہونے کی راہ اور اسلامی اصول سے مخرف ہوجا میں تو پھر اس کے گئی احتر ام نہیں ہوگا۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) تغییر نمونہ، جلدے، سخت ۲۶۳. او گوں نے نیکی میں ان کا تباع کیا ہے، ان سب ہے خداراضی ہو گیا ہے اور بیسب خدا ہے راضی ہیں''۔ تنویر سے نیک میں ان کا تباع کیا ہے، ان سب ہے خداراضی ہو گیا ہے اور بیسب خدا ہے راضی ہیں''۔

کیکن ان کابید دمولی متعدد دلائل کی وجہ ہے باطل اور غیر قابل قبول ہے، کیونکہ: سب سے پہلی بات میہ کمی آئی شریفہ میں مذکورہ تھم تابعین کے لئے بھی ہے، تابعین سے وہ مسلمان مرادین جو پہلے مہاجرین اور انصار کی پیروی کریں ،اس بنا پر بغیر کسی استثنا کے پوری امت کواہل نجات اور جنتی ہونا جا ہے۔

اورجیسا کہ محد بن کعب کی حدیث میں اس چیز کا جواب دیا گیا کہ خداوندعالم نے تا بعین میں'' نیکی کی شرط' لگائی ہے بعنی صحابہ کے نیک کا موں میں پیروی کریں، ان کے گناہوں کی پیروی نہیں، لیکن میر گفتگو بہت ہی جیب ہے۔

کیونکہ اس کامفہوم اضافہ '' مغرع'' بر'' اصل'' کی طرح ہے بیعنی جب تابعین اور صحابہ کے پیرو کاروں کے لئے نجات کی شرط میہ ہے کہ اعمال صالحہ بیس ان کی بیروی کی جائے تو پھر بطریق اولی میشرط خود صحابہ بیس بھی ہونی چاہئے۔

بالفاظ دیگر: خداوندعالم مذکورہ آیت میں فرما تا ہے: میری رضایت اور خوشنوری پہلے مہاجرین وانصاراوران کی بیروی کرنے والول کے شامل حال ہوگی جو ایمان اور عمل کے لحاظ ہے جیج مہاجرین وانصار چاہے نیک ہول یا گنا ہمگارا پنے کور صف البی میں شامل سمجھیں، کئین تابعین میں خاص شرط کے تحت قابل قبول ہے۔
کیکن تابعین میں خاص شرط کے تحت قابل قبول ہے۔

دومری بات ہیہ کہ بیہ موضوع عقلی لحاظ ہے بھی قابل قبول نہیں ہے کیونکہ عقلی لحاظ ہے محابدا درغیر سحابہ میں کوئی فرق نہیں ہے، ابوجہل اور اسلام لا کر پھر جانے والے میں کیا فرق ہے؟!

پغیرا کرم ملتی آیکی کے برسوں اور صدیوں بعداس دنیا میں جوافراد پیدا ہوئے اور انھوں نے اسلام کی راہ میں بڑی بڑی قربانیاں پیش کیس اور جن کی قربانی پہلے مہاجرین وانصارے کم نہیں ہے، بلکہ ان کا یہ بھی امتیاز ہے کہ انھوں نے پنجیرا کرم ملتی آیکی کو دیکھے بغیر پہچانا اور آنحضرت ملتی آیکی پھے بغیر پہچانا اور آنحضرت ملتی آیکی پالے ایک انھوں نے پیجیرا کرم ملتی آیکی کو دیکھے بغیر پہچانا اور آنحضرت ملتی آیکی پر

جوقر آن کہتا ہوکہتم میں سب سے زیادہ خدا کے نزدیک وہ مخص معزز ومحترم ہے جوسب سے زیادہ متنی اور پر ہیزگارہو، تو بھرقر آن اس غیر منطقی امتیاز کو کیسے پسند کرسکتا ہے؟! جس قر آن کی مختلف آیات میں ظالمین اور فاسقین پر لعنت بھیجی گئی ہے اور ان کوعذا ب الہی کامستحق قرار دیا گیا ہوتو پھر صحابہ کے سلسلہ میں اس غیر منطقی معصومیت کو کیونکر قبول کرسکتا ہے؟ اور کیا اس لعنت اور چیلنج میں استثنا کی کوئی گئجائش ہے؟ تا کہ بچھ[صحابہ] اس سے الگ ہوجا نمیں؟ کیوں؟ اور کس لئے؟ استان کی کوئی گئجائش ہے؟ تا کہ بچھ[صحابہ] اس سے الگ ہوجا نمیں؟ کیوں؟ اور کس لئے؟ ان سب کے علاوہ کیا اس طرح کا تھم کرنا صحابہ کو ہری جھنڈی دکھانا نہیں ہے جس سے ان کوئی بھی کام گنا داور ظلم شارنہ ہو؟

تیسری بات میں کہ ایسا تھم کرنا ، اسلامی تاریخ کے برخلاف ہے ، کیونکہ بہت ہوگ ایسے تھے جو پہلے مہاجرین والصاری تھے لیکن بعد میں راہ تی ہے مخرف ہوگئے اور پیغیبرا کرم ملڑ اللّہِ اِن برغضبنا ک ہوئے (جبکہ بیغیبرا کرم ملڑ اللّہ کی کاغضبنا ک ہونا خدا کے خضب اور عذاب کا موجب ان برغضبنا ک ہوئے (جبکہ بیغیبر اکرم ملڑ اللّہ بین حاطب انصاری'' کا واقعہ بین جم اللہ وہ کس طرح دین ہے مخرف ہوگیا اور پیغیبر اکرم ملڑ آئے آئے اس برغضبناک ہوئے۔

واضح طور پر یوں کہا جائے کہ اگران کا مقصد ریہ ہے گرفتام اصحاب پینمبر طرف کی بھی طرح کے گناہ کے مرتکب نہیں ہوئے ، وہ معصوم تصاور معصیت سے پاک تھے ، تو ریہ بالکل واضح چیز وں کے انکار کی طرح ہے۔

اوراگران کا مقصدیہ ہو کہ انھوں نے گناہ کئے ہیں اورخلاف[ دین] کا م انجام دیے ہیں لیکن پھر بھی خداوندعالم ان سے راضی ہے، تو اس کا مطلب سے ہے کہ گنا ہگاروں سے بھی[نعوذ باللہ] خداراضی ہوسکتا ہے!

''طلحہ وزبیر''جن کا شار پہلے اصحاب پیغیر ملٹی آیکم میں ہوتا تھا ای طرح زوجہ پیغیر ملٹی آیکم جناب''عائش'' کو جنگ جمل کے ستر ہ ہزار ہے گناہ مسلمانوں کے خون سے کون بری کرسکتا ہے؟ کیا

خداوندعالم اس خون کے بہنے سے راضی تھا؟۔

کیا خلیفہ پیغیرا کرم حضرت علی علیہ السلام کی مخالفت اگر بالفرض یہ بھی مان لیس کہ رسول خداً فی ان کو خلیفہ معین نہیں کیا تھالیکن کم ہے کم اس بات کوتو اہل سنت بھی قبول کرتے ہیں کہ آپ کی پوری امت کے اجماع کے ذریعہ خلیفہ بنایا گیا تھا، تواگر جانشین رسول طرح این ہے وفادار ساتھیوں کے مقابلہ میں تلوار کھینچ کی جائے تو کیا اس کام سے خداوند عالم راضی اور خوشنود ہوگا؟۔ حقیقت یہ ہے کہ 'صحابہ کو بے گناہ' ماننے والوں کے اصرار اور اس بات پر بھند ہونے کی وجہ سے پاک و پاکیزہ اسلام کو بلہ نام کردیا ہے، وہ اسلام جس کی نظر میں لوگوں کی عظمت ایمان واعمال صالحہ ہے۔

اس سلسله بین آخری بات بیر بی که مذکوره آیت بین جس رضااورخوشنودی البی کی بات کی گئی ہے وہ ایک عام عنوان کے تحت ہے، اور وہ مجرت' ''نامیان' ، اور ''عمل صالح'' ہے، البذا تمام صحابہ اور تابعین اگران عناوین کے تحت قراریا کمیں گے تو رضائے البی ان کے شامل حال رہے گی ، لیکن اگر وہ ان عناوین سے خارج ، بوجا کمیں تو پھر رضایت اور خوشنودی البی سے بھی خارج ، بوجا کمیں تو پھر رضایت اور خوشنودی البی سے بھی خارج ، بوجا کمیں تو پھر رضایت اور خوشنودی البی سے بھی خارج ، بوجا کمیں تو پھر رضایت اور خوشنودی البی سے بھی خارج ، بوجا کمیں گئی گئی گئی گئی گئی گئی ہے۔

[ قارئین کرام!] ہماری مذکورہ گفتگو ہے بخوبی روشن ہوجاتا ہے کہ متعصب مفسر صاحب المنار کے قول کی کوئی اہمیت نہیں ہے، جبیبا کہ ہم نے اشارہ کیا ہے کہ موصوف تمام صحابہ کو گناہوں سے پاک نہ ماننے پر شیعوں پر جملہ آور ہوتے ہیں، لیکن ہم کہتے ہیں کہ شیعوں کی کیا خطاہے؟ بہی کہ انھوں نے اس سلسلہ میں قرآن، تاریخ اور عقل کی گوائی کو مانا ہے، اور بیہودہ اور غلط امتیازات کے آگستایم نہیں ہوئے ہیں!!(۱)

<sup>(</sup>۱) تغيير تموند، جلد ۸ بسفيد ۱۰۸.

### ••ا\_ذ والقرنين كون تھے؟

جيماً كَنْ إِن مِن ارشاد موتا ب:﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِى الْفَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُوا عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْرًا ...﴾()

''اوراے پیغیرایہ لوگ آپ سے ذوالقرنین کے بارے میں سوال کرتے ہیں تو آپ کہہ دیجئے کہ میں عنقریب تمہارے سامنے ان کا نذاکرہ پڑھ کرسنا دوں گا''۔

يهال پريدسوال بيدا موتا ہے كدذ والقر على ون تھ؟

جس ذوالقرنین کا قرآن مجیدین ذکر ہے، تاریخی طور پروہ کون شخص ہے، تاریخ کی مشہور شخصیتوں میں سے بید داستان کس پر منظبق ہوتی ہے، اس سلسلے بیں تقسرین کے درمیان اختلاف ہے، اس سلسلے میں بہت سے نظریات پیش کئے گئے ہیں، ان میں سے بیٹین زیادہ اہم شار ہوتے ہیں:

پہلانظرید: بعض کاخیال ہے کہ'اسکندرمقدونی''بی ذوالقرنین ہے۔ لہذاوہ اے اسکندر ذوالقرنین کے نام سے بکارتے ہیں،ان کاخیال ہے کہاس نے اپ باپ کی موت کے بعدروم،مغرب اورمصر پرتسلط حاصل کیا،اس نے اسکندر بیشہر بنایا، پھرشام اور

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کیف ۱آیت ۸۳.

بیت المقدس پرافتد ارقائم کیا، وہاں سے ارمنستان گیا، عراق واریان کوفتح کیا، پھر ہندوستان اور چین کا قصد کیا وہاں سے خراسان بلیٹ آیا، اس نے بہت سے نئے شہروں کی بنیاد رکھی، پھر وہ عراق آگیا، اس کے بعدوہ شہر'' زور'' بیس بیمار پڑااور مرگیا، بعض نے کہا ہے کہ اس کی عمر چھٹیس سال سے زیادہ نہتی، اس کا جسد خاکی اسکندر میہ لے جاکر فن کرویا گیا۔ (1)

ووسرانظرید: مؤرخین میں ہے بعض کا نظریہ ہے کہ ذوالقرنین یمن کا ایک بادشاہ تھا۔ اصمعی نے اپنی تاریخ ''عرب قبل از اسلام'' میں ، ابن ہشام نے اپنی مشہور تاریخ ''سیر ۃ'' میں اور ابور بچان ہیرونی نے فقالاً ٹارالباقیہ'' میں یہی نظر میہ پیش کیا ہے۔

یہاں تک کہ یمن کی ایک تھی ''حمیری'' کے شعرااور زمانۂ جاہلیت کے بعض شعرا کے کلام میں دیکھا جاسکتا ہے کہ انہوں نے اس بات پینے کہا ہے کہ ذوالقرنین ہم میں سے ہیں۔

تیسرا نظریہ: جوجد بدترین نظریہ ہے جس کو ہلدوستان کے مشہور عالم ابوالکلام آزاد نے پیش کیا ہے،ابوالکلام آزاد کی دور میں ہندوستان کے وزیر فلکم تھے،اس سلسلے میں انہوں نے ایک شختیقی کتاب کسی ہے۔(۲)

اس نظریہ کے مطابق ذوالقرنین،''کورش کبیر''''بادشاہ پخامنش'' ہے۔ (س) لیکن چونکہ پہلے اور دوسر نظریہ کے لئے کوئی خاص تاریخی منبع نہیں ہے، اس کے علاوہ قرآن کریم نے ذوالقرنین کے جوصفات بیان کئے ہیں ان کا حال سکندر مقد ونی ہے نہ کوئی بادشاہ یمن۔

<sup>(</sup>۱) تغییر فخر رازی مجل بحث آیت میں اور کائل این اثیر ، جلد اول صفح یہ ۲۸ میں اور بعض دوسرے مور فیمن اس بات کے قائل ہیں کہ سب سے پہلے اس نظریہ کو پیش کرنے والے شنٹے ایوغلی میں ایس جنھوں نے اپنی کمآب الشقاء میں اس کا ذکر کیا ہے . (۲) المح زان ، جلد ۱۳۱۳ موفی ۱۳۱۳ .

<sup>(</sup>٣) فاری بیں اس کتاب کے ترجمہ کا نام' ذوالقر نین یا کورش کبیر' رکھا گیاہے، اور متعدد معاصر مورثیین نے ای نظریہ کی تائید کرتے ہوئے اپنی کتابوں بیں نقل کیاہے۔

اس کے علاوہ اسکندر مقد دنی نے کوئی معروف دیوار بھی نہیں بنائی ہے، لیکن رہی یمن کی "ویوار بھی نہیں بنائی ہے، لیکن رہی یمن کی "ویوار ما رب" تو اس میں ان صفات میں سے ایک بھی نہیں ہے جو قرآن کی ذکر کردہ دیوار میں ہیں، جبکہ "ویوار ما رب" عام مصالحہ سے بنائی گئی ہے اور اس کی تقییر کا مقصد پانی کا ذخیرہ کرنا اور سیل بہت بچنا تھا، اس کی وضاحت خود قرآن میں سورہ سبامیں بیان ہوئی ہے۔

الہذا ہم تیر نظریہ پر بحث کرتے ہیں یہاں ہم چندا مور کی طرف مزید توجہ دینا ضرور کی سیم سیم بھے ہیں:

الف: کہتے ہے ہیں یہ بات قابل توجہ کہ ذوالقر نین کو بینام کیوں دیا گیا؟

کیلی بات تو بہ ہے کہ ' ذوالقر نین' کے معنی ہیں ' دوسینگوں والا' ' انکین یہاں بیہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ انہیں اس نام ہے کیوں موہوم کیا گیا؟ بعض کا نظر یہ ہے کہ بینام اس لئے پڑا کہ وہ دنیا کے مشرق ومغرب تک پہنچے جے گرب' قرل آئی س' (سورج کے دوسینگ) ہے تعبیر کرتے ہیں۔

بعض کہتے ہیں کہ بینام اس لئے پڑا کی انہوں نے دوقرن زندگی گزاری یا حکومت کی ،

اور پھر یہ کہ قرن کی مقدار کتنی ہے ،اس ہیں بھی مختلف نظریا ہے ہیں۔

بعض کہتے ہیں کہ ان کے سر کے دونوں طرف ایک خاص فتم کا ابھار تھا اس وجہ سے ذوالقر نین مشہور ہوگئے۔

ذوالقر نین مشہور ہوگئے۔

بعض کا پینظر ہیہے کہ ان کا خاص تاج دوشا خوں والا تھا۔

ب۔ قرآن مجیدے انچھی طرح معلوم ہوتا ہے کہ ذوالقر نین ممتاز صفات کے حامل تھے خداوند عالم نے کہ ذوالقر نین ممتاز صفات کے حامل تھے خداوند عالم نے کامیابی کے اسباب ان کے اختیار میں دئے تھے، انہوں نے تین اہم لشکر کشی کی ، پہلے مخرب کی طرف ، پھر مشرق کی طرف اور آخر میں ایک ایسے علاقے کی طرف گئے جہاں ایک کو ہتانی در ہموجود تھا، ان مسافرت میں وہ مختلف اقوام سے ملے۔

وہ ایک مردموس بموحداورمہر بان مخص تھے، وہ عدل کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑتے تھے،

ای بنا برخداوندعالم کاخاص لطف ان کے شامل حال تھا۔

وہ نیک لوگوں کے دوست اور ظالموں کے دشمن تھے، انہیں دنیا کے مال و دولت سے کوئی لگاؤندتھا، وہ اللہ پر بھی ایمان رکھتے تھے اور روز جزایر بھی۔

انہوں نے ایک نہایت مضبوط دیوار بنائی ہے، یہ دیوار انہوں نے اینٹ اور پھر کے بجائے لوہے اور تا نبے سے بنائی (اوراگر دوسرے مصالحے بھی استعال ہوئے ہوں تو ان کی بنیا دی حیثیت نہتی )، اس دیوار کے بنانے سے ان کا مقصد متضعف اور تتم دیدہ لوگوں کی یا جوج و ماجوج کے ظلم و ستم کے مقابلے میں مدد کرنا تھا۔

وہ ایسے خص سے کے بزنول قرآن سے قبل ان کا نام لوگوں میں مشہور تھا، لہذا قریش اور
یہود یوں نے ان کے بارے میں رمول الله طرفی آئی ہے سوال کیا تھا، جیسا کہ قرآن کہتا ہے:

﴿ وَ يَسْ اللّٰهِ وَ لَكَ عَنْ فِي الْقُونَيْنِ ﴾ ﴿ ﴿ وَ لَا يَعْمَا لِيلُوكَ آپ سے ذوالقر نين كے بارے
میں سوال کرتے ہیں، حضرت رسول الله طرفی آئی اور ایکے اہل ہیت علیم السلام سے بہت ی الیک
روایات منقول ہیں جن میں بیان ہوا ہے کہ: ' وہ نی نہیں تھے بلکہ اللہ کے ایک صافی بندے
سے ''۔ (ا)

ج\_تیسرانظریه( ذوالقرنین کورش ہی کو کہتے ہیں )اس کی دوبنیا دہیں:

ا۔اس مطلب کے بارے میں سوال کرنے والے یہودی تھے، یا یہودیوں کے کہنے پر قریش نے سوال کیا تھا، جبیہا کہ آیات کی شان نزول کے بارے میں منقول روایات سے ظاہر ہوتا ہے،لہذااس سلسلہ میں یہودی کتابوں کودیکھنا جا ہئے۔

يبوديوں كى مشہور كتابوں ميں سے كتاب "دانيال" كى آتھوي فصل ميں تحريب:

<sup>(1)</sup>و كي يتغيرنورالثقلين، جلد ٣٥صفي ٢٩٨ راور ٢٩٥.

-U:

' میل هقر'' کی سلطنت کے سال جھے دانیال کوخواب میں دکھایا گیا، جوخواب جھے دکھایا گیا اس کے بعد اور خواب میں ملک ' معیلا م' ک' قصر شوشان' میں ہوں ، میں نے خواب میں دیکھا کہ میں ملک ' معیلا م' ک' قصر شوشان' میں ہوں ، میں نے خواب میں دیکھا کہ میں ' دریائے ولا دی' کے پاس ہوں ، میں نے آ تکھیں اٹھا کر دیکھا کہ ایک مینڈھا دریا کے کنارے کھڑا ہے ، اس کے دو لیے سینگ تھے ، اور اس مینڈھے کومیں نے مغرب ، مشرق اور جنوب کی سمت سینگ مارتے ہوئے دیکھا ، کوئی جانوراس کے مقابلہ میں تھہ نہیں سکتا تھا اور کوئی اس کے ہاتھ سے بچانے والا نہ تھا وہ اپنی رائے پر بی عمل کرتا تھا اور وہ بڑا ہوتا جاتا جاتا ہو۔ (ا)

اس کے بعد ای کتاب میں دانیال کے بارے میں نقل ہواہے جبر ٹیل اس پر ظاہر ہوئے اوراس کےخواب کی تعبیر یول بیان کی:

ومتم نے دوشاخوں والا جومینتر صاد کھا ہے وہ مدائن اور فارس (یا ماداور فارس) کے بادشاہ

یبودیوں نے دانیال کے خواب کو بشارت قرار کیا وہ سمجھے کہ مادو فارس کے کی ہادشاہ کے قیام اور بابل کے حکمر انوں میں ان کی کامیا بی سے یہودیوں کی غلامی اور قید کا دور فتم ہوجائے گا، اور وہ اہل بابل کے چنگل ہے آزاد ہوجا کیں گے۔

زیادہ زمانہ نہ گزراتھا کہ''کورش' نے ایران کی حکومت پر غلبہ حاصل کرلیا اس نے ماداور فارس کوایک ملک کر کے دونوں کوایک عظیم سلطنت بنادیا، جیسے دانیال کے خواب میں بتایا گیاتھا کہ وہ اپنے سینگ مغرب، مشرق اور جنوب کی طرف مارے گا، کورش نے تینوں سمتوں میں عظیم فتوحات حاصل کیں۔

<sup>(</sup>۱) كتاب دانيال فصل عضم ، جمل غبراك ع جارتك.

اس نے یہودیوں کوآ زاد کیا،اورفلسطین لوٹے کی اجازت دی۔ بید بات بھی قابل توجہ ہے کہ توریت کی کتاب اشعیاء فصل ۴۸۸،نمبر ۲۸ میں بیان ہوا ہے: ''اس وقت خاص طورے کورش کے بارے میں کہا گیا ہے کہوہ میراچرواہا ہے اس نے میری مشیت کو یورا کیا ہے اورشیلم سے کے گاتو تقمیر ہوجائے گا۔

یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ توریت کے بعض الفاظ میں'' کورش'' کے بارے میں ہے کہ عقاب مشرق اور مردِ تدبیر جو بڑی دورے بلایا جائے گا۔ ( کتاب اشعیا فیصل ۴۸ ، نمبر ۱۱)

دوسری بنیاد میں جہار انیسویں عیسوی صدی میں دریائے'' مرغاب'' کے کنارے تالاب کے قریب کورش کے کے کارے تالاب کے قریب کورش کے مقاب کی محمد دریافت ہوا ہیں انسان کے قد وقامت کے برابر ہے،اس میں کورش کے عقاب کی طرح دویر بنائے گئے ہیں اور اس کے سر پر ایک تاج ہے،اس میں مینڈ ھے کے بینگوں کی طرح دوسینگ نظرا تے ہیں۔

میں مجسمہ بہت قیمتی اور قدیم فن سنگ تر اٹی کانمونہ ہے اس نے ماہرین کواپنی طرف متوجہ کرلیا ہے جرمنی ماہرین کی ایک جماعت نے صرف اے دیکھنے کے لئے امران کاسفر کیا۔

توریت کی تحریر کوجب اس مجسمہ کی تفصیلات کے ساتھ ملایا گیا تو ابوالکلام آزاد کو مزید یقین ہوا کہ کورش ذوالقرنین (دوسینگوں والا) کہنے کی وجہ کیا ہے، اس طرح یہ بھی واضح ہوگیا کہ کورش کے مجسمہ میں عقاب کے دو پر کیوں لگائے گئے ہیں، اس سے دانشوروں کے ایک گروہ کے لئے ذو القرنین کی تاریخی شخصیت مکمل طور پر واضح ہوگئی۔

اس کےعلاوہ اس نظریہ کی تا ئید کے لئے کورش کے وہ اخلاقی صفات ہیں جو ناریخ میں لکھے ہوئے ہیں :

یونانی مورخ ہرودوٹ لکھتا ہے: کورش نے حکم جاری کیا کہ اس کے سپاہی جنگ کرنے والوں کے علاوہ کسی کے سپاہی جنگ کرنے والوں کے علاوہ کسی کے سامنے تلوار نہ نکالیس اور اگر دشمن کا سپاہی اپنا نیزہ خم کردے تو اسے قتل نہ

کریں، کورش کے نشکرنے اس کے حکم کی اطاعت کی ،اس طرح سے ملت کے عام لوگوں کو مصائب جنگ کا احساس بھی نہ ہوا۔

ہرودوٹ کورش کے بارے میں لکھتا ہے: کورش کریم ، بخی ، بہت نرم دل اور مہر بان بادشاہ تھا، اے دوسرے بادشاہوں کی طرح مال جمع کرنے کالا کچے نہ تھا، بلکہ اے زیادہ سے زیادہ کرم و بخشش کاشوق تھا، وہ سم رسیدہ لوگوں کے ساتھ عدل وانصاف سے کام لیتا تھا اور جس چیز سے زیادہ خیراور بھلائی ہوتی تھی اے پہند کرتا تھا۔

ای طرح ایک دوسرامورخ'' ذی نوفن'' لکھتا ہے: کورش عاقل اور مہربان بادشاہ تھا، اس میں بادشاہوں کی عظمت اور حکماء کے فضائل ایک ساتھ جمع تھے، وہ بلند ہمت تھااس کا جود وکرم زیادہ تھااس کا شعارانسانیت کی خدمت تھااور عدالت اس کی عادت تھی وہ تکبر کے بجائے انکساری سے کام لے لیتا تھا۔

مزے کی بات سے کہ کورش کی اس قدر تعریف و تو صیف کرنے والے مور خین غیرلوگ ہیں کورش کی قوم اور وطن سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے جو کہ اٹل یونان ہیں اور ہم جانتے ہیں کہ یونان کے لوگ کورش کی طرف دوئتی اور محبت کی نظر ہے نہیں دیکھتے تھے کیونکہ کورش نے ''لیدیا'' کو فتح کر کے اہل یونان کو بہت بری شکست دی تھی۔

اس نظریہ کے طرفدار کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں ذوالقرنین کے بیان ہونے والے اوصاف کورش کے اوصاف سے مطابقت رکھتے ہیں۔

اس تمام ہاتوں کے علاوہ کورش نے مشرق ،مغرب اورشال کی طرف سفر بھی کئے ہیں اس کے تمام سفر کا حال[اورسفرنامہ]اس کی تاریخ میں تفصیلی طور پر ذکر ہوا ہے، پیقر آن میں ذکر کئے گئے ذوالقرنین کے تینوں سفرے مطابقت رکھتے ہیں۔

كورش نے پہلی فشكر كشى "ليديا" بركى ، بدايتا سے صغير كاشالى حصه بيد ملك كورش مے مركز

حكومت سےمغرب كى سمت بيس تھا۔

جس وقت آپ ایشائے صغیر کے مغربی ساحل کے نقشہ کوسا سے رکھیں گے تو دیکھیں گے کہ ساحل کے نقشہ کوسا سے رکھیں گے کہ ساحل کے زیادہ تر جھے چھوٹی چھوٹی خلیجوں میں بے ہوتے ہیں،خصوصاً ''ازمیر'' کے قریب جہاں خلیج ایک چشمہ کی صورت میں دکھائی دیتا ہے۔

قرآن کا بیان ہے کہ ذوالقرنین نے اپنے مغرب کے سفر میں محسوں کیا کہ جیسے سورج کیچڑ آلود چشمہ میں ڈوب رہاہے، بیروہی منظرہے جوکورش نے غروب آفاب کے وقت ساحلی خلیجوں میں دیکھا تھا۔

کورش کی دوسری لشکر کشی مشرق کی طرف تھی جیسا کہ ہرو دوٹ نے کہاہے کہ کورش کا یہ مشر تی حملہ ''لیدیا'' کی فتح کے بعد ہواخصوصاً بعض بیابانی وحثی قبائل کی سرکشی نے کورش کواس حملہ پر مجبور کیا۔

چنانچ قرآن میں بھی ارشادہ:

﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَظُلُغُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَجْعَلْ لَهُمْ مِنْ دُونِهَا سِتْرًا ﴾ (١)

''یہاں تک کہ جب طلوع آفاب کی منزل تک پہنچا تو دیکھا کہ وہ ایک ایسی قوم پر طلوع کررہاہے جن کے پاس سورج کی کرنوں سے بچنے کے لئے کوئی سایہ نہ تھا''۔

بیالفاظ کورش کے سفر مشرق کی طرف اشارہ کررہے ہیں جہاں اس نے دیکھا کہ سورج ایسی قوم پر طلوع کر رہاہے جن کے پاس اس کی تپش سے بیچنے کے لئے کوئی سامیر ندتھا، بیاس طرف اشارہ ہے کہ وہ قوم صحرانور دھی اور بیابانوں میں رہتی تھی۔

<sup>(</sup>۱) سورهٔ کهف، آیت ۹۰.

کورش نے تیسری گشکرشی شال کی طرف' تفقاز' کے پہاڑوں کی طرف کی یہاں تک کہوہ دو پہاڑوں کے درمیان ایک در سے میں کہنچا، یہاں کے درہنے والوں نے وحثی اقوام کے حملوں اور عارت گری کورو کئے کی درخواست کی اس پر کورش نے اس ننگ درے میں ایک مضبوط دیوار تعمیر کردی۔

اس در ہ کو آج کل در ہ '' داریال'' کہتے ہیں، موجودہ نقشوں میں ریے '' ولا دی کیوکز'' اور '' تفلیس'' کے درمیان دیکھا جاتا ہے وہاں اب تک ایک آ ہنی دیوار موجود ہے، بیروہی دیوار ہے جو کورش نے تعمیر کی تھی قرآن مجیدنے ذوالقرنین کی دیوار کے جوادصاف بتائے ہیں وہ پوری طرح اس دیوار پر منطبق ہوتے ہیں۔

اس تیسر نظر پیکا ظلام پیتھا جو ہماری نظر میں بہتر ہے۔(۱) پیسیج ہے کہ اس نظر پیش بھی بھی ہیں گئے ہیں پائی جاتی ہیں ،کیکن عملاً ذوالقر نین کی تاریخ کے بارے میں ابھی تک جینے نظریات پیش کھے گئے ہیں اے ان میں سے بہترین کہا جاسکتا ہے۔(۲)

<sup>(</sup>۱) اس سلسله میں مزید وضاحت کے لئے کتاب ' فر والقرنین یا کورش کبیر' اور' فر ہنگ فقص قر آن' کی طرف رجوع فر ما کمیں. (۲) آنفسر نمونہ ، جلد ۱۲ اسفی ۲۴ م

# ا • ا \_ کیوں بعض ظالم اور گنا ہرگارلوگ نعمتوں سے مالا مال ہیں اور ان کوسز انہیں ملتی ؟

قرآن مجید کی آیات سے بیتی دکھا ہے کہ خداوند عالم گنا ہوں میں زیادہ آلود نہ ہونے والے گنا ہگاروں کوخطرہ کی گھنٹی یاان کے اعمال کی مناسب سزاک ذریعہ جگا دیتا ہے، بدوہ لوگ ہیں جن کے یہاں ہدایت کی ہدایت فرمادیتا ہے، بدوہ لوگ ہیں جن کے یہاں ہدایت کی ماحیت پائی جاتی جان کی رایا شکلات ان کے لئے نعت صلاحیت پائی جاتی ہے، ان پر لطف خدا ہوسکتا ہے، دراصل ان کی جرایا شکلات ان کے لئے نعت حساب ہوتی ہے، جیسا کر آن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ ظُلَهُ مَ يَوْجِعُونَ ﴾ (آ)" (لوگوں کے کسبنت آئیدی النّاس لِیُدِیقَهُمْ بَعْضَ الَّذِی عَمِلُوا لَعَلَهُمْ يَوْجِعُونَ ﴾ (آ)" (لوگوں کے کسبنت آئیدی النّاس لِیُدِیقَهُمْ بَعْضَ الَّذِی عَمِلُوا لَعَلَهُمْ يَوْجِعُونَ ﴾ (آ)" (لوگوں کے کسبنت آئیدی النّاس لِیُدِیقَهُمْ بَعْضَ الَّذِی عَمِلُوا لَعَلَهُمْ یَوْجِعُونَ ﴾ (آ)" (لوگوں کے کھا عمال کا مزا چکھا دے تو شاید بیلوگ کی بنا پر ) فساد خشکی اور تر می ہرجگہ عالب آگیا ہے تا کہ خدا ان کوان کے پھا عمال کا مزا چکھا دے تو شاید بیلوگ کی بنا پر کا ساد خشکی اور تر می ہرجگہ عالب آگیا ہے تا کہ خدا ان کوان کے پھا عمال کا مزا چکھا دے تو شاید بیلوگ کے داست بر آجا کیں '۔

لیکن گناہ ومعصیت میں غرق ہونے والے باغی اور نافر مانی کی انتہا کو پیچنے والے لوگوں کو خداوندعالم ان کے حال پر چھوڑ دیتا ہے ، ان کو مزید موقع دیتا ہے تا کہ وہ گناہوں میں مزید غرق

<sup>(</sup>۱) سورهٔ روم ، آیت اسم.

ہوجا ئیں،اور بڑی سے بڑی سزا کے ستحق بن جائیں، بیدہ الوگ ہیں جنھوں نے اپنے پیچھے کے تمام پلوں کو تو ڑ دیا ہے اور پیچھے پلٹنے کا کوئی راستہ باقی نہیں چھوڑا،انھوں نے حیاوشرم کے پردوں کو جاک کرڈالا اور ہدایت کی صلاحیت کو بالکل ختم کردیا ہے۔

قرآن مجید کی ایک دوسری آیت ای معنی کی تائید کرتی ہے، جیسا کدار شاد ہوتا ہے: ﴿ وَلاَ يَسْحَسَبَنَّ اللّهِ بِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْ ذَا دُوا

إِنْ مَسَا وَلَهُمْ عَدَابٌ مُهِينٌ ﴾ (ا)"اور خرداريد كفارة مجيس كهم جس قدرراحت وآرام دے

رے رہیں وہ ان کے حق میں بھلائی ہے ہم تو صرف اس لئے وے رہے ہیں کہ جتنا گناہ كركيس
کرلیں اوران کے لئے درجواكن عذاب ہے"۔

اسلام کی شجاع خانوں جناب زینب کبرئ سلام الله علیهانے شام کی ظالم وجابر حکومت کے سامنے ایک بہترین خطبہ دیا جس میں اس کی شریفہ سے ظالم وجابریزید کے سامنے استدلال کیا اور پزید کونا قابل بازگشت گنام گاروں کا واضح مصد ان قرار دیاء آپ فرماتی ہیں:

"الو آج خوش ہورہا ہے، اور سوچتا ہے کہ کو اونیا کو ہمارے اوپر ننگ کردیا ہے اور آسان کے دروازہ ہم پر بند ہوگئے ہیں، اور ہمیں اس دربار کے اسیر کے عنوان سے در بدر پھرایا جارہا ہے، تو سوچتا ہے کہ میرے پاس قدرت ہے، اور خدا کی نظر میں قدرو منزلت ہے، اور خدا کی نظر میں ہماری کوئی اہمیت نہیں ہے؟! تو یہ تیرا خیال خام ہے، خدانے یہ فرصت تجھے اس لئے وی ہے تا کہ تیری پیٹھ گنا ہوں کے وزن سے تکلین ہوجائے، اور خدا کی طرف سے در دناک عذاب تیرا ختطر ہے...

<sup>(1)</sup> سوروآل عمران ، آیت ۸ کار

#### ايك سوال كاجواب:

ندکورہ آیت بعض لوگوں کے ذہن میں موجوداس سوال کا جواب بھی دے دیتی ہے کہ کیوں بعض ظالم اور گنا ہگارلوگ نعمتوں سے مالا مال ہیں اوران کوسز انہیں ملتی ؟

قرآن کا فرمان ہے:ان لوگوں کی اصلاح نہیں ہوسکتی، قانون آفرینش اور آزادی واختیار کےمطابق ان کواپنے حال پر چھوڑ دیا گیا ہے، تا کہ تنزل کے آخری مرحلہ تک پہنچ جا کیں اور سخت سے سخت سزاؤں کےمستحق ہوجا کیں۔

اس کے علاوہ قرآن جید کی بعض آیات سے بینتجہ نکات ہے کہ خداوند عالم اس طرح کے لوگوں کو بہت زیادہ نعمتیں عطا کرتا ہے اور جب وہ خوشی اور غرور کے نشہ میں مادی لذتوں میں غرق ہوجاتے ہیں تو اچا تک سب چیزیں ان سے چین لیتا ہے، تا کہ اس دنیا میں بھی سخت سے خت سرا بھکت کیں، چونکہ اس طرح کی زندگی کا چین جاناان لوگوں کے لئے بہت ہی نا گوار ہوتا ہے، جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ فَلَ مَنْ اللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَا اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰمُ وَاللّٰمِ وَاللّٰمِ وَاللّٰ

دراصل ایسےلوگ اس درخت کی طرح ہیں جس پرنامعقول طریقہ سے انسان جتنا بھی او پر جا تا ہےخوش ہوتا رہتا ہے بیبال تک کہ اس درخت کی چوٹی پر پہنچ جا تا ہے اچا تک طوفان چاتا ہے اور وہ زمین پرگرجا تا ہے ادراس کی تمام ہڑی پسلیاں چور چور ہوجاتی ہیں۔(۲)

<sup>(</sup>۲) تغییرنمونه، جلد۳، صفح ۱۸۳.

## ۱۰۲\_ایمان نهر کھنے والی اقوام کیوں عیش وعشرت میں ہیں؟

جيما كرقرآن مجيد ش ارشاد موتا ب: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُوَى آمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ... ﴾ (١)" اگراتل قريبايمان لے آتے اور تقوى اختيار كرليتے توجم ان كے لئے زيس وآسان سے بركتوں كے دروازے كھول ديتے"۔

اس آیت کے پیش نظر میں وال پیدا ہوتا ہے کہ اگر ایمان اور تقوی ، رحمت الہی اور برکات کا موجب ہے تو پھر ان قوموں کے پاس بہت زیادہ نعتیں کیوں پائی جاتی ہیں جن کے پاس ایمان نہیں ہے!ان کی زندگی بہترین ہوتی ہے،اوران کو پریشانی ہیں ہوتی،اییا کیوں ہے؟

اس سوال كا جواب درج ذيل دونكات پرتوجه كرنے مصروثن بهوجائے گا:

ا۔ پہ نصور کرنا کہ بے ایمان قوم وملت نعمتوں سے مالا مال ہے؛ ایک غلط نہمی ہے، جوایک دوسری غلط نہمی کا نتیجہ ہے اور وہ مال ودولت ہی کوخوش بختی مجھ لینا ہے۔

عام طور پرعوام الناس میں یمی تصور پایا جاتا ہے کہ جس قوم وملت کے پاس ترقی یافتہ نیکنیک ہے یا بہت زیادہ مال ودولت ہے وہی خوش بخت ہے، حالانکہ اگران اقوام میں جا کرنز دیک ہے دیکھیں تو ان کے یہاں نفسیاتی اور جسمانی بے پناہ در داور مشکلات پائی جاتی ہیں اور اگرنز دیک

<sup>(</sup>۱) سور واعراف وآيت ۹۲.

ہے دیکھیں تو ہمیں بیہ ماننا پڑے گا کہ ان میں ہے متعد دلوگ دنیا کے سب سے ناچارا فراد ہیں، قطع نظراس بات ہے کہ یجی نسبی ترقی ان کی سعی وکوشش نظم ونسق اور ذمہ داری کے احساس جیسے اصول پر عمل کا متیجہ ہیں، جوانبیا علیم السلام کی تعلیمات میں بیان ہوئے ہیں۔

ابھی چنددنوں کی بات ہے کہ اخباروں میں سے بات شاہیع ہوئی کہ امریکہ کے شمر' نیو پورک' میں (جو مادی لحاظ سے دنیا کاسب سے مالداراورتر تی یافتہ شہر ہے ) اچا نک[طولانی مدت کے لئے] بکل چلی ٹی اورا یک عجیب وغریب واقعہ پیش آیا:''بہت سے لوگوں نے دکانوں پرحملہ کر دیا اور دکانوں کولوٹ لیا،اس موقع پر پولیس نے تین ہزارلوگوں کوگر فارکرلیا''۔

یہ بات طے ہے کہ گئیزوں کی تعدا دان گرفتار ہونے والوں سے کئی گنا زیادہ ہوگی جوموقع سے فرار نہ کر سکے اور پولیس کے ہاتھوں گرفتار ہو گئے ،اور یہ بھی مسلم ہے کہ پیٹیرے کوئی تجربہ کارنہیں تھے جس سے انھوں نے ایک پر دگرام کے تحت ایسا کمیا ہو لکہ بیوا قعدا جا تک پیش آیا تھا۔

لہذاہم اس واقعہ سے بینتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ اس تی یافتہ اور مالدار شہر کے ہزاروں لوگ چند گھنٹوں کے لئے بجلی جانے پر''لیٹر سے' بن سکتے ہیں، بیصرف اخلاق پستی کی دلیل نہیں ہے بلکہ اس بات کی دلیل ہے کہ اس شہر میں اجتماعی ناامنی کس قدر پائی جاتی ہے۔

اس کے علاوہ اخباروں میں اس خبر کا بھی اضافہ کیا جو دراصل پہلی خبر کا ہی تنہ تھا کہ انھیں ونوں ایک مشہور ومعروف شخصیت نیویورک کے بہت بڑے ہوٹل میں قیام پذیرتھی ، چنانچہ وہ کہتا ہے:

بکل جانے کے سبب ہوٹل کے ہال اور راستوں میں آ مدورفت خطرنا کے صورت اختیار کر چکی تھی کیونکہ ہوٹل کے ذمہ دارلوگوں نے آمدورفت مے منع کر دیا تھا کہ کوئی بھی اکیلا کمرے ہے باہر نہ نکلے کہیں گئیرول کا امیر نہ ہوجائے ، الہذا مسافرول کی کم وہیش دیں دی کے گروپ میں وہ بھی مسلح افراد کے ساتھ لئیرول کا امیر نہ ہوجائے ، الہذا مسافرول کی کم وہیش دیں دی کے گروپ میں وہ بھی مسلح افراد کے ساتھ آمدورفت ہوتی تھی اور مسافرا ہے اپنے کمروں میں پہنچائے جاتے تھے! اس کے بعد یہی شخص کہتا ہے کہ جب تک شدید بھوک نہیں گئی تھی کوئی بھی باہر نکلنے کی جرائے نہیں کرتا تھا!!

لیکن پسماندہ شرقی ممالک میں اس طرح بجلی جانے ہے اس طرح کی مشکلات پیش نہیں آتیں، جواس بات کی نشاندہ می کرتی ہے کہ ان ترقی یافتہ اور مالدار ممالک میں امنیت نام کی کوئی چیز نہیں ہے۔

ان کے علاوہ چیٹم دیدگواہوں کا کہنا ہے کہ وہاں قبل کرنا پانی پینے کی طرح آسان ہے، اور قبل بہت ہی آسانی ہے، اور قبل بہت ہی آسانی ہے ہوتے رہتے ہیں، اور ہم بیرجانتے ہیں کہ اگر کسی کوساری دنیا بھی بخش دی جائے تا کہ ایسے ماحول میں زندگی کرے تو ایسا شخص دنیا کا سب سے پریشاں حال ہوگا، اور امنیت کی مشکل اس کی مشکل اس کی مشکل اس کی مشکل اس کی مشکل سے بیں سے ایک ہے۔

اس کےعلاوہ اجہاعی طور پر بہت ی مشکلات پائی جاتی ہیں جوخودا پنی جگہ در دناک ہیں ،الہذا ان تمام چیز وں کے پیش نظر مال وروکت کو ہاعث خوجتی تصور نہیں کرنا چاہئے۔

۲ کیکن پہ کہنا کہ جن معاشروں میں ایمان اور پر ہیز گاری پائی جاتی ہے وہ بسماندہ ہیں ، تو اگر ایمان اور پر ہیز گاری سے مرادصرف اسلام اور تعلیمات انبیاء کے اصول کی پابندی کا دعویٰ ہوتو ہم بھی اس بات کوتشلیم کرتے ہیں کہ ایسے افراد پسماندہ ہیں۔

لیکن ہم جانتے ہیں کہ ایمان اور پر ہیز گاری کی حقیقت دیں کہ ان کا اثر زندگی کے ہرپہلو پر دکھائی دے،صرف اسلام کا دعویٰ کرنے ہے مشکل حل نہیں ہوتی۔

نہایت ہی افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ آج اسلام اورا نبیا الٰہی کی تعلیمات کو بہت ہے اسلامی معاشروں میں یا بالکل ترک کر دیا گیا ہے یا آ دھا چھوڑ دیا گیا ہے، لہٰذا ان معاشروں کا حال حقیقی مسلمانوں جیسانہیں ہے۔

اسلام، طہارت مسیح عمل، امانت اور سعی وکوشش کی دعوت دیتا ہے، لیکن کہال ہے امانت اور سعی وکوشش؟

اسلام علم و دانش اور بیداری و موشیاری کی دعوت دیتا ہے، لیکن کہاں ہے علم و آگا ہی؟

اسلام، اتحاد اور فدار کاری کی وعوت دیتا ہے، لیکن کیا اسلامی معاشروں میں ان اصول پڑھل کیا جارہا ہے؟ جبکہ پسماندہ ہیں؟!اس بنا پر بیاعتراف کرنا ہوگا کہ اسلام ایک الگ چیز ہے اور ہم مسلمان ایک الگ چیز، [ورندا گر اسلام کے اصول اور قواعد پڑھل کیا جائے تو اسلام اس نظام الٰہی کا نام ہے جس کے اصول یرعمل کرتے ہوئے مسلمان خوش حال نظر آئیں گے ](1)

Jir. alobas@yahoo.com

<sup>(</sup>۱) تغييرنمونه، جلد ۲ صفحه۲۲۸.

## ۱۰۳۔مسلمانوں کی بیماندگی کے اسباب کیا ہیں؟

قرآن مجیوی آیات سے بخوبی بینتیجد نکاتا ہے کہ ہرطرح کی ناکامی اور شکست جس ہے ہم دو چار ہوتے ہیں ، دو چیز وں میں سے کسی ایک چیز کی وجہ ہے ۔ یا تو ہم نے جہاد [وکوشش] میں کوتا ہی کی ہے یا ہمارے کا مول میں خلوص نہیں پایا جاتا ، اور اگر بید دونوں چیزیں باہم جمع ہوجا کیں تو خداوند عالم کے وعد وکی بنا پر کامیا بی اور بولوٹ بھین ہے۔

اگر سیجے طور پرغور وفکر کیا جائے تو اسلامی معاشرہ کی مشکلات اور پریشانیوں کا سبب معلوم ہوسکتا ہے۔

كيول مسلمان آج تك بسمانده بين؟

كيون سب چيزون مين غيرون كى طرف باتھ بھيلائے ہوئے ہيں يبان تك كه علم و

ثقافت اورقوا نین کےسلسلہ میں بھی دوسروں کی مدد کھتاج ہیں؟

کیوں سیاسی بحران ، نو جی حملوں کے طوفان میں دوسرے پر پھروسہ کیا جائے؟

کیوں اسلام کے علمی اور ثقافتی دسترخوان پر بیٹھنے والے آج مسلمانوں ہے آ گے نکل گئے

ين؟

كيول غيرول كے ہاتھوں اسير ہو چكے ہيں اوران كى زمينوں پراغيار كا قبضه ہے؟!

ان تمام سوالوں کا ایک ہی جواب ہے کہ یا تو وہ جہاد کو بھول گئے ہیں یا ان کی نیتوں میں خلوص نہیں رہااوران کی نیتوں میں فتورآ گیاہے؟

جی ہاں!علمی، ثقافتی، سیاسی، اقتصادی اور نظامی میدان میں جہاد [اور کوشش] کو بھلادیا گیا ہے، حبّ نفس، عشق و نیا، راحت طلبی، تنگ نظری اور ذاتی اغراض کا غلبہ ہوگیا ہے یہاں تک کہ مسلمانوں کے ہاتھوں مسلمانوں کے قبل ہونے والی تعداد غیروں کے ہاتھوں قبل ہونے والوں کی تعدادے کہیں زیادہ ہے!

بعض مغرب اورمشرق پرست افراد کا ہمت ہار جانا، بعض ذمہ دار لوگوں کا سیم وزر کے بدلے بک جانا اور دانشوروں ومفکرین قوم کا گوششین ہوجانا، بیسب ایسی وجوہات ہیں جس کی بناپر جہاد دوکوشش ہمارے یہاں سے جاتی رہی اور اخلاص بھی رخصت ہوگیا۔

اگر جمارے درمیان تھوڑا بھی اخلاص بیدا ہوجائے اور جمارے مجاہدین میں جوش وجذبہ پیدا ہوجائے تو پھر کیے بعد دیگرے کا میا بی بی کا میا بی ہوگی۔

اسیری کی زنجیریں ٹوٹ جائیں گی، مایوی امید ٹیل شکست کامیابی میں، ذلت عزت وسر بلندی میں، اختلاف ونفاق وحدت و یکد لی میں تبدیل ہوجا ئین گے، اور داقعا قرآن مجید س قدر الہام بخش ہے جس نے ایک جھوٹے سے جملہ [۱] میں تمام مشکلات اوپ پیشانیوں کا راہ حل بیان کردیا!

جی ہاں جولوگ راہ خدامیں جہاد کرتے ہیں، ہدایت البی ان کے شامل حال ہوتی ہے،اور

<sup>[1]</sup> سوره عكبوت ، آيت تمبر ٢٩ كي طرف اشاره ب، جهال ارشاد توتاب :

<sup>﴿</sup> وَاللَّهُ بِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَتُهُمْ سُمُلُنَا وَإِنَّ اللهُ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (اورجن لوگول نے جاری راہ میں جہاد کیا ہے ہم آتھیں اینے راستوں کی ہدایت کریں گے اور یقینا الله حسن عمل والوں کے ساتھ ہے (مترجم)

یہ بات واضح ہے کہ جس کو خدا کی طرف گمراہی سے ہدایت مل جائے تو اس کے یہاں تکست کا تصور ہی نہیں پایا جاتا۔

بہر حال جو شخص اس قرآنی حقیقت کواپنی کوششوں اور کاوشوں کی روشنی کواس وقت محسوں کرتا ہے، جب وہ خدا کے دروازے اس کے لئے مشکلات آسان اور سختیاں قابل مخل ہوجاتی ہیں۔(۱)

isppas@yahoo.com

<sup>(</sup>۱) تغییرنموند، جلد ۱۲ اسفحه ۳۵.

## ۱۰۴۔واقعہ فدک کیاہے؟

''فدک''اطراف میں نہ میں تقریباً ایک سوچالیس کلومیٹر کے فاصلہ پرخیبر کے نز دیک ایک آباد قصبہ تھا۔

جب سات بجری میں خیبر کے قلع کے بعد دیگرے اسلامی فوجوں نے فتح کرلئے اور یہودیوں کی مرکزی قوت ٹوٹ گئی تو فدک کے راہے والے یہودی سلح کے خیال سے خدمتِ پیغیبر میں سرتنگیم خم کرتے ہوئے آئے اور انہوں نے اپنی نصف زمینیں اور باغات آئخضرت ماٹھ آلیا ہم کے بیرد کردیئے اور نصف اپنے پاس رکھے رہے۔

اس کے علاوہ انہوں نے پیغیراسلام کے حصہ کی زمینوں کی کاشتکاری تھی اپنے ذمہ لی، اپنی کاشتکاری کی زحمت کی اجرت وہ پیغیبراسلام سے وصول کرتے تھے، (سورہ حشر، آیت ) کے پیش نظر بیزمینیں پیغیبراسلام ملٹی آئی کی ملکیت تھیں، ان کی آمدنی کو آپ اپنے مصرف میں لاتے تھے یاان مقامات میں خرج کرتے تھے جن کی طرف سورہ حشر، آیت نمبر کے ہیں اشارہ ہوا ہے۔

پیغبراسلام مٹی آیا ہے بیساری زمینیں اپنی بیٹی حضرت فاطمۃ الز ہراسلام اللہ علیہا کوعنایت فرمادیں، بیالیی حقیقت ہے جے بہت سے شیعہ اور اہل سنت مفسرین نے صراحت کے ساتھ تحریر کیا ہے، مجملہ دیگرمفسرین کے تعمیر درمنٹور میں ابن عہاسؓ ہے مردی ہے: جس وقت آیت (فاتِ ذَا الفُربیٰ حَقَهُ)(۱) نازل ہو کی تو پینجبر نے جناب فاطمہ سلام الله علیہا کوفدک عنایت فرمایا: (اقطعَ رَسُول الله فا طمه قَدَ کاً)(۲)

کتاب کنز العمال، جومندا حمد کے حاشیہ پر لکھی گئی ہے، میں صلد رحم کے عنوان کے تحت ابوسعید خدری ہے منقول ہے کہ جس وقت ندکورہ بالا آیت نازل ہوئی تو پینجبر ملٹی گئی آئے نے فاطمہ سلام الله علیہا کوطلب کیا اور فرمایا:

" یا فاطمة لکِ فدک" "اے فاطمۃ فدک تبہاری ملکیت ہے"۔(۳) حاکم میٹالپوری نے بھی اپن تاریخ میں اس حقیقت کوتح ریکیا ہے۔(۴) ابن ابی الحدید معتولی نے بھی نیج البلاغہ کی شرح میں داستان فدک تفصیل کے ساتھ بیان کی ہے اور ای طرح بہت ہے دیگر موجھی نے بھی۔(۵)

لیکن وہ افراد جواس اقتصادی فوج طرت علی علیہ السلام کی زوجہ محتر مد کے قبضہ میں رہے و بناا پنی سیاسی قوت کے لئے معتر بہجھتے تھے، انہوں کے مصم ارادہ کیا کہ حضرت علی علیہ السلام کے یاور وانصار کو ہر لخاظ ہے کمز وراور گوششیں کردیں ، جعلی حدیث (منحن مُعَاشَر الانْبِیاءِ لا نُورٹ ) کے بہانے انہوں نے المحق بین جینوٹ تے بنا اور باوجود کی حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا قانونی طور پراس پر متصرف تھیں اور کوئی شخص '' ذوالید'' (جس کے یکہ حضرت فاطمہ سلام اللہ علیہا قانونی طور پراس پر متصرف تھیں اور کوئی شخص '' ذوالید'' (جس کے قضہ میں مال ہو) سے گواہ کا مطالبہ نہیں کرتا ، جناب سیدہ سلام اللہ علیہا سے گواہ طلب کئے گئے ، بی بی فی نے گواہ پیش کئے کہ پنج ہراسلام ملٹے ہوئے ہے نو دانہیں فدک عطافر مایا ہے لیکن انہوں نے ان تمام

<sup>(</sup>٢)درمنثور،جلد مصفحه ١٤٧١

<sup>(</sup>١) سورة روم ، آيت ٣٨.

<sup>(</sup>۴) د یکھنے: کتاب فدک صفحہ ۴۹ کی طرف

<sup>(</sup>٣) كنز أهمال،جلد ٢صفحه ١٥٨.

<sup>(</sup>۵) شرح این الی الحدید، جلد ۱۲ اصفحه ۲۰ مراوراس کے بعد

چیزوں کی کوئی پرواہ نہیں کی ، بعد میں آنے والے خلفامیں سے جو کوئی اہل بیت علیہم السلام سے محبت کا اظہار کرتا تو وہ فدک انہیں لوٹا دیتا تھالیکن زیادہ در نہیں گزرتی تھی کہ دوسر سے خلیفدا سے چھین لیتا تھا اور دوبارہ اس پر قبضہ کر لیتا تھا، خلفائے بنی امیداور خلفائے بنی عباس نے بار ہاا یہا ہی کیا۔

واقعہ فدک اور اس سے متعلق مختلف واقعات جو صدر اسلام میں اور بعد میں پیش آئے، زیادہ دردناک اورغم انگیز ہیں اور وہ تاریخ اسلام کا ایک عبرت انگیز حصہ بھی ہیں جومحققانہ طور پر مستقل مطالعہ کا متقاضی ہے تا کہ تاریخ اسلام کے مختلف واقعات نگاہوں کے سامنے آسکیں۔

قابل توجہ بات میں کہ اہل سنت کے نامور محدث مسلم بن تجاج نیشا پوری نے اپنی مشہور و معروف کتاب ''صحیح مسلم'' میں جناب فاطمہ (سلام الله علیها) کا خلیفہ اول سے فدک کے مطالبہ کا واقعہ تفصیل سے بیان کیا ہے، اور جناب عائی کی زبانی نقل کیا ہے کہ جب خلیفہ اول نے جناب فاطمہ کوفدک نہیں ویا تو بی بی ان سے ناراض ہو گئیل اور آخر عمر تک ان سے کوئی گفتگونیس کی۔ (صحیح

مسلم، كتاب جهاد، جلد ٣٥س • ١٣٨ حديث ٥٢)(١)

<sup>(</sup>۱) تفییرنمونه ، حلد ۲۳ صنی ۱۰

## ۵۰۱-کیا جناب ابوطالبٌ مومن تھے؟

تمام علی شیعه اور اہل سنت کے بعض بزرگ علما مثلاً '' ابن ابی الحدید' شارح نج البلاغه اور ''قسطلانی'' نے ارشاد البلاری اور '' نے وطلان' نے سیر ہ حلبی کے حاشیہ میں حضرت ابوطالب کو موشین اور اہل اسلام میں سے بیان کیا ہے، اسلام کی بنیادی کتابوں کے منابع میں بھی ہمیں اس موضوع کے بہت سے شواہد ملتے ہیں جمل کے مطالعہ کے بعد ہم گہر تے جب اور جیرت میں پڑجاتے موضوع کے بہت سے شواہد ملتے ہیں جمل کے مطالعہ کے بعد ہم گہر ہے تبجب اور جیرت میں پڑجاتے ہیں کہ حضرت ابوطالب پرایک گروہ کی طرف سے اس قتم کی بے جاہم تیں کیوں لگائی گئیں؟!

جس نے اپنے تمام وجود کے ساتھ پیغیبر اسلام کا دفاع کیا اور بار ہا خوداپ فرزند کو پیغیبراسلام کے مقدس وجود کو بچانے کے لئے خطرات کے مواقع پر فرجال بنادیا!! یہ کیسے ہوسکتا ہے کہاس برایسی تہمت لگائی جائے؟!۔

یمی سبب ہے کہ تحقیق کرنے والوں نے دفت نظر کے ساتھ یہ مجھا ہے کہ حضرت ابوطالب کے خلاف ، مخالفت کی اہرا یک سیاسی ضرورت کی وجہ ہے جو '' شَسَجَس اُن تَجَبِیشَةٌ بَسِنِی أُهیّه'' کی حضرت علی علیہ السلام کے مقام ومرتبہ کی مخالفت سے بیدا ہوئی ہے۔

کیونکہ بیصرف حضرت ابوطالب کی ذات ہی نہیں تھی جو حضرت علی علیہ السلام کے قرب کی وجہ سے ایسے حملے کی زومیں آئی ہو، بلکہ ہم دیکھتے ہیں کہ ہروہ شخص جوتاریخ اسلام میں کی طرح سے

بھی امیر المونین حفرت علی علیہ السلام ہے قربت رکھتا ہے ایے ناجواں مردانہ جملوں ہے ہیں نے سکا، حقیقت میں حفرت علی علیہ السلام جیسے عظیم پیٹوائے اسلام کے باپ ہونے کے علاوہ حفرت ابوطالب کا کوئی گناہ ہیں تھا! ہم یہاں پران بہت سے دلائل میں سے جوواضح طور پر ایمان ابوطالب کی گوائی دیتے ہیں کچھ دلائل مختصر طور پر فہرست واربیان کرتے ہیں تفصیلات کے لئے اس موضوع پر لکھی گئی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

ا۔ حضرت ابوطالب بینمبراکرم ملٹی آئیٹم کی بعثت سے پہلے اچھی طرح جانتے تھے کہ ان کا بھیجامقام نبوت تک پہلے گئی مورخین نے لکھا ہے کہ حضرت ابوطالب قریش کے قافلے کے ساتھ شام کئے تھے تو اپنے بارہ سالہ بھیلے جمہ کو بھی اپنے ساتھ لے گئے تھے، اس سفر میں انہوں نے آپ کی بہت کی کرامات کا مشاہدہ کیا۔

ان میں ایک واقعہ یہ ہے کہ جو تھی قافلہ میں گھرا''نامی راہب کے قریب سے گزرا جو قدیم زمانہ سے ایک گرجا گھر میں مشغول عبادت تھا اور کتب جہد ہن [توریت وانجیل] کا عالم تھا اور تجارتی قافلے اپنے سفر کے دوران اس کی زیارت کے لئے جاتے تھے تھم ایب کی نظریں قافلہ والوں میں سے حضرت مجمد طلق ایک پر جم کررہ گئیں، اس وقت آپ کی عمر بارہ سال سے فرجادہ نہ تھی۔

بحیرانے تھوڑی دیر کے لئے جیران وسٹشدررہا، پھر گہری ادر پُرمعی کظر دل ہے دیکھنے کے بعد کہا: بیر پچرتم میں ہے کس سے تعلق رکھتا ہے؟ لوگوں نے ابوطالب کی طرف اشارہ کیا، انہوں نے بتایا کہ بید میرا بھتیجا ہے۔ '' بحیرا'' نے کہا: اس بچہ کا مستقبل بہت درخشاں ہے، بیدو بی پیغیبرہے جس کی نبوت درسالت کی آسانی کتابوں نے خبر دی ہے اور میں نے اسکی تمام خصوصیات کتابوں میں پڑھی ہیں۔ (۱)

الغيص ازسيره ابن بشام ، جلد اصفحه ۱۹ اسير على ، جلد ا ، سفحه ۱۳ اردغيره.

ابوطالب اس واقعداور اس جیسے دوسرے واقعات سے پہلے دوسرے قرائن سے بھی پیغمبر ا کرم کی نبوت اورمعنویت کو بمجھ چکے تھے۔

الل سنت کے عالم شہر ستانی (صاحب ملل فیل) اور دوسرے علاکی نقل کے مطابق: ''ایک سال آسان مکہ نے اہل مکہ ہے اپنی برکت روک کی اور سخت ستم کی قحط سالی نے لوگوں کو گھیر لیا تو ابوطالب نے تھم دیا کہ ان کے بیٹنے مجھ گوجوا بھی شیر خوار ہی تھے لا یا جائے ، جب بچے کو اس حال میں کہ وہ ابھی کپڑے میں لیسٹا ہوا تھا آنہیں دیا گیا تو وہ اسے لینے کے بعد خانہ کعبہ کے سامنے کھڑے ہوگئے اور نظر کی فرز ارک کے ساتھ اس طفل شیر خوار کو تین مرتبہ او پر کی طرف بلند کیا اور ہر مرتبہ کہتے ہے اور نظر کی طرف بلند کیا اور ہر مرتبہ کہتے ہے دیں کا واسط ہم پر بابر کت بارش نازل فرما۔

زیادہ دیرندگزری کی افق ہے بادل کا ایک تکڑانمودار ہوااور مکہ کے آسان پر چھا گیااور بارش ہوجائے'۔
بارش ہے ایسا سیلاب آیا جس نے فول پیدا ہونے لگا کہ ہیں مجدالحرام ہی ویران ندہوجائے'۔
اس کے بعدشہرستانی کا کہنا ہے کہ جی واقعہ جوابوطالب کی اپنے بھتیج کے بچپن ہے اس کی نوت ورسالت ہے آگاہ ہونے پر دلالت کرتا ہے اس کے پیغیم پر ایمان رکھنے کا ثبوت بھی ہے اور ابوطالب نے بعد میں درج ذیل اشعارای واقعہ کی مناسبت کے بھے تھے:
و ابیض یستسقی الغَمَامُ ہو جھیہ

رُ ... تُمَالَ اليتامٰى عُصمة للأرَامل

" وہ ایساروشن چېرے والا ہے کہ باول اس کی خاطرے بارش برساتے ہیں وہ بتیموں کی

پناه گاه اور بیواؤل کے محافظ ہیں''

يَلُوذُ به الهَلاك مِن آلِ هَاشِمِ فَهُمْ عِنْدَه فِي نِعمَةٍ وَ فَوَاضلِ

"نی ہاشم میں ہے جوچل ہے ہیں وہ ای سے پناہ لیتے ہیں اور ای کےصدقہ میں نعمتوں

اوراحانات سے بہرہ مندہوتے ہیں،،

وَمِيزانُ عَدلِه يخيس شَعِيرة وَوِزانَ صدقِ وَزنه غيرُ هائلِ

'' وہ ایک ایمی میزان عدالت ہے جوایک بو برابر بھی ادھرادھر نہیں کرتا اور درست کا موں کا

ابیاوزن کرنے والا ہے جس کے وزن کرنے میں کسی شک وشبر کا خوف نہیں ہے''۔

قط سالی کے وقت قریش کا ابوطالب کی طرف متوجہ ہونا اور ابوطالب کا خدا کو آنخضرت کے حق کا واسط دینا شہرستانی کے علاوہ اور دوسر ہے بہت سے عظیم مورخیین نے بھی نقل کیا ہے ،مرحوم علامہ اینی نے اسے اپنی کتا ہے ''المغدی'' میں '' شرح بخاری'' '' المواہب اللد شئے'' '' المضائص علامہ اینی نے اسے اپنی کتا ہے '' المغدی'' '' سیرہ نہوی'' اور 'خلیت الطالب'' نے قل کیا ہے ۔ (۱) الکبری'' '' شرح بجت المحافل'' '' سیرہ نہوی'' اور 'خلیت الطالب'' نے قل کیا ہے ۔ (۱) میں ابوطالب کے بہت سے اشعار ایسے ہیں جو ہماری دسترس میں ہیں جس کے مجموعہ کا نام'' دیوان ابوطالب' رکھا گیا ہے ،ہم ان میں سے بچھاشعار ہماری دسترس میں ہیں جس کے مجموعہ کا نام'' دیوان ابوطالب' رکھا گیا ہے ،ہم ان میں سے بچھاشعار

ذیل میں نقل کررہے ہیں:

وَاللهٰ لَن يَصِلُوا إلَيكَ بِجَمْعِهُمْ حَتَّى أوسدَ فِي التُّرَابِ دَفِيْناً

''اے میرے بینتیج! خدا کی تئم جب تک ابوطالب مٹی میں نہ سوجائے اور لحد کو اپنا بستر نہ بنا لے دشمن ہرگز ہرگز تجھ تک نہیں بینچ سکیں گے''۔

> فَاصدَعْ بِأَمْرِكَ مَاعليكَ غَضَاضَة وَابْشِر بِذَاكَ وَقرمنك عيوناً

"للذاكسي چيز سے نه ۋراوراني ذمه داري اور ماموريت كا ابلاع كردو، بشارت دواور

آ نکھوں کو ٹھنڈا کردؤ'۔

وَ دَعوتني وَعلِمتُ أنَّكَ نَاصِحِي وَلَقَد دَعوتَ وَ كُنتَ ثُمَّ أَمِيناً '' تؤنے مجھے اپنے مکتب کی دعوت دی اور مجھے احجھی طرح معلوم ہے کہ تیرا ہدف ومقصد صرف بندونفيحت كرنااور بيداركرنا ہے، تواني دعوت ميں امين ہے"۔ وَ لَقَد عَلِمْتَ أَنْ دِينُ مُحَمَّد (ص) مِنْ خَير أَدْيَانِ البَريَّة دِيناً (١) ''میں ریجی جانتاہوں کے محرکا دین تمام ادیان میں سب سے بہتر دین ہے''۔ اور سیاشعار بھی انہوں کے بی ارشا دفر مائے ہیں: أَلَمْ تُعْلَمُهُمُ إِنَّا وَجَدِنَا مُحَمَّداً رَسُولاً كَمُوسى تَعط فِي أوّل الكُتُب "ا حریش! کیاتہیں معلوم نہیں ہے کہ کی ( اُنٹیکیٹی موی (علیدالسلام ) کی مثل ہیں اورمویٰ علیہالسلام کے مانندخدا کے پیغمبراوررسول میں جن کے پیشین گوئی گزشتہ آسانی كمابول مين كسى موئى إورجم في اسے باليا بيا-

<sup>(1)</sup> خزائة الادب، تاريخ ابن كثير، شرح ابن الي الحديد، فتح البارى، يلوغ الارب، تاريخ الي الفدا، سيرة نبوى وغيره ، الغدير، جلد ^ ك نقل كمطائق.

وَ إِنَّ عَلَيه فِي العِبَادِ مَحبة
 وَلاحَيفَ فِي مَن خَصَّهُ اللَّهُ فِي الحُبِّ(١)

" خدا کے بندے اس سے خاص لگاؤر کھتے ہیں اور جے خدا وند متعال نے اپنی محبت کے لئے مخصوص کرلیا ہواں شخص سے بیدلگاؤ بے جانہیں ہے۔"

٣ ۔ بغیمراکرم ملٹی ایک میت کا ایس احادیث بھی نقل ہوئی ہیں جوآ تخضرت ملٹی ایک ان کے فداکار پھیا ابوطالب کے ایمان پر کواہی ہوئی ہیں مجملہ ''ابوطالب موس قریش' کے مولف کی نقل کے مطابق ایک میہ ہے کہ جب ابوطالب کی وفات ہوگی تو بغیمرا کرم ملٹی آئی ہے ان کی تشیخ جنازہ کے بعداس سوگواری کے خمن میں جوابے پھیا کی وفات کی مصیبت میں آپ کررہ ہے تھے آپ بیکی کہتے تھے: ''ہائے میرے بابا! ہائے ابوطالب! میں آپ کی وفات سے کس قدر ممکن ہوں میں کہتے تھے: ''ہائے میرے بابا! ہائے ابوطالب! میں آپ کی وفات سے کس قدر ممکن ہوں میں کس طرح آپ کی مصیبت کو بھول جاؤں، اے وہ شخص جس نے بچپن میں میری پرورش اور تربیت کی اور بروے ہونے پرمیری وعوت پر لبیک کہی ، میں آپ کے نزد یک اس طرح تھا جیسے آ کھ خانہ چشم میں اور روح ہونے پرمیری وعوت پر لبیک کہی ، میں آپ کے نزد یک اس طرح تھا جیسے آ کھ خانہ چشم میں اور روح بدن میں ''۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) خزامة الاوب \_ تاريخ ابن كثير \_ شرح ابن الي الحديد \_ فتح البارى \_ بلوغ الارب \_ تاريخ الي الفدا، سيرة نبوى وفيره، الغدير، جلد ٨ كُفْلَ كِمطابق.

<sup>(</sup>٢) شخ الاباطى ، ابوطالب مؤمن قريش فيقل ك مطابق

نيز آپ بميشديكها كرتے تھ: " مَا نَالت مِنْي قُرِيش شيئًا أكرهُه حَتْى ماتَ أَبُوطَالِب "(١)

''اہل قریش اس وقت تک میرے خلاف کوئی ناپسندیدہ اقدام نہ کرسکے جب تک ابوطالب کی وفات نہ ہوگئ''۔

۳-ایک طرف سے بہ بات مسلم ہے کہ پینجبراکرم طرفی آیتا کے وفات سے گئ سال پہلے بہ حکم مل چکا تھا کہ وہ مشرکین کے ساتھ کی فتم کا دوستانہ رابطہ نہ رکھیں ،اس کے باوجود ابوطالب کے ساتھ اس فتم کے تعلق اور مہر ومحبت کا اظہاراس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ پینجبرا کرم اٹھیں مکتب تو حید کا معتقد جانے تھے، ورنہ یہ بات کس طرح ممکن ہو سکتی تھی کہ دوسروں کوتو مشرکین کی دوسی سے منع کریں اور خود ابوطالب نے عشق کی حد تک محبت رکھیں۔

۵۔ اہل بیت پیغیرعلیم السلام کے ذریعہ ہے ہم تک پہنچنے والی احاویث میں حضرت ابوطالب کے ایمان واخلاص کے بڑی کثرت سے حارک نظر آتے ہیں، جن کو یمبال نقل کرنے ہے بحث طولا نی ہوجائے گی ، بیاحادیث منطقی استدلال کی حال ہیں ان میں سے ایک حدیث چوشے امام علیہ السلام نے اس موال کے جواب میں کہ کیا ابوطالب مون تھے؟ جواب میں کہ کیا ابوطالب مون تھے؟ جواب دینے کے بعدارشا وفر مایا:

"إِنَّ هُنَا قَوماً يَنْ عَمُونَ اللَّهُ كَافِرْ" الل كے بعد فرمایا: "تجب كی بات ہے كہ بعض الوگ يہ كيوں خيال كرتے ہيں كدابوطالب كا فرتے، كياوہ نہيں جانے كہ وہ الل عقيدہ كے ساتھ پينمبر اور ابوطالب پرطعن كرتے ہيں كيا ايمانہيں ہے كہ قرآن كى كئ آيات ميں اس بات ہے كيا گيا ہے اور ابوطالب پرطعن كرتے ہيں كيا ايمانہيں ہے كہ قرآن كى كئ آيات ميں اس بات ہے كا گيا ہے (اور بي تھم ديا گيا ہے كہ ) مومن عورت ايمان لانے كے بعد كا فركے ساتھ نہيں رہ كتى اور بيہ بات مسلم

<sup>(</sup>۱) طبری ، ابوطالب مومن قریش کی قتل کے مطابق

ہے کہ فاطمہ بنت اسدسلام اللہ علیہا سابق ایمان لانے والوں میں سے ہیں اور وہ ابوطالب کی زوجیت میں ابوطالب کی وفات تک رہیں۔''(1)

۲ - ان تمام باتوں کے علاوہ اگرانسان ہر چیز میں شک کرے تو کم از کم اس حقیقت میں تو شک نہیں کرسکتا کہ ابوطالب اسلام اور پینجبرا کرم ملٹی گیا تی کے صف اول کے جامی و مددگار تھے، انھوں نے اسلام اور رسول کی جوجمایت کی ہے اسے کسی طرح بھی رشتہ واری اور قبائلی تعضبات سے منسلک نہیں کیا جاسکتا۔

اس کا زندہ نمون شعب ابوطالب کی داستان ہے،تمام مورفین نے لکھاہے کہ جب قریش نے پیغیمرا کرم طائے آیا ہے اور سلمانوں کا ایک شدیدا قضادی، ساجی اور سیاسی بائیکاٹ کیا اور ان سے ہر فتم کے روابطان سے منقطع کر لئے تو المخصر سے طائے آئے آئے کہ واحد حامی اور مدافع ، ابوطالب نے اپنے تمام کا مول سے ہاتھ کھنچ کی ایا اور برابر تین سال تک ہاتھ کھنچ رکھا اور بنی ہاشم کو ایک ورہ میں لے گئے جو مکہ کے بہاڑوں کے درمیان اور 'شعب ابوطالب میں تام سے مشہور تھا وہاں پرسکونت اختیار کر کیا۔

ان کی فدا کاری اس مقام تک جا پینی که قریش کے مملوں ہے جی نے کیلئے کئی ایک مخصوص فتم کے برج تغییر کرنے کے علاوہ ہررات پیغیرا کرم ملٹی آیا ہم کوان کے بستر سے اٹھاتے اوران کے آرام کے لئے دوسری جگہ مہیا کرتے اور اپنے فرزند دلبند علیٰ کوان کی جگہ پر سلادیے اور جب حضرت علیٰ کہتے:''بابا جان! میں تو ای حالت میں قبل ہوجاؤں گا'' تو ابوطالب جواب میں کہتے میرے پیارے بیچا بردباری اور صبر ہاتھ سے نہ چھوڑ و، ہرزندہ شخص موت کی طرف رواں دواں دواں سے میں نے میں نے میں نے فی فرزند عبداللہ کا فدیہ قرار دیا ہے۔

الكات المحد، ورجات الرفيع، الغدير، جلد ٨ كفل كرمطابق.

یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ جو حضرت علی علیہ السلام باپ کے جواب میں کہتے ہیں کہ بابا جان میرا مید کلام اس بنا پڑئیس تھا کہ میں محمد کے لئے قتل ہونے سے ڈرتا ہوں، بلکہ میرا مید کلام اس بنا پر تھا کہ میں میہ جا ہتا تھا کہ آپ کو میں معلوم ہوجائے کہ میں کس طرح سے آپ کی اطاعت اوراحمرمجتبی گی تھرت وید دکے لئے آ مادہ ہوں۔(1)

قار نمین کرام! ہماراعقیدہ بیہ کہ جوشخص بھی تعصب کوایک طرف رکھ کرغیر جانبداری کے ساتھ ابوطالب کے بارے میں تاریخ کی سنہری سطروں کو پڑھے گا تو وہ این ابی الحدید شارح نہج البلاغہ کا ہم آورن کو کرکے گا:

وَلُولًا أَبُوطًالِب وَ إِبنَهُ لِما مثَل الدِّين شَخْصاً وَقَامَا فَذَاكَ بِمَكَّةِ آوَى وَحَامَى وَهَذَا بِيثْرِبَ حَسَّ الحِمَامَا(٢)

''اگرابوطالب اوران کے فردیم نے ہوتے تو ہرگز کمتب اسلام باقی ندر ہتا اور اپنا قدموں پر کھڑا نہ ہوتا، ابوطالب تو مکہ میں پیغیبرگی مدد کیلئے آگے بڑھے اور علی بیڑب (مدینہ) میں حمایت اسلام کی راہ میں گرداب موت میں ڈوب گئے''۔

اگر جناب ابوطالب اوران کے فرزندار جمند نہ ہو نے تو دین اسلام بھی نہ ہوتا، اگر بیانہ ہوتے تو اسلام بھی نہ ہوتا، اگر بیانہ ہوتے تو اسلام کے لئے کوئی سہارانہ تھا، جناب ابوطالب نے مکہ میں پیٹیبرا کرم مٹنی پیلی کی مدد کی اور حضرت علی علیہ السلام نے مدینہ میں، اوراسلام کی تمایت میں عظیم قربانیاں پیش کیں۔(۳)

<sup>(</sup>۱) الغدير، جلد٨.

<sup>(</sup>۲)القدير، جلد ۸

<sup>(</sup>۳) تغییرنمونه، جلد ۵ صفح ۱۹۲.

# ۱۰۲\_گناہان کبیرہ کامعیار کیاہے؟

گناہاں کیپرہ کی طرف قرآن مجید میں چندآیات میں اشارہ ہوا ہے(۱) جن کے بارے میں مفسرین ، فقہااور محدثین نے طولانی گفتگو کی ہے۔

بعض مفسرين تمّام كنابون في كنابان كبيره "مانتة بين، كيونكه صاحب عظمت خدا بركناه براا

۔۔ جبکہ بعض علانے''کبیرہ'' اور''صغیرہ تکافیجی امر بتایا ہے، اور ہر گناہ کو دوسرے اہم گناہ کے مقابل صغیرہ قرار دیا ہے اوراس سے چھوٹے گناہ کی سبت کیمرہ قرار دیا ہے۔ بعض مفسرین نے ان گناہوں کوکبیرہ قرار دیا ہے جن چیک آن مجید میں عذاب الہی کا وعدہ

کیا گیاہے۔

نیز بعض حصرات کا پیکہنا ہے کہ گناہ کبیرہ وہ گناہ ہے جس کے ارتکاب کرنے والے پر''حدّ شرع'' جاری ہوتی ہے۔لیکن سب ہے بہتر ہیہے کہ ہم یوں کہیں کہ بعض گناہ کو'' کبیرہ'' کہنا خوداس کے عظیم ہونے پر دلالت کرتا ہے، لہذا جس گناہ میں درج ذیل شرائط میں سے کوئی ایک شرط پائی جائے تو وہ گناہ کبیرہ ہے:

<sup>(</sup>١) سورهٔ نساه، آیت ٢٦ سورهٔ شوری ، آیت ٢٤٠ اور آیات کل بحث[سوره جُم ، آیت ٢٦ و٢٦].

الف جن گناہوں پرعذاب البی کاوعدہ کیا گیا ہے۔

ب۔ جن گناہوں کوقر آن وسنت میں اہم قرار دیا گیا ہے۔

بی جن گناہوں کوقر آن وسنت میں گناہ کیرہ ہے بھی عظیم قرار دیا گیا ہے۔

د۔ جن گناہوں کے بارے میں معترر وایات میں کیرہ ہونے کی وضاحت کی گئی ہے۔

اسلامی روایات میں '' گناہان کبیرہ'' کی تعداد مختلف بیان ہوئی ہے، بعض روایات میں

سات گناہوں کو کبیرہ قرار دیا گیا ہے: (قتل نفس، عقوق والدین، سودخوری، ججرت کے بعد دارالکفر

کی طرف بلیا جیانہ یا کدامن عورتوں پر زنا کی تہمت لگانا، تیہوں کا مال کھانا اور جہاد سے فرار

بعض دیگرروایات میں محقق آر گنا بان کبیرہ '' کی تعدادسات ہی بیان کی گئی ہے صرف اس فرق کے ساتھ کداس میں عقوق والدین کی جگہ سے جملہ بیان ہوا ہے کہ '' محکلما أوْ جَبَ الله علیه النّار '' (جن چیزوں پر خدانے جہنم کوواجب فراروں ہے)

جبکہ بعض دوسری روایات میں'' گناہان کبیرہ کی تعداد ۱۰، بعض میں ۱۹، اور بعض میں ان کی تعداداس سے کہیں زیادہ بتائی گئی ہے۔(۲)

گناہان کبیرہ کی تعداد کے سلسلہ میں اس فرق کی وجہ یہ ہے کہ تمام گناہان کبیرہ برابرنہیں ہیں، بلکہ ان میں سے بعض کی بہت زیادہ اہمیت ہے، یا بالفاظ دیگر'' اکبرالکبائر''[کبیرہ سے زیادہ بڑا] ہے، لہذاان کے درمیان کوئی تصاداور ککراؤنہیں ہے۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) وسأكل اشيعه ، جلداا، (ابواب جهاد بالنفس، باب ۴۶ ، حديث ا.)

<sup>(</sup>۲) ای سلسله میں حرید آگاہی کے لئے وسائل الشعید (باب ۴۶ ، از ابواب جہاد بائنفس) پر رجوع قرمائیں ، اس باب میں گنامان مبیرہ کی تعداد کے حوالہ ہے ۳۲ حدیث نقل ہوئی ہیں.

<sup>(</sup>۳) تغییرنمونه،جلد۲۲ صفحه۱۹۸.

# ے • ا۔ کیا دنوں کو سعد ونحس ماننا صحیح ہے؟

عوام النال کے درمیان یہ بات مشہور ہے کہ پچھ دن سعد اور نیک ہوتے ہیں اور پچھ خس ہوتے ہیں اور پچھ خس ہوتے ہیں، اگر چواس میں شد پواختلاف ہے کہ کون کون سے دن سعد یانحس ہیں؟ یہاں بحث بیہ ہوتے ہیں، اگر چواس میں شد پواختلاف ہے کہ کون کون سے دن سعد یانحس ہیں ہیں اسلام ہی سے لیا گیا ۔ کہ عوام الناس کا یہ عقیدہ اسلام کی نظر ہیں کہاں تک قابل قبول ہے؟ یا یہ نظریہ اسلام ہی سے لیا گیا جاتا محال نہیں ہے، کہ بعض ایا منحوست کی علامت رکھتے ہوں اور بعض دن سعد اور نیک ہوں، اگر چے ہمارے پاس ایسی کوئی عقلی دلیل نہیں ہے جس کے ذریعہ ان کو تابت کیا جائے باس کی نفی کی جائے، ہم تو ہم زف اتنا کہتے ہیں کہ ایسا ہوناممکن ہے ہے لیکن عقلی لحاظ سے ثابت نہیں ہے۔

لہذا اگر اس سلسلہ میں شرعی دلائل موجود ہوں تو ان کو قبول کیا جا سکتا ہے بلکہ ان کو ماننا ضروری ہے۔ قرآن مجید میں صرف دومقامات پر''نحوستِ ایام'' کی طرف اشارہ ہوا ہے، ایک سورہ قر، آیت نمبر ۱۹ میں اور دوسر اسورہ فصلت، آیت نمبر ۱۲ ارمیں جہاں توم عادے واقعہ کی طرف اشارہ ہواہے، چنا نجیارشاد خداوندی ہے: ﴿فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ دِیسَا صَرْصَرًا فِی أَیّامٍ مَحِسَاتٍ ﴾ (۱)

<sup>(</sup>۱) سورهٔ فصلت ، آیت ۱۲.

"توہم نے بھی ان کے اوپر تیز اور تندآ عظی کو ان کی توست کے دنوں میں بھی دیا"۔(۱)

اس کے مدمقا بل بعض آیات میں دنوں کے لئے لفظ"مبارک" آیا ہے، جیسا کہ شب قدر
کے بارے میں ارشاد ہے: ﴿إِنَّا ٱنْوَلْنَاهُ فِنِی لَیْلَةِ مُبَارَ کَیْةٍ ﴾ (۲) "ہم نے اس قرآن کوایک مبارک رات میں نازل کیا ہے"۔

''خس''اصل میں افق کی بہت زیادہ سرخی کو کہتے ہیں جس کو''نحاس'' ( یعنی ایساشعلہ جس میں دھواں نہ ہو ) کی شکل میں لاتے ہیں،لیکن بعد میں اس کو''شوم'' ( یعنی بُرے ) کے معنی میں استعال کیا جائے لگا۔

اس لحاظ سے قرآن مجید میں صرف اس مسئلہ کی طرف مجمل اشارہ ہے، لیکن دنوں کے "سعدد وخس" کے سلسلہ میں اسلامی منابع میں بہت می روایات موجود ہیں، اگر چدان میں سے متعدد روایات ضعیف ہیں، یا بعض روایات خرافات سے ملی جلی ہیں، لیکن سب ایسی نہیں ہیں، بلکدان کے درمیان متعدد روایات معتبر اور قابل قبول ہیں وجھیا کہ مذکورہ آیات کی تفییر میں بہت سے مفسرین نے ان روایات کو بھی قرارویا ہے۔

محدث بزرگوارمرحوم علامه مجلسی علیه الرحمہ نے بھی اس السلہ میں بہت می احادیث'' بحار الانواز''میں بیان کی ہیں۔(۳)

ہم یہاں چندمطالب مختصر طور پربیان کرتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) توجد بكد فدكوره آيت من "فيحسّاتِ" كالقظ آيا بجوايام كى مفت ب يعنى دودن شم يتحد، ببكر آيات كل بحث ﴿ في يوم نحس مستمر ﴾ من يوم "محس" كي طرف مضاف بواب ادر صفت كمعني من نيس ب بكن فدكوره آيت ك بيش نظر بم كمتم بيل كريمال يرموصوف مفت كي طرف اضاف بواب.

<sup>(</sup>۲) سوره دخان ۱۰ يت.۳.

<sup>(</sup>٣) بحار الانوار، جلد ٥٩ كتاب "السماء والعالم" صفحة اعا٩٥ ، اور يحور وايات اس ك بعد بيان كى ين.

الف متعدد روایات میں تاریخوں کوسعد وخمی ان تاریخوں میں واقع ہونے والے واقعات کی بنا پرسعد وخمی کہا گیا ہے، مثال کے طور پر حضرت امیر الموشین علی علیہ السلام سے منقول ایک روایت میں بیان ہوا ہے کہ ایک شخص نے امام علیہ السلام سے ورخواست کی کہ جس میں "چہارشنبہ" کے بارے میں سوال کیا جس کوعوام الناس کے درمیان اچھانبیں سمجھا جاتا اور اس کو بار سمجھا جاتا اور اس کو بار سمجھا جاتا ہے، امام علیہ السلام نے فرمایا: "اس سے مراو سمجھا جاتا ہے، امام علیہ السلام نے فرمایا: "اس سے مراو مبینہ کا آخری چہارشنبہ ہے، جس میں بہت سے واقعات رونما ہوئے ہیں، ای روز قابیل نے اپنے ہمائی "بابیل" کوئل کیا ۔ اور چہارشنبہ میں خداوند عالم نے قوم عاد پر تیز آندھی کے ذریعہ بھائی "بابیل" کوئل کیا ۔ اور چہارشنبہ میں خداوند عالم نے قوم عاد پر تیز آندھی کے ذریعہ عذاب نازل کیا"۔ (۱)

لہذا متعدد مفسرین نے اس طرح کی بہت میں روایات کی پیروی کرتے ہوئے ہرمہینہ کے آخری چہارشنبہ کوروز ''فخس'' قرار دیا،اوراس کو ''ارجہاء لا تسدور" قرار دیا، (لیعنی ایسا چہارشنبہ جس کی عمرار نہیں ہوتی )

ای طرح بعض دوسری روایات میں بیان ہوا ہے کہ ہر ماہ کی تباریخ نیک اور مبارک ہے، کیونکہ اس میں جناب آ دم علیہ السلام پیدا ہوئے ، اس طرح ہر ماہ کی ۲ تاریخ کونیک شار کیا ہے کیونکہ خداوند عالم نے اس تاریخ میں جناب مولی علیہ السلام کے لئے دریا میں راستہ بنایا۔ (۲)

اس طرح ہر ماہ کی ۳ تاریخ کوخس قرار دیا کیونکہ اس تاریخ میں جناب آ دم وجواعلیہ السلام کو جنت سے نکالا گیا اور ان کے بدن سے جنتی لباس جدا ہو گیا۔ (۳)

يا برمبيند كى سات تاريخ كونيك مانة إن كيونكداس تاريخ بين جناب نوح مليدالسلام كشتى

<sup>(</sup>٢) تغيير نورالثقلين ، جلد ٥ ، صفحه ٥٠٠ ا.

<sup>(</sup>۱) تغییرنورالثقلین،جلد۵،سنج۱۸۳، (حدیث۲۵) در متذب اثنا

<sup>(</sup>٣) تغيير نورالثقلين ،جلد ٥ ،صغيه ٥٨.

ر سوار ہوئے (اور غرق ہونے سے نجات پا گئے)(۱)

یا جیسا کرنوروز کے سلسلہ میں حضرت امام صادق علیہ السلام سے منقول حدیث میں بیان ہوا ہے کہ آپ نے فرمایا: بیا لیک مبارک روز ہے جس میں جناب نوح علیہ السلام کی کشتی جودی نامی پہاڑی پررکی، جناب جرئیل پیغیبرا کرم ملٹی کی آئی پر نازل ہوئے، ای روز حضرت علی علیہ السلام نے دوش پیغیبرا کرم ملٹی کی آئی پر سوار ہوکر خانہ کعبہ سے بتول کوتو ڑا، اور واقعہ غدر پرخم بھی ای نوروز میں واقع ہوا ہے...(۲)

الحقی اس طرح کے الفاظ بہت می روایات میں بیان ہوئے ہیں جن میں بعض التھے واقعات اور بعض نا گوار واقعات کی بنا پر تاریخوں کو سعد یا بخس قرار دیا ہے، خصوصاً روز عاشورہ کے سلسلہ میں جس کو بنی امیدائل جی علیہ السلام پر کا میا بی کے گمان ہے اس دن کو ایک مبارک روز شار کرتے تھے، لہذار وایات میں اس دن کو مبارک مانے ہے نبی کی گئی ہے بلکداس روز کار وبار اور بخصیل رزق کی تعطیل کے لئے کہا گیا ہے، تا کہ علی طور پر بنی امید کے اس کام سے دوری اختیار کریں، لہذا اس طرح کی روایات کے چیش نظر بعض علی نے سعد وتحس کی اس طرح تفییر کی ہے کہ اسلام نے ان واقعات کی طرف توجہ دی ہے تا کہ انسان ٹو دیکھی طور پر تاریخی شبت واقعات کے مطابق قرار دے ، اور پُر نے اور غلط واقعات ، نیز اس طرح کے واقعات کو رونما کرنے والوں سے مطابق قرار دے ، اور پُر نے اور غلط واقعات ، نیز اس طرح کے واقعات کو رونما کرنے والوں سے دوری اختیار کریں۔

ممکن ہے کہ یہ تغییر بعض روایات کے سلسلہ میں صادق اور سیجے ہولیکن تمام روایات کے سلسلہ میں صادق اور سی ہولیکن تمام روایات کے سلسلہ میں مسلم طور پرصادق نہیں ہے کیونکہ انھیں بعض روایات سے نتیجہ ڈکلتا ہے کہ بعض دنوں میں شخفی تا ثیریائی جاتی ہے جس سے ہم آگاہ نہیں ہیں۔

 <sup>(</sup>۱) تَقْيِر نُور التَّقَلَين ، جلد ۵ مِسْفِي ۱۱ . (۲) بحار الانوار ، جلد ۹ ۵ مِسْفِي ۹ .

ب- بینکت بھی قابل توجہ ہے کہ بعض لوگ سعد وخس کے سلسلہ میں اس قدر آگے بڑھ جاتے ہیں کہ کوئی کام کرنا چاہتے ہیں تو سب سے پہلے تاریخ کے سعد وخس ہونے کی جبتو کرتے ہیں، جن کی وجہ سے بعض کا موں کو چھوڑ دیتے ہیں، اور اس سنہری موقع کو گنوا بیٹھتے ہیں۔

یابہ کداپنی یا دوسروں کی کامیابی یا ناکامی کے اسباب وعلل کی جبتو کرنے اور اپنی زندگی کے بچر بات سے فائدہ اٹھانے کے بجائے ہرطرح کی ناکامی کو تاریخ اور دنوں کی گردن پر بیہ کہہ کر ڈال دیتے ہیں کہ ہم کیا کریں تاریخ ہی خس تھی ، اور ای طرح کامیاب ہونے پر نیک اور مبارک تاریخ ہونے کی علت سیجھے ہیں ا

لیکن بیدا یک طرح حقیقت سے فرار اور اس مسئلہ میں زیادہ روی سے کام لیمنا اور حوادث

زندگی کی فضول تو شیح و تغییر ہے جس ہے جس پر ہیز کرنا چاہئے ، ان مسائل میں عوام الناس میں شالیح
شدہ مسائل پر دھیان نہیں دینا چاہئے اور شرق محمین کی با توں پڑھل کرنا چاہئے اور نہ ہی فال نکا لئے
والوں کی با توں پڑھل کیا جائے ، اگر اس سلسلہ میں کوئی چیز معتبر عدیث کے ذریعہ ثابت ہوجائے تو
اس کو قبول کیا جائے ، اگر ثابت نہ ہوتو ہر کس و ناکس کی بات پر توجہ نہ کرتے ہوئے اپنی زندگی کو آگے
بردھایا جائے ، سعی و کوشش کرتے ہوئے اپنے قدم بردھائے ، انسان خصابیر بھروسا کرے اور اس کی
فریت و مدد طلب کرے۔

ق-تاریخوں کے سعد وقت کے مسئلہ پرتوجہ، غالبًا انسان کو تاریخی مثبت واقعات کی طرف رہنمائی کے علاوہ سبب ہوتی ہے کہ انسان خداو ند عالم کی ذات مقدس کی طرف متوجہ ہواور اس کی ذات یق ہے کہ انسان خداو ند عالم کی ذات مقدس کی طرف متوجہ ہواور اس کی ذات پاک سے نصرت و مد د طلب کرے، لہذا ہم متعد در وایات میں پڑھتے ہیں: جن تاریخوں کو تحس قرار دیا گیا ہے اس میں صدقہ دے کر، یا دعا پڑھ کر، خداوند عالم کے لطف و کرم سے نصرت و مد د طلب کرے، قرآن کی بعض آیات کی تلاوت کر کے اور خداوند متان کی ذات پرتو کل اور تجروسہ کرتے ہوئے اپنے کا مول میں کا میاب ہوجاؤ۔

جیما کہ ایک صدیث میں بیان ہوا ہے کہ حضرت امام صن عسری علیہ السلام کے دوستوں میں سے ایک شخص منگل کے روز امام کی خدمت میں حاضر ہوا، امام علیہ السلام نے فرمایا کہتم کل نہیں آئے؟ اس نے عرض کیا: کل بیر کا دن تھا، میں بیر کے دن گھر سے باہر نکلنے کوا چھانہیں مانیا! اس وقت امام حسن عسری علیہ السلام نے فرمایا: ''جو شخص بیر کے دن گھر سے محفوظ رہنا چاہتا ہے اسے نماز شہر کے کو خوار ہنا چاہتا ہے اسے نماز شہر کی پہلی رکعت میں سورہ 'نمل اتی '' پڑھنی چاہئے ، اس کے بعد امام علیہ السلام نے سورہ الل آئی کی اس آئی جہ کی تالوت فرمائی (جو شراور بلا کے دور ہونے کے لئے مناسب ہے): وافی فَدو فَدا فَدَ اللهُ مُشَدِّ مَن اللهِ مَنْ اللهُ مُشَدِّ مَن اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

ای طرح ایک دوسری حدیث میں بیان ہوا ہے کہ حضرت امام صادق علیہ السلام کے اصحاب میں سے ایک خص نے امام علیہ السلام سے سوال کیا: کیاروز چہارشنبہ جس کونحس قراردیا گیایا اس کے علاوہ دوسر نے خس دنوں میں سفر کرنا مناسب ہے؟ امام علیہ السلام نے اس کے جواب میں فرمایا: صدقہ دے کرسفر کا آغاز کرو، اور نکلتے وقت آ کے اکام کی تلاوت کرو (اور جہاں چاہو سفر کرو) (۳)

نیز ایک دوسری حدیث میں بیان ہوا ہے کہ امام علی نقی علیہ السلام کے دوستوں میں سے
ایک خف کہتا ہے: میں امام علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا، حالا نکدراستہ میں میری انگلی زخمی ہوگئ تھی، چونکہ ایک سواری میرے پاس سے گزری جس کی وجہ سے میرا شانہ زخمی ہوگیا، جس کی بنا پر پچھ لوگوں سے نزاع ہوگئی اور انھوں نے میرے کپڑے تک بچاڑ ڈالے، میں نے کہا: اے دن! خدا

(۱) سوره د بر، آیت ۱۱.

 <sup>(</sup>۲) بحارالالوار ، جلد ۵۹ ، صفحه ۳۹ ، حدیث ک.

<sup>(</sup>۳) بحارالانوار، جلد ۵۹ بسفحه ۲۸.

تیرے شرسے محفوظ رکھے، کتنا برا دن ہے! اس وقت امام علیہ السلام نے فرمایا: تو ہماری
محبت کا دعویٰ کرتا ہے اور اس طرح کہتا ہے؟! اس دن کی کیا خطا ہے جوتو اس دن کو گنا ہگار قرار دیتا
ہے؟ چنا نچے دہ شخص کہتا ہے کہ میں امام علیہ السلام ہے ہی گفتگون کر ہوش میں آیا اور میں نے اپنی غلطی
کا احساس کرتے ہوئے عرض کی: اے میرے مولا و آتا! میں تو بہ واستغفار کرتا ہوں ، اور خدا ہے
ہخشش طلب کرتا ہوں۔ اس موقع پر امام علیہ السلام نے فرمایا: '' دنوں کا کیا گناہ ہے؟ کہتم ان کو پُر ا
اور خس مانے ہوجب کہ تمہارے اعمال ان دنوں میں تمہارے دامن گیر ہوتے ہیں''؟!

راوی کہتا ہے درمیں نے عرض کی میں خدا سے ہمیشہ کے لئے استغفار کرتا ہوں ،ا بے فرزیدِ رسول! میں تو یہ کرتا ہوں''۔

اس وقت امام علیہ السلام فی ملیا:''اس ہے کوئی فائدہ نہیں، جس چیز میں مذمت نہیں ہے اس کی مذمت کرنے پرخدائم نہیں سزادے گا، کی تہمیں نہیں معلوم کہ خداوند عالم ثواب وعذاب دیتا ہے، اورا عمال کی جزااس دنیا اور آخرت میں دیتا ہے، اس کے بعد حزید فرمایا:اس کے بعد اس عمل کی تکرار نہ کرنا، اور حکم خدا کے متعامل دنوں کی تا ثیر پرعقیدہ نہ رکھنا'' (۱)

[ قار كين كرام ! ] بير پرمعنى حديث اس بات كى طرف اشارة كي تي كه اگردنوں كاكوئى اشر ج بھى تو وہ تھم خدا ہے ، البندا الن كے لئے مستقل طور پرتا ثير كا قائل نذ ہونا چا ہے ، اپندا الن كے لئے مستقل طور پرتا ثير كا قائل نذ ہونا چا ہے ، اپندا الن كے لئے مستقل طور پرتا ثير كا قائل نذ ہونا چا ہے ، اپ كوخدا كو لطف وكرم ہے بے نیاز نہيں جاننا چا ہے ، ان واقعات كو جواكثر اوقات انسان كے بُرے اعمال كا كفارہ ہوتے ہيں ؛ دنوں كى تا ثير نہيں جاننا چا ہے ، اس ملا ميں ان مختف روايات كو جمع كرنے كے لئے شايد بيہ ترين راستہ ہو ۔ (غور كيجے ) (٢)

<sup>(</sup>۱) تحف العقول، بحارالانوار، جلد ۵۹ مسفحة كُ نَقل كيرمطابق، (مختصر فرق كرساته ). (۲) تغيير نمونه، جلد ۲۳ مسفحه ۲۳.

# ۱۰۸\_كيااصحاب كهف كاواقعه سائنس سےمطابقت ركھتاہے؟

شہر''افسوں کے طولانی مدت تک سونے والوں (لیعنی اصحاب کہف) کی نیند کے بارے میں بعض لوگ شک ویز دید کہتے ہیں ، ہوسکتا ہے کہ اس کوسائنس کے علمی اصول سے موافق نہ سمجھیں ،لبذااس کو''قصداور کہانیوں کی صف میں قرار دے دس ، کیونکہ:

ا۔ بیدارر ہے والول کے گئے سکر ول سال تک زندہ رہنامشکل ہے، سوتے ہوئے لوگول کے لئے تو بہت دور کی بات ہے!

المجاری کے عالم میں تو بافرض محال ہے مانا بھی جاسکتا ہے کہ اتن طویل عمر ہوسکتی ہے ، الکین جوشخص سویا ہوا ہوا ہوا کے لئے ناممکن ہے ، کیونکہ کھانے پینے کی شکل پیش آئے گی ،انسان اتن مدت تک بغیر کھائے ہے کہ جی زندہ رہ سکتا ہے ، اورا گرفرض کریں کہ انسان کے لئے ہر روز ایک کلو کھانا اورا یک لیے لئے دی کوظل کھانا اورا یک ہونا اورا یک ہے دی کوظل کھانا اورا یک ہزار لیٹریانی ضروری ہے جس کو بدن میں ذخیرہ کرنا معنی نہیں رکھتا۔

س۔ اگران سب سے چٹم پوٹی کرلیں تو بیاعتراض پیش آتا ہے کہ بدن کے ایک حالت میں اتی طولانی مدت تک باقی رہنے سے انسانی جسم کے مختلف اعضا خراب ہوجاتے ہیں۔ اس طرح کے اعتراضات کے پیش نظر ظاہری طور پرکوئی راہ حل دکھائی نہ دیتی ، جبکہ ایسا

نبيل ہے، كيونكه:

الف: طولانی عمر کا مسلہ کوئی غیر علمی مسئلہ نہیں ہے کیونکہ ہم جانتے ہیں کہ (سائنس کے لحاظ سے )ہرزندہ موجود کے لئے کوئی معین معیار نہیں کہ اس وقت اس کی موت یقینی ہو۔

دوسرے الفاظ میں یوں کہیں کہ میہ بات اپنی جگہ سلم ہے کہ انسان کی طاقت کتنی بھی ہو آخر
کارمحدود اور ختم ہونے والی ہے، لیکن اس کا مطلب پنہیں ہے کہ انسان کا بدن یا کوئی دوسرا جا نداراس
معمولی مقدار سے زیادہ زندگی کرنے کی صلاحت نہیں رکھتا، مثال کے طور پر درجہ سرارت سوتک پہنچنے
پر پانی کھول جا تا ہے اور درجہ سرارت صفر ہونے پر پانی برف بن جا تا ہے، لہذا انسان کے سلسلہ میں
ایسا کوئی قانون نہیں ہے کہ جب انسان سوسال یا ڈیڑھ سوسال کا ہوجائے تو انسان کی حرکت قلب بند
ہوجائے اور دوم رجائے۔

بلکہ انسان کی عمر کا معیار زیادہ تر اس کی تک کے حالات پر موقوف ہے اور حالات کو بدلنے ہے اس کی عمر بیس تبدیلی آسکتی ہے، اس کا زندہ شوک ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا بجر کے دانشوروں نے انسان کے لئے کوئی خاص عمر معین نہیں گی ہے، اس کے علاوہ متعدد دانشوروں نے بعض جا نداروں کی عمر کوبعض مخصوص لیبریٹری میں رکھ کر دو برابر، چند برابراور ایسی اوقات ۱۲ برابر تک پہنچایا ہے، یہاں تک کر محققین اور دانشوروں نے ہمیں امید دلائی ہے کہ متعقبل میں سائنس کے جدید طریقوں کے ذریعید انسان کی عمر اس وقت کی عمر سے چند برابر بڑھ جائے گی ، میہ خود طولانی عمر کے سلسلہ میں ہے۔

ب: اس طولانی نیند کے بارے میں کھانے پینے کا مسئلہ اگر معمولی نیند ہوتو اعتراض وارد ہوتا ہے کہ بید سئلہ سائنس ہے ہم آ ہنگ نہیں ہے، اگر چہ سوتے وقت کھانے پینے کی ضرورت کم ہوتی ہے لیکن چند سالوں کے لئے بیہ مقدار بہت زیادہ ہونی چاہئے، لیکن اس بات پر توجہ رکھنا چاہئے کہ جہان طبیعت میں ایسی بھی نیند پائی جاتی ہیں جن میں کھانے پینے کی ضرورت بہت ہی کم ہوتی ہے،

## اس کے لئے جانوروں کی مثال دی جاتی ہے جوموسم سرمامیں سوجاتے ہیں۔ مسر**دیوں کی نبیند**

بہت ہے جانورا ہے ہیں جو پوری سر دیوں کے موسم میں سوتے رہتے ہیں اے سائنس کی اصطلاح میں ''سر دیوں کی نیند'' کہا جاتا ہے۔

جانوروں کی سردیوں کی نیند کے بارے میں دانشوں کا کہنا ہے: ''اگر کسی مینڈک کوسردیوں کی نیند ہے اس کی جگہ ہے یا ہر نکالیس تو وہ مردہ معلوم ہوگا ،اس کے پھیپرووں میں ہوائیس ہوتی ،اس کے دل کی حرکت اتن کمزور ہوتی ہے کہ پیتنیس چلایا جاسکتا ،سردخون جانوروں (Cool Blooded) میں بہت سے جانور سردیوں کی نیندسوتے ہیں ،اس سلسلہ میں کئی طرح کے کیڑے مکوڑے ،حشرات الارض ، زمنی سیپ [صدف] اور ریکنے والے جانوروں کے نام لئے جاسکتے ہیں ، بعض خون گرم جانور زمنی سیپ [صدف] مور دیوں کی نیندسوتے ہیں اس نیند کے عالم میں حیاتی فعالتیں بہت سے بڑجاتی ہیں اور بدن میں ذخیرہ شدہ چربی آ ہتما ہتے سرف ہوتی رہتی ہے۔(۱)

<sup>(</sup>١) اقتباس از كتاب فرجنكنامه ( دائرة المعارف جديد قارى ) ماده زمستأنخوالي.

مقصدیہ ہے کہ ایک ایسی بھی نیند ہے جس میں کھانے پینے کی بہت کم ضرورت ہوتی ہے اور حیاتی حرکتیں تقریباً صفر تک پہنچ جاتی ہیں ، اتفاق کی بات سے ہے کہ یہی صورت حال اعضا کوفرسودگی سے بچانے اور جانوروں کوایک طولانی مدت تک جینے میں مدودیتی ہے ، اصولی طور پر جو جاندارا حتمالاً سردیوں میں اپنی غذا حاصل کرنے کی طاقت نہیں رکھتے ان کے لئے سردیوں کی نیند بہت غنیمت شئے ہے۔

#### لوگاکے ماہرین ؛ ایک اور نمونہ

یوگا کے ماہرین کے بارے میں دیکھا گیا ہے کہ ان میں ہے بعض کو یقین نہ کرنے والے جیرت زدہ افراد کی آئکھوں کے سامنے بعض اوقات تابوت میں رکھ کر ہفتہ بھر کے لئے مٹی کے یقیج فرن کردیتے ہیں اورائیک ہفتہ کے بعد انھیں بلیم فکالتے ہیں ان کی مالش کی جاتی ہے اور مصنوعی سانس دی جاتی ہے اور دورفتہ رفتہ اصلی حالت پر بلیث آ کے ہیں۔

اتنی مدت کے لئے اگر کھانے پینے کا مسئلہ کوئی انہم کی ہوتا بھی آئسیجن کا مسئلہ بہت اہم ہے کیونکہ ہم جانے ہیں دماغ کے خلیے آئسیجن کے معاملہ میں اشنے حمالی اور ضرورت مند ہوتے ہیں کہ اگر چند سیکنڈ بھی اس سے محروم رہیں تو تباہ ہوجا کیں ، البندا سوال بیدا ہوتا ہے کہ ایک یوگا کرنے والا یورا ہفتہ کس طرح آئسیجن کی اس کی کو برواشت کر لیتا ہے۔

ہماری مذکورہ گفتگو کے پیش نظراس سوال کا جواب کوئی زیادہ مشکل نہیں ہے، بات یہ ہے کہ
یوگا کرنے والے کے بدن کی حیاتی حرکت اس عرصہ میں تقریباً رک جاتی ہے اس دوران خلیے کو
آ سمیجن کی ضرورت اوراس کا مصرف بہت کم ہوجا تا ہے بہاں تک کدوہی ہواجو تا ہوت کے اندرونی
حصہ میں ہوتی ہے بدن کے خلیوں کی ہفتہ بھر کی غذا کے لئے کافی ہوجاتی ہے!!۔

#### زندہ انسان کے بدن کو مجمد کرنا

جانوروں بلکہ انسانی بدن کو مجمد کر کے ان کی عمر بڑھانے کے بارے میں آئ کل بہت ہے ہیں۔

ان تھریات پیش کئے گئے ہیں جن پر بحثیں ہورہی ہیں ان میں بعض توعملی جامہ پہن چکے ہیں۔

ان تھیور یوں کے مطابق میمکن ہے کہ ایک انسان یا حیوان کے بدن کو ایک خاص طریقہ کے تحت صفرے کم درجہ ترات پر رکھ کراس کی زندگی کو تھم را دیا جائے جس سے اس کی موت واقع نہ ہو پھرایک ضروری مدت کے بعد اس مناسب ترارت دی جائے اور وہ عام حالت پرلوث آئے!!

پرت دوروں نے بھرائے خضائی سفر جن کے لئے گئی سوسال یا گئی ہزار سال کی مدت در کارہے ، ان بہت دوروں کے بدن کو ایک خاص کے لئے گئی سوسال یا گئی ہزار سال کی مدت در کارہے ، ان تابوت میں رکھ کرا ہے جماد یا جا گئی اور جب سالہا سال کی مسافت کے بعد وہ مقررہ کر ات کے تابوت میں رکھ کرا ہے جماد یا جا گئی اور جب سالہا سال کی مسافت کے بعد وہ مقررہ کر ات کے قریب بھر ہوا کے اور فضائور دا پئی حرارت پیدا ہوجائے اور فضائور دا پئی حیات کو ضائع کئے بغیر حالت معمول پرلوٹ آگے گئی۔

ایک سائنسی جریدہ میں پینجرشائع ہوئی ہے کہ طالی ہی میں انسانی بدن کولمبی عمر کے لئے منجمد کرنے کے بارے میں برابرٹ نیکس نے کتاب کھی ہے، مرکز کی ونیا میں پیرکتاب بہت مقبول ہوئی ہے اوراس کے مندر جات کے بارے میں بہت کچھ کہا گیا ہے۔

جزیدہ کے اس مقالہ میں میہ بھی لکھا ہے کہ حال ہی میں اس عنوان کے تحت ایک خاص سائنسی شعبہ قائم ہوگیا ہے، چنانچہ مذکورہ مقالہ میں لکھا ہے:

ہمیشہ سے انسانی تاریخ میں'' حیات جاویدانی'' انسان کا سنہراخواب رہی ہے، کیکن اب میہ خواب حقیقت میں بدل گیا ہے، بیام را یک نے علم کی خوشگوار اور جیرت انگیز ترقی کا مرہونِ منت ہے اس علم کا نام'' کریا تک'' ہے، (بیعلم انسانی بدن کو مجمد کرکے زندہ رکھنے کے بارے میں ہے، اس کے مطابق انسان کے بدن کومنجمد کر کے اسے بچایا جاسکتا ہے یہاں تک کے سائنسداں اسے پھرے زندہ کردیں)

کیایہ بات قابل یقین ہے؟ بہت ہے ممتاز دانشوراس مسئلہ پرغوروفکر کررہے ہیں، اس کے بارے میں متعدد کتابیں حجب چکی ہیں مثلاً ''لائف'' اور''اسکوائز''، پوری دنیا کے اخبارات پورے زوروشورے اس مسئلہ پر بحث کررہے ہیں، اور سب سے اہم بات یہ ہے کہ اس سلسلہ میں اب تجربات شروع ہو چکے ہیں۔(۱)

پھھ عرصہ جوا کہ اخبار میں میر خبر چیسی تھی کہ بر فانی قطبی علاقے سے چند ہزار سال پہلے کی ایک مجمد مچھلی ملی ہے جسے خود و ہاں کے لوگوں نے دیکھا ہے اس مچھلی کو جب مناسب پانی میں رکھا گیا توسب لوگ جیرت زدورہ گئے کہ وہ مچھلی کیٹر سے جی اٹھی اور چلنے لگی۔

واضح رہے کہ حالت انجما و میں علامات میات ،موت کی طرح بالکل ختم نہیں ہوتی کیونکہ اس صورت میں تو زندہ ہوناممکن نہیں ہے۔ بلکہ اس عالم میں حیات کی فعالتیں اور حرکتیں بہت ست رفتار ہوجاتی ہیں۔

ان تمام باتوں ہے ہم یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ انسانی زندگی کو تعمیر ایما بہت ہی ست کیا جاسکتا ہے، اور سائٹس کی مختلف تحقیقات اس امرکان کی متعدد حوالوں سے تائید کرتی ہیں ، اس حالت میں غذا کامصرف بدن میں تقریباً صفر تک پہنچ جاتا ہے اور انسان کے بدن میں موجود غذا کا تھوڑا ساذ خیرہ اس کی ست زندگی کے لئے طولانی برسوں تک کافی ہوسکتا ہے۔

اس چیز میں غلط بھی نہ ہو کہ ہم ان باتوں کے ذریعہ اصحاب کہف کی نیند کے اعجازی پہلو کا

<sup>(</sup>١) مُحِلِّه وأشمند، بهمن ماه الحيمة العرش مسفيهم.

ا نکار نہیں کرنا چاہئے بلکہ ہم چاہتے ہیں کہ سائنس کے اعتبارے اس واقعہ کو ذہنوں کے قریب کر دیں کیونکہ یہ بات مسلم ہے کہ اصحاب کہف ہماری طرح نہیں سوئے ، جبیسا کہ ہم معمول کے مطابق رات کوسوتے ہیں ان کی نیندالی نہیں تھی بلکہ وہ استثنائی پہلور کھتی تھی ، لہٰذا اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں ہے کہ وہ ارادہ الٰہی کے تحت ایک طولانی مدت تک سوتے رہے ، اس دوران نہ اٹھیں غذا کی کی لاحق ہوئی اور نہ ان کے بدن کے ارگا نیزم (اجزا) کوکوئی نقصان پہنچا۔

یہ بات قابل توجہ ہے کہ سورہ کہف کی آیات سے ان کی سرگزشت کے بارے میں یہ نتیجہ برآ مد ہوتا ہے کہ کی نیند عام طریقہ کی نیند اور معمول کی نیند سے بہت مختلف تھی، چنانچہ ارشاد خداوندی ہے:

﴿ وَتَحْسَبُهُمْ الْفَاظِ وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ وَكَلُهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ وَكَلُبُهُمْ بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيدِ لَوْ اطْلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ وُكُلُتُ مِنْهُمْ وَكُلُتُ مِنْهُمْ فَرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ وَكُلُتُ مِنْهُمْ مَا لَا مُنْهُمْ فَرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ وَكُلُتُ مِنْهُمْ وَلَا اللّهُ مَا لَا مُنْهُمُ مِنْهُمْ فَاللّهُ مِنْهُمْ فَاللّهُ مِنْ وَلَعْتُ عَلَيْهِمْ لَوَلَيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ وَلَا لَا مُعْمَالِهُ وَلَا اللّهُ مِنْ وَلَا لَا لَهُ مُعْتَعُونَا لَا اللّهُ مَا لَا لَهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ وَلُقُلُهُمْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّ

"اورتمبارا خیال ہے کہ وہ جاگ رہے ہیں حالانکہ وہ عالم خواب میں ہیں اور ہم انھیں واسے ہا کہ ہیں ہیں اور ہم انھیں واسے ہا کی کہ انھیں کروٹ ہو تھی بدلوارہے ہیں اوران کا کہا ڈیوڑھی پر دونوں ہاتھ پھیلائے ڈٹا ہوا ہے اگرتم ان کی کیفیت پرمطلع ہوجاتے تو النے پاؤں بھاگ نظتے اور تمہارے ول میں دہشت ساجاتی "۔

یہ آیت اس بات کی گواہ ہے کہ ان کی نیندعام نیندنہ تھی بلکہ ایسی نیند تھی جوحالت موت کے مشاہتھی اوران کی آئیسی کھلی ہوئی تھیں۔

اس کےعلاوہ قرآن مجید میں بیان ہواہے:''سورج کی روشنی ان کے غار کے اندرنہیں پڑتی تھی''نیز اس امر کی طرف توجہ کی جائے کہ ان کی غاراختا لاً ایشائے صغیر کے کسی بلنداورسر دمقام پرواقع

<sup>(</sup>۱) سوره کبف، آیت ۱۸

تھاتوان کی نیند کے استثنائی حالات مزید واضح ہوجاتے ہیں۔

دوسرى طرف قرآن كہتا ہے: ﴿ وَنُدَقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ ﴾ (۱) "اور ہم انھيں دائنے بائيں كروٹ بھى بدلوارہے ہيں" اس معلوم ہوتا ہے كہ وہ بالكل ايك بى حالت ميں نہيں رہتے تھے ایسے عوامل جو ابھى تك ہمارے لئے معمد ہيں ان كے تحت شايد سال ميں ايك مرتبه انھيں دائيں بائيں بلٹا جاتا تھا تا كران كے بدن كارگا نيزم (Organism) ميں كوئى نقش فرآنے بائے۔

اب جبکہ ای سلسلہ میں کافی واضح عملی بحث ہوچکی ہاں سے نتیجہ اخذ کرتے ہوئے معاد اور قیامت کے بارے میں ریاوہ گفتگو کی ضرورت نہیں رہتی ، کیونکہ ایسی طویل نیند کے بعد بیداری ، موت کے بعد کی زندگی کے غیر مشاہبیں ہے ،اس سے ذہن معاد اور قیامت کے امکان کے قریب ہوجا تا ہے۔(۲)(۳)

<sup>(</sup>۱) سوره کیف، آیت ۱۸.

<sup>(</sup>۲) اس سلیله میں مزید وضاحت کے لئے کتاب ''معاد وجہان پس از مرگ'' کی طرف رجوع فرمائیں . (۳) تغییر نمون علد 11 معنی ۲۰۰۷ .

## ١٠٩\_تقيه كامقصد كياسي؟

تقيدا يك وفاعى ڈھال

سینجے ہے کہ انسان کھی بلند مقاصد ،شرافت کے تحفظ اور حق کی تقویت اور باطل کے تزلزل کے لئے اپنی عزیز جان قربان کرسکتا ہے ،لیکن کیا کوئی عاقل میہ کہ سکتا ہے کہ انسان کے لئے بغیر کسی خاص مقصد کے اپنی جان کوخطرہ میں ڈالنا جاتی ہے؟!

اسلام نے واضح طور پراس بات کی اجانوں وہ کی ہے کہ اگرانسان کی جان، مال اور عزت خطرہ میں ہواور حق کے اظہارے کوئی خاص فائدہ نہ ہو، تو وہی طور پراظہار حق نہ کرے بلکہ فخی طریقہ خطرہ میں ہواور حق کے اظہارے کوئی خاص فائدہ نہ ہو، تو وہی طور پراظہار حق نہ کرے بلکہ فخی طریقہ سے اپنی فرمدداری کو پورا کرتا رہے، جیسا کہ قرآن مجید کے سورہ آلی ان کی آیت نمبر ۲۸ راس چیز کی نشاندہی کرتی ہے [۱] یا دوسرے الفاظ میں سورہ کل میں ارشاد ہوتا ہے، چھن کھو باللہ جوئ باللہ جوئ بعد کھر ایسان اور کے بعد کھر ایسان کی طرف ہے مطمئن ہوں۔ اختیار کر لے علاوہ اس کے کہ جو کھر پر مجبور کر دیا جائے اور اس کا دل ایمان کی طرف ہے مطمئن ہوں۔

<sup>[1] ﴾</sup> لاَيْتَ بحدُ الْسُوْمِسُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءِ إِلاَّ أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ تَقَافُ ... ﴾ (سوره آلعمران ، آيت ٢٨)" خبردارصاحبان ايمان اسوتين توجِعوژ كركفاركواپناولي ومر پرست ندينا تمي كد جوجى ايما كرے گاس كاخداےكوئى تعلق ند ہوگا كريتهيں كفارے خوف ہوتۇ كوئى حرج بھى نيس ہے" (٢) سورة كل ، آيت ٢ - 1.

کتب احادیث اور تواری میں جناب '' محار "یار' اور ان کے والدین کا واقعہ سب کے سامنے ہے، جو مشرکین اور بت پرستوں کے ہاتھوں اسپر ہوگئے تھے، ان کوسخت تکلیفیں پہنچائی گئیں تھیں تا کہ اسلام سے بیزاری کریں، اسلام کو چھوڑ دیں، لیکن جناب محارکے ماں باپ نے ایسانہیں کیا جس کی بنا پر مشرکیین نے ان کوئل کردیا، لیکن جناب محارث نے ان کی مرضی کے مطابق اپنی زبان سے سب کچھ کہد دیا، اور خوف خدا کی وجہ سے روتے ہوئے پیغیمرا کرم ملٹ فیڈ کیا ہم کی خدمت میں حاضر ہوگئے، آو اقعہ بیان کیا آتو آنحضرت ملٹ فیڈ کیا ہم " اگر ہوئے اور خوف خدا کی وجہ سے روتے ہوئے پیغیمرا کرم ملٹ فیڈ کیا ہم " اگر ہوئے ان کے فرمت میں کہدویا، اور اس طرح آنخضرت ملٹ فیڈ کیا ہم " اگر ہوئی ایسا واقعہ بیان کیا آتو آنخضرت ملٹ فیڈ کیا میں کہدویا، اور اس طرح آنخضرت ملٹ فیڈ کیا ہے۔ ان کے خوف ویریشانی کودور کردیا۔

مزیدتوجہ کا حال ایک دوسرا تک ہے کہ تقیہ کا حکم سب جگدا یک نہیں ہے بلکہ بھی واجب، مجھی حرام اور بھی مباح ہوتا ہے۔

تقیہ کرنااس وقت واجب ہے جب بغیر کسی اہم کا محمد کے انسان کی جان خطرہ میں ہو، لیکن اگر تقیہ باطل کی تروت کے ،لوگوں کی گمرائی اورظلم وستم کی تقویت کا سبب بن ربا ہوتو اس صورت میں جرام اور ممنوع ہے۔

اس لحاظ ہے تقیہ پر ہونے والے اعتراضات کا جواب واضح ہوجا تا ہے، دراصل اگر تقیہ پرا عتراض کرنے والے تحقیق وجبچو کرتے تو ان کومعلوم ہوجا تا کہ بیعقیدہ صرف شیعوں کانہیں ہے بلکہ تقیہ کا مسکلہ اپنی جگہ پرعقل کے قطعی حکم اورانسانی فطرت کے موافق ہے۔ (1)

کیونکہ دنیا بھر کے تمام صاحبان عقل وخرد جس وقت ایک الیمی جگہ ﷺ ہیں جہاں ہے دو راستہ ہوں یا تو اپنے اندرونی عقیدہ کے اظہار سے چٹم پوٹی کریں یا اپنے عقیدہ کا اظہار کرے اپنی

<sup>(</sup>١) اقتباس، كمّاب آئين ما صفحة ٢٣ سو

جان ومال اورعزت کوخطرہ میں ڈال دیں ، توایے موقع پرانسان تحقیق کرتا ہے کہا گراس عقیدہ کے اظہار سے اس کی جان و مال اورعزت کی قربانی کی کوئی اہمیت اور فائدہ ہے تو ایسے موقع پراس فدا کاری اور قربانی کوچھی مانتے ہیں اوراگر دیکھتے ہیں کہاس کا کوئی خاص فائدہ نہیں ہے تواپنے عقیدہ کے اظہار سے چشم یوشی کرتے ہیں۔

### تقيه بإمقابلهكي دوسري صورت

ندہی، اجھا کی اور سیاسی مبارزات اور تحریک کی تاریخ میں یہ بات و کیضے میں آتی ہے کہ جب ایک مقصد کا وفاع کرنے والے اگر علی الاعلان جنگ یا مقابلہ کریں تو وہ خود بھی نیست و نابود ہوجا ئیں گے اور ان کے مقاصد بھی خاک میں ال جائیں گے یا کم ہے کم ان کے سامنے بہت بڑا خطرہ ہوگا جیسا کہ فاصب حکومت بنی احمیہ کے زمانہ میں حضرت علی علیہ السلام کے شیعوں نے ایسا بی کر دار اوا کیا تھا، ایسے موقع پر چیجے اور عا قلا تھا کا میں ہے کہ اپنی طاقت کو یو نہی ضائع نہ کریں اور اپنی اغراض و مقاصد کو آگے بڑھانے کے لئے غیر مشتقیم اور شخی طریقہ سے اپنی فعالیت و تحریک جاری اخراض و مقاصد کو آگے بڑھانے کے لئے غیر مشتقیم اور شخی طریقہ سے اپنی فعالیت و تحریک جاری رکھیں، دراصل تقیہ اس طرح کے مکا تب اور ان کے بیروؤل کے لئے ایسے موقع پر جنگ ومبارزہ کی ایک دوسری شکل شار ہوتا ہے جو ان کو نابودی سے نجات و یتا ہے اور کو ہا ہے مقاصد میں کا میاب ہوجاتے ہیں، تقیہ کو نہ مانے و الے افراد نا معلوم اس طرح کے مواقع پر کیا تظریدر کھتے ہیں؟ کیا ان کا نابود ہونا تھے جو اور منطق طریقہ پر اس مبارزہ کو جاری رکھنا؟ اسی دوسرے داستہ کو تقیہ کہتے ہیں نابود ہونا تھے جو اسے عقل اینے لئے پہلے راستہ کو پینٹر نہیں کرتا۔ (۱)

حقیقی مسلمان ،اور پنجبر اسلام کا تربیت یافته انسان دشمن سے مقابلہ کا عجیب حوصلہ رکھتا ہے،اوران میں سے بعض''عمار میاسر کے والد'' کی طرح دشمن کے دباؤ پر بھی اپنی زبان سے پچھ کہنے

<sup>(</sup>۱) تغییر نمونه، جلد دوم ،صفحه ۳۷۳.

کے لئے تیار نہیں ہوتے ،اگر چدان کا دل عشق خدا ورسولؓ سے لبریز ہوتا ہے، یہاں تک کہ وہ اس راستہ میں اپنی جان بھی قربان کردیتے ہیں ۔

ان میں سے بعض خود' عمار آیا سر' کی طرح اپنی زبان سے دعمٰن کی بات کہنے کے لئے تیار ہوجاتے ہیں گئیں گئیں گئی ہوتا ہے، اور خود کو خطا کاراور گنا ہگار تصور کرتے ہیں، جب تک خود پیغیبر اسلام ملٹی آئی اطمینان نہیں دلا دیتے کہ ان کا بیکا م اپنی جان بچانے کے لئے شرگ طور پرجا تزہے؛ اس وقت تک ان کو سکون نہیں ملتا!

جناب''بلاگ'' کے حالات میں ہم پڑھتے ہیں کہ جس وقت وہ اسلام لائے اور جب اسلام اور پینجبراکرم ملٹے بین ہم کی جاہت میں دفاع کے لئے اٹھے تو مشرکیوں نے بہت زیادہ دباؤ ڈالا، یہاں تک کدان کو تیز دعوب میں تھینے ہوئے لے جاتے تھے اور ان کے سینہ پرایک بڑا پھر رکھ دیتے تھے اور ان سے کہتے تھے بتمہیں ہماری طرح مشرک ہمنا ہوگا۔

لیکن جناب بلال اس بات پر آمادہ نہیں ہوئے تھے حالانکدان کی سانس لیوں پر آپھی تھے:

لیکن ان کی زبان پر یہی کلمہ تھا: ''احد، احد' ( یعنی اللہ ایک ہے، اللہ ایک ہے) اس کے بعد کہتے تھے:

غدا کی تئم اگر جھے معلوم ہوتا کہ اس کلام ہے تا گوار ترتم ہارے لئے کوئی اور لفظ ہے تو میں وہی کہتا! (۱)

اس طرح '' حبیب بن زید' کے حالات میں ملتا ہے کہ جس وقت ' مسیلہ کذاب' نے ان

کوگر فقار کر لیا اور ان ہے پوچھا کہ کیا تو گواہی ویتا ہے کہ محکد رسول خدا ہیں؟ تو اس نے کہا: جی ہاں!

گور فقار کر لیا اور ان کیا کہ کیا تو گواہی ویتا ہے کہ میں خدا کا رسول ہوں؟ تو حبیب نے اس کی بات کا مذاق اڑا تے ہوئے کہا کہ میں نے تیری بات کو نہیں سنا! مین کر مسیلہ اور اس کے بیروکاروں

ذراق اڑا تے ہوئے کہا کہ میں نے تیری بات کو نہیں سنا! مین کر مسیلہ اور اس کے بیروکاروں

<sup>(</sup>۱) تغییر فی ظلال ،جلد۵ ،صفحه ۲۸۴.

نے ان کے بدن کو کمڑ نے کر دیا ہیں وہ پہاڑی طرح ثابت قدم رہے۔(۱)

اس طرح کے دل ہلا دینے والے واقعات تاریخ اسلام میں بہت ملتے ہیں خصوصاً صدر
اسلام کے مسلمانوں اورائم علیم السلام کے پیرووں میں بہت سے ایسے واقعات موجود ہیں۔
اس بنا پر محققین کا کہنا ہے کہ ایسے مواقع پر تقیہ نہ کرنا اور دشمن کے مقابل تسلیم نہ ہونا جائز ہے
اگر چہان کی جان ہی چلی جائے کیونکہ ایسے مواقع پر ، پر چم اسلام اور کلمہ اسلام کی سرفرازی مقصود ہے ،
خصوصا پینچ براکرم ملتی ہی کی بعثت کے آغاز میں اس مسئلہ کی خاص اہمیت تھی۔

لہذاای میں کوئی شک نہیں ہے کہ اس طرح کے مواقع پر تقیہ بھی جائز ہے اوران سے زیادہ خطرناک مواقع پر تقیہ البتہ خاص مواقع پر نہ خطرناک مواقع پر فلاف تقیہ (البتہ خاص مواقع پر نہ سب جگہ ) نہ تو ایمان کی کمزوری کانا جے اور نہ دشمن کی کشرت سے گھبرانے کا نام ہے اور ناہی دشمن کے دباؤ میں تشایم ہونا ہے بلکہ تقیہ انسان کی حفاظت کرتا ہے اور موشین کی زندگی کوچھوٹے اور کم اہمیت موضوع کے لئے برباد نہ ہونے نہیں ویتا۔

یہ بات پوری دنیا میں رائے ہے کہ مجاہدین اور تنگی ہوگوں کی اقلیت؛ ظالم و جابرا کثریت کا تختہ پلٹنے کے لئے عام طور پر خفیہ طریقہ پر مل کرتی ہے، اورانڈر کر اونڈ پھے لوگوں کو تیار کیا جاتا ہے اور مخفی طور پر منصوبہ بندی ہوتی ہے، بعض اوقات کسی دوسر ہے لباس میں ظاہر ہوتے ہیں، اورا گر کسی موقع پر گرفتار بھی ہوجاتے ہیں تو ان کی اپنی گروہ کے اسرار کوفاش نہ کرنے کی پوری کوشش ہوتی ہے، تاکہ ان کی طاقت فضول نیست و نابود نہ ہونے پائے، اور آئندہ کے لئے اس کوذ خیرہ کیا جا سکے۔ عقل اس بات کی اجازت نہیں دیتی کہ مجاہدین کی ایک اقلیت اپنے کو ظاہری اور علی اور علی

<sup>(</sup>١) تغيير في ظلال، جلد ٥ ، صفحة ٢٨٠.

الاعلان پچیوائے،اوراگراپیا کیاتو دشن بیچان لے گااور بہت ہی آ سانی سے ان کونیست و نابود کر دیا جائے گا۔

ای دلیل کی بناپر'' تقیہ''اسلامی قانون سے پہلے تمام انسانوں کے لئے ایک عقلی اور منطق طریقہ ہے جس پرطاقتور دشمن کے مقابلہ کے زمانہ میں عمل ہوتا چلاآیا ہے اور آج بھی اس پڑمل ہوتا ہے۔

اسلامی روایات میں تقیہ کوایک دفاعی ڈھال سے تشبیہ دی گئی ہے۔

حضرت امام صاوق عليه السلام فرمات بين:"التبقية تسوس السمؤ من والتقية حوز المؤمن "(ا)" تقيد موكن عمل فرهال ب،اورتقيد موكن كى حفاظت كاسبب بـ" ـ

(محترّ م قارئین!اس بات پرتوج که یهاں تقیدگوؤ هال سے تشبید دی گئی ہےاور بیمعلوم .

ہے کہ ڈھال کو صرف وشمن کے مقابلہ اور میدان جنگ میں استعمال کیاجا تاہے)

اوراگر ہم بیدد مکھتے ہیں کہ احادیث اسلامی میں تقیہ کودین کی نشانی اورائیان کی علامت قرار

دیا گیا ہے اور دین کے دس حصوں میں سے نو حصہ شار کیا گیا ہے ، فوا ک کی وجہ یہی ہے۔

البتہ تقید کے سلسلہ میں بہت زیادہ تفصیلی بحث ہے جس کا یہ موقع نہیں ہے، ہمارا مقصد یہ تفا کہ تقید کے سلسلہ میں اعتراض کرنے والوں کی جہالت اور نا آگا ہی معلوم ہوجائے کہ وہ تقید کے شرائط اور فلسفہ سے جابل ہیں، بے شک بہت سے ایسے مواقع ہیں جہاں تقید کرنا حرام ہے، اور وہ اس موقع پر جہاں انسان کی جان کی حفاظت کے بجائے ند جب کے لئے خطرہ ہویا کسی عظیم فساد کا خطرہ ہویا کسی عظیم فساد کا خطرہ ہو، ایسے مواقع پر تجہاں انسان کی جان کی حفاظت کے بجائے ند جب کے لئے خطرہ ہویا کسی عظیم فساد کا خطرہ ہو، البنداا یسے مواقع پر تقید نہیں کرنا جا ہے اس کا نتیجہ جو بھی ہو تبول کرنا جا ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعد ، جلد الاحديث ٢ ، باب٢٥٠ راز ابواب امر بالمعروف.

 <sup>(</sup>۲) تغییرنمونه، جلداا، صغیه ۳۲۳.

# ۱۱۰۔افسانہ آیات شیطانی یاافسانہ 'غرانیق' کیاہے؟

ال سلیل بین ایک واقع نقل ہوا ہے جوافسانہ "فراین" کے نام سے مشہور ہے،افسانہ ہوا ہے جوافسانہ "فراین" کے نام سے مشہور ہے،افسانہ ہوا ہے کہ بیٹی بیٹی اگر مشرکین کے سامنے سورہ " نجم" کی تلاوت فرمار ہے تھے،اور جس وقت اس آیت پر پہنچ بو افر آئٹ ماللاک والمعنزی و مَناهَ النّالِفَةَ النّاخِوَی (۱) اس موقع پرشیطان نے آئخفرت ملیّاتی کی تعالیٰ پریدو جملہ جاری کرد کے: "نِسلک السعَدان السعَدیٰ وائن شَفاعَتهُنَّ لَتُو تَدِین" " وہ بلتہ مقام پرند ہے ہیں اوران کی شفاعت کی امید کی جاتی السعُدیٰ وائن شَفاعَتهُنَّ لَتُو تَدِین" " وہ بلتہ مقام پرند ہے ہیں اوران کی شفاعت کی امید کی جاتی ہے۔ " کہا: " کھڑ" نے اب تک جارے خداوں کا نام خیرونیکی سے نیس لیا آئی موقع پر رسول خداشی گئی ہے جمدہ کیا اسب مشرکیون قریش بہت خوش ہو گئے، اوروباں سے متفرق ہوگے، کیا تو ان کو گوردی کہ بیدد جملہ لیکن کچھ دیرندگر ری تھی کہ جناب جر کیل امین نازل ہوئے اور پینج براکرم مشی ایکی کے تھے! اوراس میں آپ کے لئے لے کر نازل نہیں ہواتھا! بلکہ بید شیطان کی طرف سے القا کئے گئے تھے! اوراس

<sup>(</sup>۱) سورہ جم ، آیت ۲۰،۱۹ ، ' کیاتم لوگوں نے لات وحز کا کودیکھاہے اور منات جوان کا تیسراہے اسے بھی دیکھاہے''۔(کیادہ خداکی بٹیاں جن؟)

<sup>(</sup>۴)''غرائیق''،(مزدور کے وزن پر)''غرنوق'' کی جمع ہے،ایک سیاہ اور سفیدر نگ کا پرندہ ہے،لیکن اس کے علاا وود وسرے معنی میں مجمی آیا ہے،(نقل از قاموس الملفہ)

وقت بيآيت نازل مولى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ وَلا نَبِي إِلاَ إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فَمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ الشَّيْطَانُ فَمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ الشَّيْطَانُ فَمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ (1) "أورجم نيآي سيكولَى اليارسول يا ني نيس بيجا بكرجب بحى اس نيولَى كولَى عَلَيم آردوكى تو الله وي الله عَلَى الله وي الله ورصاحب حكمت مولَى ركاوت والا اور وسر مونين كوتا كيدكي في سيد (1)

اگراس حدیث کو قبول کرلیا جائے تو انبیاء علیم السلام کی عصمت یہاں تک کہ وجی دریافت کرنے کے سلسلہ میں بھی مخدوث ہوجاتی ہے،اورانبیاء بلیم السلام کااعتماد ختم ہوجا تا ہے۔

ہم یہاں پر پہلے سورہ جج کی ہے۔ نمبر ۵ کوان جعلی روایات سے جدا کرتے ہیں اور بیدو کھتے ہیں کہ آیت کیا کہتی ہے، اور پھرائ طرح کی روایات کی تنقیدا ور تر دید کریں گے: روایت کے جعلی اور جھوٹی ہونے سے قطع نظر اس آیت کے الفاظ اور مفہور انجیاء علیہم السلام کی عصمت پر کوئی خدشہ وارد نہیں کرتے ، بلکہ انبیاء علیہم السلام کی عصمت کی دلیل ہیں، کیونگر آیت کہتی ہے کہ جس وقت انبیاء کوئی شہت آرز وکرتے ہیں (قرآن مجید میں "اُمنیه " کالفظ آیا ہے جو ہر طرح کی آروز کے لئے بولاجا تا ہے، لیکن یہاں انبیاء علیہم السلام کے مقصد کو آگے بڑھانے کے لئے ایک قبت آرز و کے معنی ہیں، کیونکہ اگر شبت آرز و کے معنی ہیں، کیونکہ اگر شبت آرز و نبیس تھی تو پھر شیطان ایسے جملے کیوں القا کرتا)، لہذا جب وہ کوئی شبت آرز و کرتے ہیں تو شیطان ان پر جملہ آ ور ہوتا ہے، لیکن ارادہ وقبل میں تا ثیر سے پہلے خداوند عالم شیطانی الہامات کونا بود کرویتا ہے، اوراپی آیات کواستحکام بخشا ہے۔

(توجدب كه "فَيَنْسَخُ الله" مين لفظ" فا" بلا فاصلة رتيب ك لئ به يعني خداوندعالم

<sup>(</sup>١) سوره عجى آيت ٥٤. (٢) اس هديث كواكثر مفسرين في تحقرتبد في كيساته بيان كيا باور جراس واقد برتقيد كي ب

بلافاصلة فورى طور پرشيطانى الهامات كوخم كرديتا ب) ال بات پر گواه قرآن مجيدى ديگرآيات بين جوصراحت كے ساتھ كهتى بين: ﴿ وَلَسُوْلِا أَنْ فَبُنْتُ مَاكَ لَقَلْهُ كِلَاتَ مَنْ كَنُ إِلَيْهِمْ شَيْسًا قَسْلِيلا ﴾ (1) "اورا گرجارى توفيق خاص نے آپ كوٹابت قدم ندر كھا ہوتا تو آپ (بشرى طور پر) كي دنہ كھان كى طرف مائل ضرور ہوجائے "-

سورہ اسراء کی بہتر ویں آیت اس بات کی نشاند ہی کرتی ہے کہ کفارو مشرکیین ہیکوشش کرتے تھے کہ پیغیبرا کرم مشینی آئی کو آسانی وی ہے مخرف کر دیں الیکن خداوند عالم بھی بھی اس بات کی اجازت نہیں دیتا کہ پیلوگ اپنے وسوسوں میں کامیاب ہوجائیں۔ (غور سیجے)

اى طرح موده نساء يس بيان بوتا ب: ﴿ وَلَمُو لا فَصْلُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتُ طَائِفَةٌ مِنْهُمَ أَنْ يُضِلُوكَ وَمَا يُضِلُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَضُوُّ ونَكَ مِنْ شَيْءٍ ﴾ (٣) "أورا كراآ پ بِفضل خدااور رحت بروردگاركاساييند بوتا توان كى ايك جماعت نے آپ كوبهكانے كا اراده كرليا تھا اور بيا ہے علاوه كى كوكم اه بين كر سكتے اور آپ كوكن تكيف نہيں پہنچا كتے"۔

یہ باتیں اس بات کی نشاند ہی کرتی ہیں کہ خداون عالم اپنی تا ئیدات اورامداد کے ذرایعہ پیغیر اکرم ملٹی آئیم پر جن وانس کے شیطانوں کے وسوسوں کا اثر نہیں ہونے دیتا، اوران کو ہرطرح کے انحراف ہے محفوظ رکھتا ہے۔

یہ بات اس صورت میں ہے کہ جب "اُمنیه" کے معنی "آروز" "منصوب "اور" نقشہ" مراد لیں (کیونکہ اس لفظ کی بازگشت نقدری تصویراور فرض کی طرف ہے) لیکن اگر "اُمنیه" کے تلاوت کے معنی مراد ہوں جیسا کہ بہت سے مفسرین نے احتال دیا ہے، یہاں تک کہ بعض افراد نے" حسان

<sup>(</sup>۱) سورة اسراء وآيت ٢٧.

<sup>(</sup>۲) سورهٔ نساءه آیت ۱۱۳.

بن ثابت'' کے اشعار گوای مدعا کے اثبات کے لئے شاہد قرار دیا ہے(۱) ای طرح فخر رازی نے اپنی تفسیر میں بھی کہا ہے: لغوی اعتبار ہے'' بتنی'' دومعنی کے لئے آیا ہے، ایک'' منی'' قلبی آرز و کے معنی میں اور دوسرے'' بتمنی'' تلاوت اور قرائت کے معنی میں ہے۔ (۲)

اس صورت میں آیت کا مفہوم ہے ہوگا کہ جس وقت خدا کی طرف ہے بھیجے ہوئے انبیاء

؛ کفار ومشرکین کے سامنے آیات کی تلاوت کرتے ہیں اور ان کو وعظ وقصیت کرتے ہیں توشیطان

(اورشیطان صفت لوگ) ان کی باتوں کے ساتھ میں اپنی باتوں کو بھی القاء کرتے ہیں، جیسا کہ خود

رسول اسلام مُشَّ فِیْلَا بِمُ کَسَمَ تَصْلِحَ کُلُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِلْمَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ ال

اس معنی کے لحاظ ہے سورہ تج آیت تمبر الفہ المنہوم بھی واضح وروش ہوجاتا ہے جیسا کہ ارشاد ہے: ﴿ لِيَسَجْمَعَ لَ مَا يُسُلِقِى الشَّيْطَ انْ فِتْنَةَ لِلْلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَوَضَّ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ﴾

'' تا كه وه شيطانی القا كوان لوگول كے لئے آ ز مائش بنادے جن نے قلوب میں مرض ہے

<sup>(</sup>١) شعربيم: تمنى كتاب الله أول ليلة وآخرها الاقى حمام المقادر

<sup>&</sup>quot;تاج العروی" شرح قاموں اورائ طرح خود" قاموں" میں "تسمنسی کساب" کے معنی طاوت کتاب کے لئے ہیں، اس کے بعد
"از ہری" نے نقل کیا ہے کہ ظاوت کواس وجہ ہے "اُمنیہ" کہا جاتا ہے کیونکہ تلاوت کرنے والا جب" آیہ برحت" پر پہنچتا ہے تو رحت
کی آرز وکرتا ہے، اور جب عذا ہ کی آیت پر پہنچتا ہے تو عذا ہے نجات کی امید کرتا ہے، لیکن صاحب" مقالیمی اللغہ" کا اس بات
پر حقید و ہے کہ اس لفظ کا طاوت پر اطلاق کرنا اس وجہ ہے کہ اس میں ایک طرح کی اندازہ گیری اور اس آیت ہے گزرتا ہوتا ہے.
(۲) تغیر فخر رازی، جلد ۲۳ سفیا ہ ...
(۲) تغیر فخر رازی، جلد ۲۳ سفیا ہ ...
(۲) سورہ فصلت ، آیت ۲۲ س

## اورجن کےول شخت ہو گئے ہیں''۔(1)

ایباتو آج کل بھی ہوتا ہے کہ جب قوم وملت کی اصلاح کرنے والے علااور واعظین معاشرہ کے لئے مفید باتیں پیش کرتے ہیں تو کج فکر اور منحرف افراد اپنی شیطانی حرکتوں ،غلط پو پیگنڈوں اور بیہودہ نعروں کے ذریعہ ان مفید باتوں کے اثر کوختم کردینا چا ہتے ہیں، بیددراصل معاشرہ کے تمام لوگوں کے لئے امتحان ہے، اور ای موقع پر سنگدل اور بیمار دل لوگ جا دہ حق سے منحرف ہوجاتے ہیں، جبکہ موشین انبیاء علیم السلام کی حقائیت کو بہتر طریقہ سے بیچان لیتے ہیں اور انبیاء بلیم السلام کی دعوائے ہیں: ﴿وَلِیَعْلَمُ الَّذِینَ أُوتُوا الْعِلْمُ اللَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّکَ فَیوْ مِنُوا بِهِ فَتُحْمِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ ... ﴾ (۲) ''اور اس لئے بھی کے صاحبان علم کومعلوم ہوجاتے ہیں: ﴿وَلِیعْلَمُ الَّذِینَ أُوتُوا الْعِلْمُ اللَّهُ الْحَقُ مِنْ رَبِّکَ فَیوْ مِنُوا بِهِ فَتُحْمِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ ... ﴾ (۲) ''اور اس لئے بھی کہ صاحبان علم کومعلوم ہوجاتے کہ بیدوی پروردگاری طرف سے برحق ہاور اس طرح دہ ایمان کے تمی کہ صاحبان علم کومعلوم بوجاتے کہ بیدوی پروردگاری طرف سے برحق ہاور اس طرح دہ ایمان کے تمیں، اور پھران کے دل اس کی بارگاہ شی عاجزی کا اظہار کریں ہا

ہماری نذکورہ گفتگو سے بیرواضح ہوجاتا ہے کول بحث آیت میں انبیاء علیہم السلام کی عصمت کے برخلاف کوئی چیز نہیں پائی جاتی ، بلکہ جبیبا کہ ہم نے بن بات کی طرف اشارہ بھی کیا ہے کہ بیہ آیت عصمت پر مزید تا کید کرتی ہے ، کیونکہ خداوندعالم اس آیت میں فرما تا ہے کہ جب انبیاء

<sup>(</sup>۱) اگر چہ آخری آیت کی تغییر اس معنی کے لحاظ ہے اعتراض ہے خالی نہیں ہے، کیونکہ انبیاء پرشیطانی وسوسہ آگر چہ خدائی امداد کے ذریعہ فورا نیست و نابود ہوجاتا ہے، لیکن اس کے ذرایعہ منافقین اور بیار دل لوگوں کے لئے باعث امتحان نہیں ہوسکتا، کیونکہ سے دسوس نلا ہر نہیں ہوتے بلکہ انبیا علیم السلام پران وسوسوں کا اڑ نہیں ہوتا کیونکہ فورانی خداوندعالم ان کوختم کردیتا ہے.

گریہ کہا جائے کہ مرادیہ ہے کہ جب انبیائے الی اپنی آرز واورا ہماف کو عملی بنانا چاہتے ہیں تو اس موقع پرشیاطین تخریب اوروسوس کے ذریعیہ علم آ ورہوتے ہیں اوراس موقع پر امتحان کی بھٹی گرم ہوجاتی ہے، البذاان نتیوں آیات (سورہ ج آیات فبر۵۳،۵۳ اور۵۳) میں ہم آ ہنگی اورانسجام برقر اربوجا تا ہے۔

مجیب بات توبیہ بر کیفض مضرین نے بہلی آیت میں مختلف اختالات ذکر کئے ہیں، جبکہ بعدوالی آیات کی ہم آ بنگی اور اُسجام کو باقی نہیں رکھ یائے ہیں (غور کیجئے )

<sup>(</sup>۲) سوره نج ، آیت ۵۴.

وی کوحاصل کرتے ہیں یا اپنے مقاصد کے لئے دوسرا قدم اٹھاتے ہیں تو ان کی شیطانی وسوس سے محافظت فرما تا ہے، [قار نمین کرام!] اب ہم اس سلسلہ میں گڑھے گئے افسانہ کی طرف پلٹتے ہیں آخر کا رنوبت میرین گئی کہ بعض شیطان صفت افراد نے پنجیم اکرم مٹھی آئی کی عظمت کو گھٹانے کے لئے کتاب''شیطانی آیات'' ککھڈ الی اوراس طرح کے جعلی افسانوں کا سہارالیا۔

## افسانه غرانيق كى روانتوں پر تنقيداور تر ديد

جیسا کہ ہم نے عرض کیا کہ گزشتہ آیات میں ندصرف ریے کے عصمت انبیاء کے برخلاف کوئی چیز نہیں پائی جاتی بلکہ دیا ہے خودعصمت انبیاء پر دلیل ہیں ، لیکن اہل سنت کی دوسرے درجہ کی کتابوں میں پچھالی روایات ہیں جو ہر کھاظ ہے مجیب ہیں ، لہذا ان کی الگ ہے بحث ہونا چاہئے ، جن روایات کی طرف ہم نے آغاز کلام میں اشارہ کیا ہے ہیکھی ابن عباس سے اور بھی سعید بن جبیر اور مجھی بعض دیگر صحابہ و تا بعین سے نقل کی جاتی ہیں ۔ (۱)

جبکہ اس طرح کی روایات مکتب اہل ہیت علیم السلام میں موجود نہیں ہے، اور بعض اہل سنت کے علما کے بقول صحاح سنہ میں بھی اس طرح کی روایات میں بیان ہوا ہے: '' ہے شک بیا حادیث طحدین اور اسلامی دشمنوں کی طرف کے گرھی گئی ہیں، کیونکہ ایسی روایات کسی بھی معتبر کتاب میں نہیں ملتیں، اور دین اسلام کے اصول اور تعلیمات اسلام ان کی تکذیب اور تر دید کرتی ہیں، عقل سلیم بھی ان کے باطل ہونے پر گواہی دیتی ہے، لہذا تمام علما کے اسلام پران کی تر دید کرتی ہیں، عقل سلیم بھی ان کے باطل ہونے پر گواہی دیتی ہے، لہذا تمام علما کے اسلام پران کی تر دید کرتی واجب ہے، اور این آ ہونے وقت کوان کی تفییر وتا ویل میں صرف نہ کریں، خصوصاً جبکہ موثق راویوں نے ان کے جعلی اور جھوٹے ہونے برصری الفاظ میں بیان کیا ہے۔ (۲)

<sup>(</sup>۱) اس سلسله میں اہل سنت کی روایات سے مزید آگاہی کے لئے کتاب الدر المنتور، جلد چہارم سخید ۳۹۸۵ سرمورہ ج آ بیت ۵۲ کے ذیل میں رجوع فرما کمیں. (۲) تفییر مراغی، جلدے استحد ۱۳۰۰ ندکورو آبیات کے ذیل میں.

یجی معنی ایک دوسری طرح تغییر "جواہر" (مولفہ طنطاوی) میں بیان ہوئے ہیں: "اس طرح کی احادیث صحاح سنة "صحیح بخاری محیح مسلم، موطأ بن مالک، جامع ترفدی سنن نسائی اور سنن ابن داؤ د" میں نہیں آئی ہیں، (۱) لہٰذا کتاب "تیسیر الوصول لجامع الاصول" جس میں صحاح سند کی تغییری روایات کو جمع کیا گیا ہے، اس روایت کوسورہ نجم کی آیات میں بیان نہیں کیا ہے، لہٰذااس طرح کی احادیث کے لئے اہمیت کا قائل ہونا مناسب نہیں ہے، اور نہ بی ان کا ذکر نا مناسب ہے، ان پر اعتراض کرنااور جواب دینا تو دور کی بات ہے ... بیا حادیث جھوٹی اور جعلی ہیں"! (۲)

علامہ فی الدین رازی ان روایات کے جعلی ہونے کے سلسلہ میں اس طرح کہتے ہیں بھی بخاری میں پینی براکرم کو ہوئے ہے نقل ہوا کہ جس وقت سورہ بھی کی تلاوت فرمائی تو جن وانس ، سلمان اور مشرکین نے محدہ کیا، لیکن اس حدیث میں ' غرائیق' کی کوئی بات نہیں ہے ، ای طرح بیر حدیث اور مشرکین نے محدہ کیا ، لیکن اس حدیث میں (جوسی بخاری نے قال ہوئی ہے کوئی ہوئی ہوئی ہے کی میں اور ہو سے کی میں کھی ' خرائیق' کا لفظ نہیں آیا ہے۔ (۳)

نہ صرف مذکورہ مفسرین بلکہ دیگر علما ومفسرین جیسے'' قرطبی'' نے اپٹی تفییر''الجامع'' میں اور سید قطب نے''نی ظلال'' وغیرہ میں اسی طرح تمام شیعہ بزرگ علمانے بھی اس طرح کی روایات کو خرافات قرار دیتے ہوئے جعلی مانا ہے اور ان کی نسبت دشمنان اسلام کی کھڑف دی ہے۔

اس کے باوجود عجیب نہیں ہے کہ اسلام ویمن خصوصاً معاند مستشرقین نے اس طرح کی روایات کا بہت زیادہ پرویگئٹڈ اکیا ہے، اور اس کو بہت ہی آب و تاب کے ساتھ نقل کیا ہے، اور ہم و کیھتے ہیں کہ آج کے دور میں شیطان رشدی نے ''آیات شیطانی'' نامی کتاب لکھ ڈالی، خیالی

<sup>(</sup>۱) توجد رہے کہ موطا این مالک کا شار صحاح سندیش نہیں ہے بلکہ اس کی جگہ پر سنن ابن ماجہ ہے۔ (۲) تغییر جواہر ،جلد ۲ ،صفح ۲ مع. (۳) تغییر فخر رازی ،جلد ۲۳ ،صفح ۵۰.

داستان میں بہت ہی نازیبا الفاظ کے ساتھ اسلامی مقدسات کی تو بین کی ہے، بلکہ یہاں تک کہ بڑے بڑے انبیاء جن کو بھی آ سانی ادیان احترام کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، (جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام) کی شان میں بھی گستاخی، جسارت اور تو بین کی ہے۔

میہ جھی عجیب بات ہے کہ اس کتاب کا مختلف زبانوں میں ترجمہ ہوا اور دنیا بھر میں نشر کیا اور جس وقت امام خمینی رحمۃ اللہ علیہ نے سلمان رشدی کے مرتد ہونے اور اس کے قبل کا تاریخ سازفتوی صادر کیا ، تو استعاری حکومتوں اور اسلام دخمن طاقتوں کی طرف سے ایسی حمایت ہوئی کہ آج تک د کیھنے میں نہیں آگی اچنا نچاس روبیہ سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اس کام میں صرف سلمان رشدی ہی نہیں تھا اور نہ ہی اجملام کی مخالفت میں کھی جانے والی کتاب کا مسلم تھا، در اصل مغربی ممالک اور صیرونیزم کی طرف سے اسلام کے خلاف ایک بہت بڑی سازش تھی ، اگر چہ ظاہر میں سلمان رشدی نے کتاب کھی ہے لیکن اس کے خلاف ایک بہت بڑی سازش تھی ، اگر چہ ظاہر میں سلمان رشدی نے کتاب کھی ہے لیکن اس کے خلاف ایک بہت بڑی سازش تھیں۔

لیکن حضرت امام خمینی (علیہ الرحمہ) نے اپنے فتوئی میں استفامت کی اور پھر ان کے جانشین [حضرت آیت اللہ العظی سیدعلی خامنہ ای مد ظلہ العالی نے ای فتوئی کو برقر اررکھا، نیز اس تاریخی فتوئی کو دنیا بھر کے مسلمانوں نے قبول کیا، جس سے وشمن کی سازش ناکام ہوگئی، اور سلمان رشدی آج تک (کتاب کی اس حصہ کی تالیف تک ) رو پوش ہے، اور اسلام جسک طاقتیں اس کی کمل طور پر حفاظت کررہی ہیں، اور ایسا لگتا ہے کہ آخری عمر تک اس طرح جیب کرزندگی بسر کرے گا، اور شایدخود آخیس لوگوں کے ہاتھوں قبل ہوگا تا کہ اس رسوائی سے نجات یا سکے۔

اس بناپر جو چیز بھی اس طرح کی روایات کی علت ''محد ثهُ' 'یعنی وجود میں لانے والی علت ہے وہی چیز علت ''مبتوں کی طرف ہے وہی چیز علت ''مبتوں کی طرف ہے وہی چیز علت ''مبتوں کی طرف سے شروع ہوئی ہزاروں سال بحد بھی انھیں اسلام دشمن طاقتوں کی طرف سے ایک وسیع پیانہ پروہی سازش آج بھی ہورہی ہے۔

لہذااس چیزی ضرورت نہیں محسوں کی جاتی کے تغییر ''روح المعانی''یا دوسری تفاسیر کی طرح ان روایات کی بنیاد ہی خواب ہے، اور بڑے ان روایات کی بنیاد ہی خواب ہے، اور بڑے بورے علیا کرام نے ان کے جعلی ہونے کی تاکید کی ہے، البذا ہم ان روایات کی توجید کرنے سے صرف نظر کرتے ہیں، صرف یہاں مزید وضاحت کے لئے چند درج ذیل نکات بیان کرنا ضرور کی تجھتے ہیں:

ارید بات کی دوست اور دشمن پڑتی نہیں ہے کہ پخیبرا کرم ملٹی فیل ہے نے آغاز دعوت سے آخر مرتک بت اور بت پرسی کا شدت کے ساتھ مقابلہ کیا، اور یہی وہ مسئلہ ہے کہ جس میں کی طرح کی مصالحت، سان اور بت پرسی کا شدت کے ساتھ مقابلہ کیا، اور یہی وہ مسئلہ ہے کہ جس میں کی طرح کی مصالحت، سان اور بن کی شان میں اس طرح کی الفاظ پنیم را کرم ملٹی بنین کی گئی، لہذا ان تمام چیز وں کے پیش نظر بنوں کی شان میں اس طرح کے الفاظ پنیم را کرم ملٹی بین بان پر کس طرح آ سکتے ہیں؟

اسلای تعلیمات کہی کے صرف شرک اور بت پری بی ایک ایسا گناہ ہے جو قابل بخش اسیں ہے، البذابت پری کے مراکز کو رقعت پر نابود کر ناواجب قرار دیا ہے، اور پورا قرآن اس بات پر گواہ ہے، یہ فود صدیث ' غرائین' کے جعلی ہوئے پر دلیل ہے جن میں بتوں کی مدح وثنا کی گئے ہے۔

۲ میں کے علاوہ ' غرائین' افسانہ لکھنے والوں نے اس بات پر توجہ نیس دی ہے کہ فود سورہ مجم کی آیات پر ایک نظر ڈالنے ہے اس فرانی صدیث کی دھیاں اور عالی بین اور معلوم ہوتا ہے کہ بتوں کی مدح وثناوالے جملے ۔ ' نوسلک المغرانی العملی وَانَّ شَفَاعَتُهُ فَی کُتُو تَجی' اور آیات ما قبل و ما بعد میں کوئی ہم آ ہنگ نیس ہے، کیونکہ ای سورہ کے شروع میں بیان ہوا ہے کہ پنجبرا کرم مشی ایک ہم آ ہنگ نیس ہے، کیونکہ ای سورہ کے شروع میں بیان ہوا ہے کہ پنجبرا کرم مشی کیا ہم ہم آ ہنگ نیس کے بارے میں کہتے ہیں وہ وہ تی الہی ہوتی ہے ، وما ینبطی عن المهوی میں الم وق اللہ وقی اللہ وقی دہتی ہو (1) ''اوروہ اپنی خواہش سے کلام میں کرتا ہے اس کا کلام وی ہے جو مسلسل نازل ہوتی رہتی ہے'۔

اپنی خواہش سے کلام نیس کرتا ہے اس کا کلام وی ہے جو مسلسل نازل ہوتی رہتی ہے'۔

اور اس بات کا صاف طور پر اعلان ہوتا ہے کہ پنجیم اکرم مشی کی آئی ہم ہم گزراہ می سے مخرف نیس

<sup>(</sup>۱) سورهٔ جُم ، آیت ۳ و۲۰.

ہوتا،اوراپنے مقصدگو کم نہیں کرتا: ﴿ مَا صَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غُوَى ﴾ (۱)" تمہاراسانتی ندگراہ ہوا ہےاورند بہکا"۔

اس سے زیادہ گمراہی اورانحراف اور کیا ہوگا کہ پیغیبر آیات الٰہی کے درمیان شرک کی باتیں اور پتوں کی تعریفیں کریں؟ اورا پی خواہش کے مطابق گفتگواس سے بدتر اور کیا ہو علی ہے کہ کلام خدا میں شیطانی الفاظ کا اضافہ کرے اور آیات کے درمیان کیے: ''قلک الغوانیق العلی''؟

مزے کی بات یہ کول بحث آیات کے بعد صاف طور پر بت اور بت پر سنوں کی ذمت کی گئی ہے، چنانچ ارشان ہوتا ہے: ﴿إِنْ هِنَى إِلَّا السَّمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَ آبَاؤُ كُمْ مَا أَنزَلَ اللهُ كُلُ ہِنَ اِنْ يَعْبِغُونَ إِلَّا الطَّنُّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ ﴾ (٢) '' بیسب وہ نام ہیں جوتم نے اور تہارے باپ واوانے طے کر لیے ہیں خدائے ان کے بارے میں کوئی ولیل نازل نہیں کی ہے ورحقیقت یہ لوگ صرف اپنے گنا ہوں کا انبار کی کرہے ہیں اور جو کھان کا دل چا ہتا ہے''۔

کون عقرنداس بات کا یقین کرسکتا ہے کہ دیکے صاحب حکمت اور باہوش نبی مقام نبوت میں پہلے جملوں میں بتوں کی مدح و ثنا کرے اور بعد والے دو جملوں میں بتوں کی غدمت اور ملامت کرے؟ لاہذا!ان دوجملوں کے تناقض اور تضاد کی کس طرح توجیداور تا دیل کی جاسکتی ہے؟

پس ان تمام باتوں کے پیش نظر اعتراف کرنا پڑے گا کہ قرآن جیدگی آیات میں اس قدر ہم آ جنگی پائی جاتی ہے کہ دشمنوں اور بدخواہ غرض رکھنے والوں کی طرف سے کی گئی ملاوٹ کو بالکل باہر نکال ویتی ہے، اور اس بات کی نشاند ہی کرتی ہے کہ بیدا یک غیر مرجوط اور جدا جملہ ہے، بیہ ہے سورہ مجم کی آیات کے درمیان حدیث ' غرائی ت' قرار دینے کی سرگزشت۔

[ قارئین کرام!] یہاں پرایک بیسوال باتی رہ جاتا ہے کہتو پھراتنی بے بنیا داور بے سرو پیر

<sup>(</sup>۱) سورهُ ثِمْ ، آیت ۲. (۲) سورهُ ثِمْ ، آیت ۳۳.

چزیں کیے اتنی مشہور ہو گئیں؟ اس وال کا جواب بھی کوئی پیچیدہ نہیں ہے کیونکہ اس حدیث کی شہرت زیادہ تر وشمنانِ اسلام اور بیار دل لوگول کی طرف ہے ہے جو بیسوچ رہے تھے کہ بیر حدیث خود پیغیمراً اسلام کی عصمت اور قر آن کی حقانیت کو مخدوش کرنے کے لئے بہترین مدرک ہے، لہذا وشمنان اسلام کے درمیان اس حدیث کی شہرت کی دلیل معلوم ہے، لیکن اسلامی مورضین کے درمیان شہرت کی وجہ بعض علا کے قول کے مطالب کی طرف بعض علا کے قول کے مطالب کی طرف دوڑتے ہیں نیز کوشش کرتے ہیں کہ اپنی کہا ہوں میں ہیجان آوراورات شنائی واقعات بیان کریں چاہے دوڑتے ہیں نیز کوشش کرتے ہیں کہا پی کہا ہوں میں ہیجان آوراورات شنائی واقعات بیان کریں چاہے دو متاریخی حقیقت رکھتے ہوں یا ندر کھتے ہوں، کیونکہ ان کا مقصدا پنی کتاب کو مقبول بنانا اور ہنگامہ بریا کردینا ہوتا ہے، اور چونگ پغیمراسلام مشائی آنہ کی زندگی میں غرائی جیسا افسانہ بہت زیادہ بیان ہوا ہے لہذا اس کے منبی و مراس کے منبوم کے بینیاد ہونے پر توجہ کے بینے بعض تاریخی کتابوں اور بعض حدیث کی کتابوں میں قبل کردیا گیا ہے، جبکہ بعض علائے اس پر تنقیدا ورتر دید کے لئے بیان کیا ہے۔

نتيجه

[قار كين كرام !] جارى ندكوره بحث بيد مشكروات اورروش بوجاتا ب كدقر آن مجيد بين نصرف كولَى اليي چيز موجوديس ب كدجوان كمقام عصمت منافى بو؛ بلكه بجى آيات جن كو عصمت كمنافى سجوليا گيا ب عصمت انبياعيهم السلام پرواضح اور بهترين دليل بين -(١) مصمت كمنافى سجوليا گيا ب عصمت انبياعيهم السلام يواضح اور بهترين دليل بين -(١) تسمت بسلحيو ، و المحمد الله رَب العالمين و له الشفي على هذا التوفيق، ربنا تقبيل مِنا إنك أنت السميع العليم.

مترجم اقبال حيدر حيدرى

<sup>(</sup>۱) تغییر بیام قرآن، جلدے بسخی ۲۲ ا

## فهرست كتاب

| ۷          | حرفاول                                                                                     |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩          | عرض ترجم                                                                                   |
| II <u></u> | تقریظ: حفزت آیت الله انعظمی مکارم شیرازی دام ظله                                           |
| r          | پیش گفتار                                                                                  |
|            | معرفت خدا                                                                                  |
| ١٧         | ا۔خدا کی معرف کیوں ضروری ہے؟                                                               |
|            | ٢_خداوندعالم كودرك كيون نبين كياجاسكتا؟                                                    |
| r          |                                                                                            |
| عتى بين؟   | ۴ ـ توحید ذات ، توحید صفات ، توحی <b>د افع</b> ال اور توحید عبادت کے کیا <sup>م</sup>      |
| ٣٢         | ۵۔وین کس طرح فطری ہے؟ ۔۔۔۔۔۔                                                               |
| ۵۱ا        | ٢ ـ خداك " من " اور " بصير" بون كاكيا مطلب كي                                              |
| ۵۳         | ۲۔ خدا کے دسمجے ''اور' بلصیر'' ہونے کا کیا مطلب کے ؟<br>۷۔ صفات جمال وجلال ہے کیا مراد ہے؟ |
| ۵۵         | ۸۔ خداوندعالم کے ارادہ کی حقیقت کیا ہے؟<br>9۔اسم اعظم کیاہے؟                               |
| ۵۷         | 9-اسم اعظم کیاہے؟                                                                          |
| ۵۹         |                                                                                            |
| ۲۵۵۲       | × *                                                                                        |
| 4*         |                                                                                            |
|            | ا۔خداوندعالم کی طرف ہے ہدایت و گمراہی کے کیامعنی ہیں؟                                      |
|            | ۱۴۔ کس طرح کا نئات کی ہرشکی خدا کی شیج کرتی ہے؟                                            |
|            | ۱۵_کیا خداوندعالم کسی چیز میں حلول کرسکتا ہے؟                                              |
|            | ا باکیاہے؟<br>۱-باکیاہے؟                                                                   |

| 94                 | ا الله الله الله الله الله الله الله ال                           |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ۱۰۴                | ۱۸۔ دعا کرتے وقت آسان کی طرف ہاتھ کیوں کرتے ہیں؟                  |
|                    | عدل الهي                                                          |
| ے ہے؟              | ١٩- كيا انسانوں ميں پيدائش فرق؛ خداوندعالم كى عدالت سے ہم آ ہيگا  |
| ے ہم آ ہنگ ہے؟١١١  | ۲۰ کیاروزی کے لخاظ ہے لوگوں میں پایا جانے والافرق،عدالت البی ۔    |
| //r                | ٢١ ـ انسان كوپيش آنے والى پريشانيوں اور مصيبتوں كافلسفه كياہے؟    |
| ırr                | ٢٢ ـ خداوندعالم نے شیطان کو کیوں پیدا کیا؟                        |
|                    | انبياعليهم السلام                                                 |
| 179                | ٢٣ ـ خاتمية الكافي ترتى كي ساتوكس طرح بم آبنك بي؟                 |
| ب ج؟ا۱۳۱           | ۲۴۔ ٹابت توانین ، آج کل کی مختلف ضرورتوں ہے کس طرح ہم آ ہنگا      |
| rr                 | ۲۵۔ کیا توریت اور انجیل میں بنجر اکرم ماٹ ایٹی کی بشارت دی گئے ہے |
| ra                 | ٢٧_اولوالعزم پيغمبركون بين؟                                       |
| irr                | ٢٧۔ بيپن ميں نبوت يا امامت ملنا تمن طرح علن ہے؟                   |
| ira                | ۲۸_وجی کی اسرارآ میز حقیقت کمیاہے؟                                |
| 10 •               | ٢٩- كيا ينفيراكرم طَنْ فَيَقِيلُم اللَّي شَفِي؟                   |
| ior                | ٣٠ معراج ؛ جسماني تقي ياروحاني اورمعراج كامقصد كيا تفا؟           |
| 10Y                | الاركيامعراج ، آج كےعلوم اور سائنس بيم آ بنگ ب؟                   |
| N+                 | ٣٢ ـ كياعصمت انبياء جرى طور پر ہے؟                                |
| میں کیافرق ہے؟ ۱۹۵ | ۳۳۔جاد دگروں اور ریاضت گروں کے عجیب وغریب کا موں اور معجز ہ       |
| ١٧١,               | ۳۴_جناب آ دم کاترک اولی کیا تھا؟                                  |
| 120                | ٣٥- كيام هجزة 'شق القمر' سائنس كے لحاظ ہے ممكن ہے؟                |
| بعض میں ثابت ہے،   | ٣٦ لِعِصْ آيات و احاديث مين غير خدا سے علم غيب كي نفي اور         |
| ΙΛ+                | اس اختلاف کاحل کیاہے؟                                             |

| ٣٧ - كيا انبياء مين بهول چوك كا امكان ان كى عصمت ، مم آ منگ ہے؟                     | 0000 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ٣٨ يغيبراكرم التي ينفي كم متعدد بيويون كافل فدكيا ٢٠٠                               | É    |
| قرآن                                                                                |      |
| ٣٩ _ كيا قرآن مجيد مين تريف موئى ٢٠                                                 | 1    |
| ۴۰ قرآن کریم کس طرح معجزه ہے؟                                                       | 3000 |
| ٧٧ _ كياقرآن كااعجاز صرف فصاحت وبلاغت مين مخصر ٢١٠                                  | Í    |
| ۲۱۳ قرآن كمش كيے ندلا سكے؟                                                          |      |
| ٣٣ قرآن كع دف مقطعت كيام ادب؟                                                       |      |
| ٣٨ قرآن مجيدة يمبرا بكرم ك زمانه مين مرتب بهو چكا تفايا بعد مين ترتيب ديا كميا؟     |      |
| ۲۲۸_قرآن مجیدی آیات میں محکم اور متشاب کیامراد ہے؟                                  |      |
| ٣٠٠ - كيون بعض قرآني آيات متشاب في ٧٠٠                                              | 1    |
| ٧٤ كيا بسم الله تمام سورول كاجز ٢٣٢                                                 |      |
| المت                                                                                |      |
| ۲۳۹ ۔ امامت ہے مراد کیا ہے؟ اور امامت اصول دین میں ہے افروع دین میں؟ ۲۳۳۹           | Č    |
| ۳۷ ۔ امامت کی بحث کب ہے شروع ہوئی ؟<br>۵۰۔ اولواالامرے مرادکون ہیں؟                 | ì    |
| ۵- اولواالامر سے مرادکون بین؟                                                       | è    |
| ۵۔الل بیت ہمراد کون حضرات ہیں؟                                                      |      |
| ۵۱_واقعة غدريكياب؟                                                                  |      |
| ۵۲ ولایت تکوینی اورتشریعی میں کیافرق ہے؟                                            |      |
| ۵۵ ـ بیعت کی حقیقت کیا ہے؟ نیزانتخاب اور بیعت میں کیا فرق ہے؟                       |      |
| ۵۵ - كيادس ساله يحكا اسلام قابل قبول ٢٩٠                                            |      |
| ۵-امام حسن نے زہر آلود کوزہ سے پانی کیوں پی لیا اور امام رضا نے زہر آلود الگور کیوں |      |
| rge                                                                                 |      |

| ryy           | ۵۵_فلفها نظار کیا ہے؟                                             |
|---------------|-------------------------------------------------------------------|
|               | قيامت                                                             |
| rı            | ۵۸_قیامت کے قلی دلائل کیا ہیں؟                                    |
| rn            | ۵۹_معاد؛ جسمانی ہے یاروحانی؟                                      |
| r19           | ٢٠_شبرآ كل ومأكول كياہے؟                                          |
| اصل ہے؟       | ۲۱ _ روح کیا ہے؟ اور یہ کیے ثابت کیا جا سکتا ہے کہ روح ہی         |
| rrz           | ٦٢ _اجل من (حتمی)اوراجل معلق (غیرحتمی) ہے مراد کیا ہے؟            |
| roi           | ٩٣ _ کيا حاجن تنجيم اعمال کي تائيد کرتا ہے؟                       |
| roy           | ۲۳۔عالم برز ج کیا ہے اوروہاں کی زندگی کیسی ہے؟                    |
| r4+           | ٢٥ ـ كيادنيا اورآخر عن مين تضاد پايا جاتا ہے؟                     |
|               | ٢٦ ـ نامهُ اعمال كيا ب اوراس كافليف كيا ب؟                        |
| rz•           | ٧٤ _روز قيامت اعمال كوكس فتم كى ترازو يلى أقو لے جائيں گے؟        |
| rzr           |                                                                   |
| يس دلاتى ؟٢٧٣ | 79 _ فلسفهٔ شفاعت کیا ہے؟ اور کیا شفاعت کی امیر، گناہ کی ترغیب جم |
| rai           | ٤٠ - كياشفاعت توحيد كے منافى ہے؟                                  |
|               | فروع دین                                                          |
|               | تماز                                                              |
| r9r           | ا ک_وضوء شسل اور تیم کا فلسفه کیا ہے؟                             |
| P*            | ٢٢_فلـفه ثماز كيا ہے؟                                             |
|               | روزه                                                              |
| mi            | ۷۷_روزه کا فلیفه کیا ہے؟<br>مثمن                                  |
|               | ں<br>۴۷ے خس کانصف حصیرسا دات ہے مخصوص ہونا؛ کیا طبقاتی نظام نہیر  |

| ذكوة                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۵۷_فلفهٔ زکوة کیاہے؟                                                        |
| £                                                                           |
| ٢٧ ـ فلفاوراسرار هج كيابي؟                                                  |
| جهاد                                                                        |
| ٧٧- جباد كامقصد كياب؟ اورابتدائي جبادكس لئے ہے؟                             |
| اسلام میں خواتین کے حقوق                                                    |
| ٨٧_اسلام خواتين كے لئے كن حقوق كا قائل ہے؟                                  |
| ٩٧- پرده كافلىفى الى ج                                                      |
| ۸۰ میراث میں مرد کا تھ گورت کے دوبرابر کیول ہے؟                             |
| ٨١_فلفهُ متعدكيا ہے؟ ٨١                                                     |
| ٨٢ عدة وكا فلسف كيا ٢٠                                                      |
| اسلام كيعض محرمات كافليفه                                                   |
| ٨٣ فنا؛ كيا باوراس كى حرمت كافلىفدكيا ہے؟                                   |
| ۸۴_زنا کی حرمت کافلے فیکیا ہے؟ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔          |
| ۸۵_ہم جنس بازی کی حرمت کا فلسفہ کیا ہے؟ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ٨٦ شراب كرمت كافلف كياب؟                                                    |
| ۸۷ یجارم سے شادی کی حرمت کا فلف کیا ہے؟                                     |
| مختلف موضوعات                                                               |
| ٨٨_خلقت إنسان كامقصد كيا ہے؟                                                |
| ۸۹ کیاانسان کی سعادت اور شقاوت ذاتی ہے؟                                     |
| ٩٠ _اسلام اورائيان ميس كيافرق ٢٠٠                                           |
| ٩١_جن اورفرشته كي حقيقت كيا ہے؟                                             |

| ۵۱۳                 | ٩٢_رجعت کيا ہےاور کيا اس کا امکان پايا جا تا ہے؟                    |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ۵۲۱                 |                                                                     |
| ۵۲۲                 |                                                                     |
| ٥٣٠                 | ۹۵_ سمجى بھى ہمارى دعا كيوں قبول نہيں ہوتى ؟                        |
| orr                 | ٩٦ _ جبراوراختيار كے سلسله ميں اسلام كانظر سيكيا ہے؟                |
| ort                 | ٩٤ - كيا نظر بدكى كوئى حقيقت ہے؟                                    |
| ۵۳۵                 | 1                                                                   |
| ۵۳۸                 | 99_كياتنام محاب يغيمر الثاليّة أنك افراد تض؟                        |
| aar                 | ٠٠٠_ ذوالقرنين كون تقييم؟                                           |
| لوسز انبيس ملتي؟٥٦٣ | ا ۱۰ _ كيون بعض خالم اور كنا بركار اوگ نعتوں سے مالا مال ہيں اور ان |
| rra                 | ۱۰۲_ایمان ندر کھنے والی اقوام کیوں عیش وعشرت میں ہیں؟               |
| ۵۷٠                 | ۱۰۳_مسلمانوں کی بسماندگی کے اسباب کیا ہیں؟                          |
| 02r                 | ٣٠١ واقعه فدك كيا ہے؟                                               |
| ۵۷۲                 | ١٠٥ - كياجناب ابوطالب مومن تقيع؟                                    |
| ۵۸۵                 |                                                                     |
| ۵۸۷                 |                                                                     |
| ۵۹۳                 | ١٠٨ كيااصحاب كهف كاواقعه سائتس عصطابقت ركھتا ہے؟                    |
| Y+r                 | ١٠٩_تقيه كالمقصد كياب؟                                              |
| ۲۰۸                 |                                                                     |
|                     | 4>4>4>4>                                                            |







